


Publicación del área de las 
ciencias sociales y humanas

Volume 3, Número 15, Marzo- Abril, 2025
ISN: 2981-3395
Medellín, Colombia
www.inaltera.org



Colectivo Inaltera:

Diagramación y edición:
	
	 Paul  Gutiérrez C.
	 Sergio Gutiérrez

Cada trabajo expresa la opinión de su autor. La opinión de Inaltera se expone 
en Palabras del editor y en aquellas notas que así lo indiquen.

Vol. 3 / No. 15, Marzo- Abril, 2025
 Derechos © 2024 Inaltera.org ISSN: 2981-3395

Redacción: Proyecto Inaltera, calle 106 C 70 24, Medellín Antioquia 

www.inaltera.org Informes y suscripción: info@inaltera.org
Cubierta: Historia Tolteca Chichimeca

Composición Sergio gutiérrez



Palabras del Editor

D urante mi época de formación en el pregrado de 
antropología, a mediados de la década de 1990, parte 
central del pensum para nuestra formación estaba 

orientada hacia la arqueología. Especialidad esta muy demandada y 
de gran influencia en el escenario académico y laboral colombiano, 
al punto que cuando alguien era reconocido como antropólogo el 
imaginario y respuesta de los interlocutores era “ Ah, los huesitos”.

No obstante, el enfoque taxonómico que ha tenido históricamente 
esta ciencia, así como su desarticulación de otros procesos y ciencias 
como la historia, tal como señara Langebaek (2024) , ha dejado, 
para muchos colegas, un sin sabor en el desarrollo de esta ciencia. 
Hoy, desde ya hace algunas décadas, este escenario ha comenzado 
a presentar un importante giro con el trabajo de investigadores que 
ha emprendido una articulación e interpretación de los datos en 
contextos históricos y su análisis más allá del tazo.

En esta línea, como es la propuesta de Inaltera, el “tirar piedra” 
para amotinar los debates anquilosados, en esta edición queremos 
retomar algunos de los artículos que, como el de M. Yolanda Ríos 
(2014), buscan evaluar la función e importancia del trazo de las plazas 
urbanas mesoamericanas, donde los nuevos núcleos de crecimiento 
y poblaciones en desarrollo se manifestaron de forma impactante en 
espacios abiertos como las áreas destinadas a plazas ceremoniales, 
públicas y mercados; apareciendo, en el proceso, grandes patios, 
calzadas, calles y canales donde tanto reyes como sacerdotes, 
magistrados, comerciantes y hombres comunes transitaban.

Seguidamente, Rafael Cobosa (2024) , apoyado en el análisis 
lingüístico e histórico, nos presenta cómo las numerosas fuentes del 
centro de México “… proporcionan una profundidad histórica que 
se remonta hasta mediados del siglo quince y en ellas abundan las 
descripciones y detalles del funcionamiento y organización espacial 
interna de numerosos mercados...” Situación esta que plantea un 
debate en torno a los estudiosos de mercados prehispánicos donde 



se asumen que ”...estos espacios fueron única y exclusivamente 
la expresión material de transacciones económicas basadas en 
oferta y demanda como parte del intercambio de mercado donde 
se compraban y vendían mercancías…”. De tal suerte, que “asumir 
que los mercados en el área maya fueron la manifestación exclusiva 
del intercambio de mercado, empleando precios de compra y venta, 
revela una visión sesgada de la realidad pretérita;”

Por último, Álvarez (2020) en su reseña sobre el libro Los Muiscas, 
del antropólogo Carl Langebaek, expone como el investigador pasa 
por “una lectura de los testimonios”, donde hace el contraste entre 
fuentes primarias históricas, hallazgos arqueológicos y diversas 
hipótesis que han propuesto los especialistas.

Paul Gutiérrez



Sumario

Función de las plazas en 
la época prehispánica del 
altiplano Mesoamericano

Por M. Yolanda E. Rios Cerón 				  
							       Pág. 9 – 62

Mercados prehispánicos en el área 
maya: Algunas precisiones históricas, 
lingüísticas y etnográficas
Por Rafael Cobosa

							       Pág. 64 – 139

Los muiscas. La historia milenaria 
de un pueblo chibcha
Por Martín Ernesto Álvarez Tobos 
			   				    Pág. 140 -149





"La vida del hombre mesoamericano se centraba "La vida del hombre mesoamericano se centraba 
principalmente en el aspecto religioso, lo que principalmente en el aspecto religioso, lo que 

generó conjuntos ceremoniales que funcionaron generó conjuntos ceremoniales que funcionaron 
como núcleos iniciales para el desarrollo de la como núcleos iniciales para el desarrollo de la 

sociedad urbana.. "sociedad urbana.. "
M. Yolanda E. Ríos Cerón M. Yolanda E. Ríos Cerón 

Imagen IA. composición  Sergio GutiérrezImagen IA. composición  Sergio Gutiérrez



Función de las plazas en la 
época prehispánica del altiplano 

Mesoaméricano1

Por  M. Yolanda E. Rios Cerón

Resumen

Las plazas mesoamericanas corresponden a patrones muy 
definidos en el urbanismo prehispánico, fueron trazadas 

con referentes geométricos en estricto apego lineal.

Su uso y función en algunos casos, hasta la fecha son 
escasamente conocidos, sin embargo, los cronistas pudieron 
reconstruir gran parte de los referentes de uso.

La intencionalidad de estos espacios resultó muy 
importante en este inmenso conjunto arquitectónico. Sumado 
a sus calles y vías principales, las plazas fueron elementos 
para un buen y acompasado reparto de basamentos, palacios, 
accesos, conjunto de viviendas y talleres artesanales, los cuales 
actuaron como moduladores y distribuidores del ámbito 
urbano prehispánico.

Es la intención de este documento evaluar la función e 
importancia del trazo de las plazas urbanas mesoamericanas.

1	 Tomado de https://www.ricsh.org.mx/index.php/RICSH/article/view/22



10 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Palabras Clave: plazas, época prehispánica, mesoamericano.

Abstract

T he Mesoamerican squares correspond to very defined 
patterns in the Prehispanic urbanism, were drawn 
with relating geometric in strict linear adherence. 

Use and function in some cases, to date are barely known, 
however, chroniclers could reconstruct much of the references 
of use. The intention of these spaces was very important in this 
huge architectural complex. In addition to its streets and main 
thoroughfares, squares were elements for a good and rhythmic 
bases distribution, palaces, accesses, set houses and artisan 
workshops, which acted as modulators and distributors 
of Prehispanic urban areas. Is the intent of this document 
to assess the function and importance of the stroke of the 
Mesoamerican urban squares.

Key Words: squares, Prehispanic times, Mesoamerican.



11María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Introducción

Función de las plazas en la época prehispánica del 
altiplano mesoamericano

La riqueza del contenido urbano-arquitectónico de las 
zonas arqueológicas mesoamericanas nos permite 
analizar diferentes etapas constructivas en sus 

diversas regiones, cada una con su estilo y en una sociedad 
cuya estructura urbanística estaba íntimamente ligada a las 
actividades políticas y religiosas de la época.

La vida del hombre mesoamericano se centraba 
principalmente en el aspecto religioso, lo que generó conjuntos 
ceremoniales que funcionaron como núcleos iniciales para el 
desarrollo de la sociedad urbana.

Estos espacios contenían una o varias plazas pequeñas, 
donde los integrantes de la comunidad se reunían por motivos 
religiosos, pero al mismo tiempo los personajes coincidían 
e intercambiaban expresiones sobre las problemáticas de 
su vida comunal. Al crecer y expandirse las ciudades, las 
condiciones también se modificaron y sumaron nuevos 
elementos arquitectónicos, por lo que las funciones, la 
concepción y el trazo de los conjuntos urbanos cambió. Los 
nuevos núcleos de crecimiento y las poblaciones en desarrollo 
se manifestaron de forma impactante en espacios abiertos 
como las áreas destinadas a las plazas ceremoniales, las plazas 
públicas, las plazas-mercado y las zonas del macuil tianquiztli, 
apareciendo también los grandes patios y calzadas, las calles y 
canales, en donde tanto reyes, como sacerdotes, magistrados, 
comerciantes y hombres comunes transitaban.

Estas expresiones arquitectónicas fueron en muchos de los 
casos motivo de materialización, relato y expresión gráfica. Los 
códices prehispánicos y varios documentos fueron utilizados 
para dar testimonio de los relatos indígenas, incluso cuando 
estos tuvieron contacto con los europeos del siglo XVI. Fueron 



12 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

utilizados como material gráfico por los cronistas y diligentes 
del gobierno virreinal; para el investigador moderno han 
sido testimonios de espacios que tuvieron una importancia 
vital para el hombre mesoamericano, como quizás la tuvo el 
ágora y el foro para el mundo griego y romano, aunque con 
características muy diferentes.

Estos espacios abiertos (plazas) fueron muy importantes 
urbanísticamente en las ciudades mesoamericanas, 
centrándose nuestro estudio en la región del Altiplano 
Central y las características de dichos espacios abiertos, 
tradicionalmente denominados plazas por los investigadores. 
De igual manera, estudiaremos el uso y función que cada una 
de ellas, sus elementos y componentes simbólicos y materiales, 
su ubicación espacial en el entramado urbano-arquitectónico 
prehispánico.

Mesoamérica

El término Mesoamérica fue propuesto en 1940 por el 
doctor Paul Kirchhoff para designar al conjunto de pueblos 
localizados en México y América Central, que tenían rasgos 
básicos comunes y que llegaron a formar un patrón de 
civilización, fundamentado principalmente en el cultivo 
del maíz, el fríjol, la calabaza, el aguacate, la producción de 
códices y la construcción de edificios, con su consecuente 
orientación solar, la medición matemática de los espacios y el 
conocimiento del calendario solar, lunar, el calendario ritual 
de 260 días y el venusino, por lo que el tiempo se consideraba 
como un continuo, con un comportamiento cíclico, recurrente. 
Su parafernalia era la concepción del universo, donde había 
deidades que presidían el espacio y todos los elementos 
naturales. A estos dioses se les ofrecía el sacrificio de sangre y 
para deificar al sol y al agua se propiciaba la toma de cautivos; 
por otro lado, tenían un sistema social estratificado basado en 
el prestigio.

Esta área con un panorama cultural, histórico y geográfico, 
se encontraba delimitada por el río Sinaloa al noroeste de 



13María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

México, enlazándose con las cuencas de los ríos Lerma y Soto 
de la Marina que desembocan en la Costa del Golfo, territorio 
que se prolongaba hasta la Costa del Pacífico en América 
Central, a la altura de Nicaragua. Comprendía un poco más de 
1.100.000 km2.

Posteriormente, de manera convencional, los investigadores 
dividieron el territorio de Mesoamérica en cinco regiones 
culturales, entre las cuales estaba el Altiplano Central, formado 
por la ciudad de México y Puebla.

Temporalidad

Para ubicarnos en el tiempo y el espacio de esta época es útil 
utilizar la correspondencia espacio-tiempo que aparece a 
continuación:

A)	Aldeano. Preclásico 3000 a.C. - 200 a.C.
Ciudades incipientes o urbanismo temprano 100 a. C. - 450 
d.C.
B)	Clásico o teocrático
Ciudades urbanas plenas 450- 750 d.C.
C)	Epiclásico
Ciudades Fortaleza 650 - 900 d. C.
D)	Señoríos indígenas 1100 - 1350
E) Militarista. Estados, Imperios y Repúblicas 1350 - 1521

Ubicación de una “calle” y a lo largo se ubican las chozas de modo semi disperso. En el 
lado izquierdo de la maqueta, un espacio abierto “colectivo”.



14 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Aldea del Preclásico Superior. Museo de Antropología e 
Historia, México D.F.

La comunidad y el uso de los espacios

En la Mesoamérica prehispánica se puede apreciar que el 
hombre primitivo tuvo que vivir de la recolección de frutos 
tanto silvestres como acuáticos, más tarde de la caza y la pesca 
sin abandonar la recolección. Por lo general eran nómadas y 
utilizaban herramientas muy rudimentarias; poco a poco se 
fueron estableciendo en diversos sitios, casi todos cercanos a las 
fuentes de agua, en pequeños grupos que bien podemos llamar 
bandas, familias extensas o comunidades consanguíneas, lo 
que muy lentamente los condujo hacia una vida sedentaria. 
Quizá el cambio climático de húmedo a seco, propició el 
incremento de la recolección de productos vegetales, lo que a 
la larga también propició la aparición de la agricultura.

Entre el año 7000 y el año 3000 a.C. surgió el milagro 
americano, el maíz, que durante mucho tiempo en sus inicios 
fue un sustento raquítico por su escaso poder nutritivo, 
una harinilla conocida como “pinole”, hecha al masacrar la 
pequeña mazorca después de secarla al sol, pero que sirvió y 
sirve como base alimenticia de la gente del campo.

En la actualidad podemos decir que la ubicación de los 
primeros agricultores fue dispersa u orgánica, es decir, la 
población rural colocó sus primeros habitáculos o casas en 
la parte central de sus tierras; de hecho, actualmente en las 
áreas rurales del país aún se sigue dando este mismo patrón de 
asentamiento denominado disperso. Esta ubicación separada 
de las viviendas les permitía al mismo tiempo vigilar y cultivar 
sus parcelas.

Al originarse una mayor complejidad social, surgieron 
mayores concentraciones humanas, ya no familiares 
solamente o consanguíneas, sino de varios grupos o familias, y 
como consecuencia, crecieron y se desarrollaron las primeras 
aldeas, por lo que llamaremos aldea al conjunto de casas 



15María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

agrupadas en un solo lugar, conformada por una sociedad más 
compleja pero que vive en armonía o vecindad. Al asociarse, 
el hombre prehispánico originó la aparición de los primeros 
ranchos, cuadrillas, aldeas, pueblos, villas y, posteriormente, 
de las ciudades.

En estas aldeas al parecer no existía una marcada 
diferenciación social, ni tampoco un cuerpo sacerdotal 
propiamente como tal y el intercambio comercial y utilitario 
estaban en sus primeros balbuceos. Por lo tanto, no se encuentra 
diferenciación en los restos de las construcciones localizadas. 
Este cambio en el desarrollo urbano de las aldeas lo podemos 
observar con la maqueta que reproduce el sitio arqueológico 
de Montenegro en Oaxaca (Museo de Antropología, Sala 
Oaxaqueña), donde podemos apreciar por sus dimensiones 
que las viviendas tienen ya una jerarquización de ubicación, y 
de manera especial ya se ha abandonado el modo disperso de 
su asentamiento, además se pueden captar las características 
en cuanto a la habitación. Aquí se puede notar que hay una 
alineación a lo largo de una “calle” y que esta a su vez conduce 
a un área común o espacio libre que pudiera denominarse 
“Lugar Central”, quizá un espacio de uso colectivo donde se 
reunían para tomar decisiones con respecto a la comunidad.

El crecimiento de los centros ceremoniales

Dichos espacios originalmente se conformaron como 
un elemento simple y aislado, pero al crecer la población se 
multiplicaron simultáneamente no solo con basamentos 
religiosos, sino también con otro tipo de edificios de apoyo, 
añadiendo elementos al conjunto inicial. Sus formas y espacios 
cada vez se hicieron más elaborados hasta convertirse en 
verdaderos conjuntos religiosos. Dentro de los más singulares 
se encuentra el centro ceremonial de Cuicuilco, de forma 
circular y que a la fecha aún sigue siendo motivo de hallazgos 
inesperados. (22 de agosto periódico Reforma, sección cultural).

Algunos de estos sitios llegaron a desembocar en grandes 



16 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

ciudades y otros finalmente fueron abandonados por sus 
constructores. Es necesario mencionar que algunos de esos 
sitios sagrados que formaban parte de la naturaleza, siguen 
siendo motivo de visitas y ofrendas por grupos indígenas 
actuales, como es el caso de la pequeña plataforma de la 
Xochipila, en Xicotepec de Juárez, la Sierra norte de Puebla, 
pleno corazón del actual asentamiento mestizo. Junto al lecho 
de un río ahora contaminado, el grupo totonaco aún llega 
con ofrendas a su sitio sagrado, ignorado por la sociedad 
contemporánea, ajena a su pueblo y costumbres.

Con la diversificación de la agricultura la comunidad 
se enriqueció, los poblados crecieron y se multiplicaron; la 
estructura social se tornó más compleja y apareció la magia, 
el curanderismo, el shaman. El entorno y la contemplación 
propician la aparición de las primeras divinidades: el viejo dios 
del fuego, el dios del Sol, el dios del agua, el dios la de la noche, 
el dios de las estrellas, el dios del monte. Durante este periodo 
muchas de las aldeas se transformaron en villas y en muchas 
de ellas apareció por primera vez una nueva construcción: el 
templo.

El templo sería más adelante el remate de una construcción 
escalonada en forma más o menos piramidal, establecida la 
mayor parte de las veces sobre una plataforma compacta de 
tierra y ubicada en el centro de la aldea. Junto a ella había 
un naciente complejo religioso y administrativo en forma 
de edificaciones que ocuparon necesariamente a los lados 
un lugar físico. De ahí en adelante, la vida de los habitantes 
giró alrededor de esta construcción realizada con fines no 
habitacionales sino de veneración, el templo, y desde ese 
momento procedentes de sus solares de cultivo los pobladores 
y/o tributarios acudieron al conjunto religioso tanto para 
realizar sus servicios religiosos como administrativos sin 
tener que verse obligados a abandonar por largos periodos 
sus espacios habitacionales y parcelas agrícolas. Al mismo 
tiempo, la clase y la calidad de las distintas construcciones 



17María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

nos permiten observar la complejidad de su evolución 
urbana. Suponemos que esta fue resultado de un cambio en la 
organización social, dándose entonces la diferenciación entre 
los distintos estamentos sociales e incluso en los diferentes 
grupos urbanos.

El gran valor de las ciudades mesoamericanas se respalda y 
complementa con la idea de que los hombres del nuevo mundo 
tenían la escala desarrollada ante una gran visión del universo, 
donde los espacios no se encontraban limitados o constreñidos 
por murallas, accidentes de terreno o por rudezas del clima. 
Para ellos lo más importante era la centralidad del conjunto, 
donde los espacios se habían jerarquizado a partir de un punto 
principal que era donde se localizaba el recinto ceremonial 
mayor; estableciendo el principio del carácter abierto y la 
planeación previa estenográfica de los espacios comunitarios 
y procurando los accesos por calzadas, principalmente rectas, 
anchas y largas; como punto sobresaliente la orientación del 
conjunto arquitectónico cuidadosamente preciso de acuerdo 
con las posiciones y movimientos de los cuerpos celestes del 
espacio. Todo ello revela la planeación previa; el modo de 
vida al aire libre de los habitantes, cuyas actividades diarias 
se realizaban directamente bajo el cielo, sin necesidad de 
protegerse bajo un techo.

Aquí es posible permitirnos la libertad de especificar que 
no es válido para nuestro conocimiento el confundir las 
características del término europeo de una plaza medieval – 
ampliación de calles– con los espacios abiertos de un centro 
mesoamericano ceremonial, o aún más, con el área delimitada 
utilizada para los tianguis o mercados indígenas que en días 
específicos congregaban a los habitantes de la región para la 
venta o trueque de sus productos.

La plaza medieval fue una calle más amplia, delimitada 
generalmente por los edificios que formaban su perímetro 
dentro del sistema vial del cual era parte. Solía haber en este 
perímetro uno o más edificios importantes que daban razón a 
la ampliación de la calle.



18 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Un centro ceremonial en cambio era un conjunto de recintos 
delimitados principalmente por los muros de los basamentos 
de los templos con accesos marcados primero en las esquinas 
y después por accesos centrales, que solo indicaban los lugares 
de entrada, pero sin impedirlas o controlarlas. Posteriormente 
a ellos se llegaba por amplias calzadas rectas. En cada ciudad 
había un recinto ceremonial principal que marcaba su centro 
físico, corazón de las actividades religiosas, y este fenómeno 
arquitectónico se repetía a nivel particular en cada calpulli o 
barrio, donde se contaba también con un espacio ceremonial a 
menor escala, dependiendo de la importancia del lugar.

La plaza y la religión

Todas las culturas mesoamericanas fueron politeístas. El ser 
humano, los animales y los fenómenos naturales se concebían 
como parte de un continuo que abarcaba todo el universo y que 
era gobernado por leyes dialécticas. La observación de los astros 
estaba ligada directamente a los procesos socioeconómicos de 
las sociedades agrícolas, en consecuencia, el cosmos a su vez 
estaba personificado por muchas deidades, una por cada uno 
de los objetos que podían contemplar (en muchos de los sitios 
considerados especiales como Monte Albán, Xochicalco y 
Chichén Itzá se han encontrado observatorios astronómicos).

Más adelante, estos conocimientos darían la base para 
organizar el calendario, predecir el clima, armonizar las 
matemáticas, el conocimiento de la botánica y la zoología; 
los llevarían a las aplicaciones de la medicina, al mismo 
tiempo surgiría la escritura y con ella las primeras nociones 
sobre geografía, planimetría, arquitectura, etcétera. Esto 
definitivamente anclaba al hombre a su entorno, en 
consecuencia, los elementos de la naturaleza y la sociedad 
pasaron a formar una sola unidad.

Independiente de las labores realizadas por los 
recolectores, los pescadores, los cazadores y después por 
los agricultores, quienes fueron en sí las fuerzas o bases 



19María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

productivas principales de las comunidades, algunas personas 
especializadas aparecieron: desde pequeños aprendieron por 
contacto y tradición oral los conocimientos de la herbolaria, 
el uso de algunos animales y su aplicación como remedios o 
medicina; asimismo, aprendieron a leer las posiciones de los 
astros. A estos se les reconocería como chamanes y más tarde 
como sacerdotes. Más adelante se convirtieron en una clase 
productiva, al ser útiles sus conocimientos climatológicos para 
la agricultura. Dichos conocimientos generaron una clase 
social que poco a poco se transformó en altamente poderosa, 
la cual tomó el control del grupo. Bajo el esquema anterior, 
en el periodo aldeano la plaza debió haber servido como el 
elemento arquitectónico-estructural más importante de la 
vida social de la comunidad y no solamente por las actividades 
de tipo religioso, sino por ser el punto de sus reuniones sociales 
y políticas.

La sede de la labor intelectual de los sacerdotes y 
observadores astronómicos, fue lo que los especialistas 
han llamado el “lugar o espacio sagrado”, en donde todo el 
entorno, todo el paisaje se encuentra así animado, sus detalles 
más mínimos adquieren una notable significación. El sitio 
o lugar se carga de historia humana, es decir, adquiere la 
categoría de “mito”, porque el hecho de su fundación no se 
presenta como un hecho aislado, sino como complemento de 
una acción espiritual. El sitio o lugar sagrado es parte de un 
complejo en el que participan varias circunstancias, hechos, 
personajes o seres, o simplemente el lugar que eligió un cuerpo 
de visionarios para realizar una ceremonia o rito aislado o 
periódico, transformándolo en sacro; por tanto, será el lugar 
donde surgirán las construcciones del centro ceremonial, el 
punto principal del asentamiento que en sí es la representación 
física del universo. Por lo tanto, el centro ceremonial es el 
resultado de la estructura esencial de los poblados, el lugar 
donde surgirá por vez primera un basamento piramidal o 
una enorme plataforma donde se coloca una choza o casa de 
varas, al que le van a llamar “templo”, donde se depositará la 



20 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

imagen preponderante de la deidad. Cuando el hombre pudo 
apreciar que el recinto que había construido para su deidad era 
demasiado pequeño como para albergar a más de dos personas, 
decidió que el procedimiento ceremonial debía realizarse lo 
más cerca posible, pero en espacios abiertos.

Por eso se puede afirmar que el espacio abierto que servía 
para las actividades comunitarias en todas sus versiones 
posibles, religiosas, y/o educativas, debía ser un espacio 
planificado pero mayor o equivalente al mismo basamento 
del templo. A este espacio en general, se le habilitó de una 
capacidad mayor que la necesaria para alojar a todos los 
habitantes de la ciudad, puesto que para estas actividades 
se esperaba recibir a visitantes externos en gran número, 
dependiendo de la solemnidad de la celebración. También se 
convirtieron en espacios restringidos al evolucionar los grupos 
en una sociedad teocrática más rígida, bajo el control total de 
la casta sacerdotal, que simbolizaba el poder político en ese 
momento.

Inicialmente, estos espacios abiertos que llamaremos de 
ahora en adelante “plazas prehispánicas, plazas ceremoniales, 
o plazas religiosas”, tendrán como nexos forzosos las 
estructuras piramidales, que serán los soportes de los templos, 
los lazos religiosos en una unidad básica; sin olvidar que en 
los pequeños núcleos urbanos también las plazas funcionaron 
como espacios abiertos para las reuniones civiles o políticas del 
grupo, aunque estaba primordialmente se utilizó este espacio 
para la religiosidad ceremonial, influencia de los templos y de 
los edificios aledaños donde se ejercía el poder político.

Las plazas religiosas y su entorno

Así surgió lo que podríamos llamar la ciudad mesoamericana, 
que fue un enorme escenario panorámico planificado hasta 
el horizonte y en el cual la sociedad señaló un punto de 
convergencia, la plaza, el sitio que ocupó un espacio especial 
para la realización del conjunto de actos externos respaldados 



21María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

por la tradición para rendir culto y expresar reverencia a sus 
dioses, el lugar o espacio considerado como la representación 
física del centro del universo.

Las plazas de tipo religioso aparecen como un elemento más 
de los condicionantes sociales y políticos de las comunidades. 
Fueron un elemento centralizante para reunir a la gente, 
ahí acudían todos aquellos jornaleros que se encontraban 
dispersos. El componente principal de estos complejos 
arquitectónicos fue el basamento piramidal y su templo, con 
una explanada que se desplegaba ante el conjunto con un 
pequeño templete construido a modo de promontorio trazado 
axialmente, es decir, al centro de estos espacios abiertos se 
colocó un altar para realizar en él ceremonias a la vista de los 
concurrentes.

Debemos hacer notar que al pie de ciertas escalinatas de 
acceso a los templos existían algunos monolitos o estelas, las 
cuales generalmente marcaban fechas relacionadas con la 
deidad o con quien dedicaba el templo. Los sitios por donde se 
accedía a las plazas en su mayoría eran por los rincones, nunca 
de frente, es decir, por los sitios colocados en las esquinas a 
los cuales se llegaba por estrechas callejuelas de 1.60 metros 
máximo y que colindaban con otras plazuelas secundarias 
o con calles laterales. En la base piramidal del templo, sobre 
los dados o remates superiores de las alfardas que bordeaban 
las escaleras, se colocaban porta estandartes de animales 
totémicos, guardianes permanentes como el poderoso jaguar, 
las águilas o el coyote; o bien, grandes braceros que ardían día y 
noche durante los 365 días del año. Así muchas de estas plazas 
adoptaron los nombres de las deidades: Plaza de la Noche, 
frente a la pirámide de la Luna, Plaza del Sol, Plaza de Tláloc. 
(Román, 1981)

De acuerdo con las necesidades, estos espacios surgieron 
poco a poco, rodeándose de otros edificios anexos como los 
administrativos, que solucionaban las necesidades de los 
hombres comunes. El crecimiento hizo que no solamente 



22 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

se incorporaran los servicios administrativos sino también 
los palacios y casonas de los principales del gobierno, 
convirtiéndose prontamente en sitios que correspondían a 
una elite urbana. De este modo, las nuevas construcciones 
fueron parte de la gran urbe en la mayoría de los casos. Este 
tipo de plazas tuvo una función destinada originalmente a 
ser un espacio ocupado por los grupos para las celebraciones 
religiosas colectivas, donde se manifestaban de mil y una 
formas: bailando, cantando, conversando e intercambiando lo 
mejor de su etnia y costumbres. Sitios especiales, en los cuales 
terminaba el peregrinar de los grupos indígenas, muchas de 
ellos durante los lapsos en los que no había ceremonias, se 
convirtieron en lugares ocupados por el público en general, 
sobre todo cuando todavía no era total el control de los 
sacerdotes.

Las plazas civiles y recreativas

A partir de la segunda parte del periodo Clásico, esto es, 
hacia el año 400 de nuestra era, y para los periodos siguientes 
del 650/900 al 1200, el Epiclásico y del 1200 al momento de 
la llegada de los españoles, la producción del campo permite 
el crecimiento de la población, las ciudades debieron haber 
aumentado los espacios abiertos para el uso colectivo, 
propiciados y tolerados ampliamente por la administración 
centralizadora y utilizados esencialmente en doble función 
política-civil y militar. Entonces las plazas pasaron a una nueva 
función, eminentemente civil en las que con el tiempo se hará 
más común el intercambio de información, el lugar donde 
se da fe del acontecer diario y el sitio donde se comunica al 
pueblo de los avances o el progreso de una campaña militar, de 
una conquista o de las designaciones de nuevos funcionarios 
o dignatarios, el lugar donde los habitantes interpongan 
sus quejas y donde se les comuniquen las soluciones. ¿Pero 
qué sucedía en estas plazas cuando estas actividades no se 
realizaban? Todos los días anteriores o posteriores a una 
celebración religiosa, a una campaña política o a una nueva 



23María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

designación, entonces poco a poco apareció una nueva función, 
cuyo objetivo no era la ceremonia sino el ocio y la diversión.

En un principio, como parte de la parafernalia ceremonial, 
a las grandes plazas ceremoniales o sagradas se les agregó el 
templo abierto conocido como el “juego de pelota, o Tlachtli”, 
que fue utilizado para celebrar por su conducto el paso de 
los astros o planetas por el cielo. La pelota representaba a los 
planetas y el espacio de la “cancha” al cosmos, por lo que era 
primordial en ellos la orientación y la posición de los templos 
de homenaje. Estos se colocaban en un extremo de la plaza 
principal, ocupando todo un lado, como en el caso de Tajín, 
Tula, o Chichén Itzá, en otros sitios estos juegos de pelota los 
encontramos ubicados en plazas secundarias o anexas. Existe 
también la problemática de que en una misma ciudad existían 
varios “tipos” de juegos de pelota, un ejemplo de ello son los 
localizados en la zona arqueológica de Cantona, Puebla, donde 
entre los 24 excavados, hay una estructura de dimensiones 
pequeñas, que estiman los especialistas, fue quizá para niños o 
personas de escasísima estatura (ver imagen). Hemos visto que 
la tipología de estos espacios varía en cada comunidad y región, 
así como las dimensiones de sus limitantes arquitectónicas.

Con el tiempo, estos “Tlachtle” o espacios bordeados a su vez 
de muros o templos, fueron utilizados en otras celebraciones 
que no fueron precisamente religiosas, sino populares donde 
se competía y apostaba a los jugadores de acuerdo a la 
situación social y religiosa de cada individuo de la comunidad, 
es decir, se transformaron en diversiones. Esto los sitúa en la 
esfera del poder y de la historia en Mesoamérica pero también 
de acuerdo a la región y época modificó las características 
de tipología, la importancia y significado de la comunidad. 
Debido a las dimensiones de la zona mesoamericana, la cifra 
rebasa el número de las instalaciones deportivas griegas o 
romanas, considerando así que el juego de pelota superaba 
estos eventos en su papel de rito o de deporte. De acuerdo a las 
investigaciones de los arqueólogos, se han encontrado hasta 



24 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

la fecha más de 1500 canchas de juego de pelota, que además 
de ser una práctica deportiva milenaria tuvo un papel ritual 
político y posiblemente económico.

La práctica del juego va a estar representada en la morfología 
de sus canchas; podríamos decir que, inicialmente, el modelo 
más homogéneo del altiplano mexicano sería el compuesto 
por un espacio bordeado de dos edificios y cada estructura 
compuesta por un talud de dimensiones e inclinación 
variables, en cuyas paramentos paralelos estrechos entre 
sí hay uno o varios marcadores o un aro central, coronado 
por una cornisa de algunos metros de altura. Algunas veces 
los extremos de las canchas estaban abiertos, otros tenían 
extremos limitados por altas paredes de plataformas donde 
se desplantan construcciones religiosas, dándole al espacio 
un carácter de una plaza cerrada. A estos juegos se les conocía 
como plantas de “H” o de doble “T”.

De acuerdo con varios autores (el juego y su simbolismo 
no siempre necesitaron de 
espacios arquitectónicos 
para existir), en muchos 
poblados en sus relaciones 
o códices se habla de “Jugar 
Pelota” pero no existe en 
los sitios una construcción 
arquitectónica o una 
cancha definida. También 
en muchos petroglifos y 
documentos indígenas junto 
a los templos y las plazas 
encontramos representado 
al juego de pelota, y en varios 

de los documentos del siglo XVI se nos indica que además de las 
ceremonias y ritos políticos relativos al juego, los funcionarios 
y la nobleza jugaban a la pelota.

Sin embargo, la evolución de las canchas y del juego no 



25María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

refleja una unidad simbólica 
dentro de la práctica; por los 
grupos que la ejercieron, hay 
muchas hipótesis al respecto 
en relación a ese simbolismo: 
era en sí un ceremonial 

guerrero, que representaba las luchas astrales, los ritos de 
fertilidad, o simplemente el papel de la lucha económica. En 
una interpretación mágica de este espacio y de acuerdo a la 
posición de la cancha, normalmente con estructuras más bajas 
que otros edificios, representaría el sitio donde el gobernante 
o sacerdote se enfrenta a las fuerzas del inframundo para 
finalizar la temporada de secas y asegurar la vida con el 
renacimiento de la vegetación, conformando por tanto un “rito 
de fertilidad”.

Las plazas del Tianquiztli

En las sociedades indígenas, la necesidad de intercambiar 
productos dio origen a espacios exclusivos para comerciar. 
La sociedad obtuvo excedentes de producción e inició un 
proceso organizado para su intercambio; una vez resuelto 
el problema de abastecimiento de la comunidad, aparece el 
trueque y después se inicia el proceso de la comercialización, 
principalmente entre los poblados cercanos. Por lo que 
podemos decir, que estos pueblos tuvieron que recurrir a un 
espacio físico donde se debió realizar el comercio, por lo que 
se eligió un espacio o explanada abierta, que en muchos casos 

En la población de Tlaxiaco en el estado 
de Oaxaca, enclavada en la mixteca alta, se 
realizaba uno de los más grandes “tianguis” 
regionales del Altiplano. Actualmente 
el mercado oferta las más bellas piezas 
en trabajos de cestería y jarciería con 
materiales de la región, así como las más 
exóticas combinaciones culinarias, como 
el dulce de tomate y calabaza envasado en 
atractiva presentación, herencia ancestral 
de la riqueza astronómica indígena



26 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

con el tiempo se techaría, y a donde llegaban específicamente 
los mercaderes a realizar el trueque. A este sitio se le conoce en 
lengua náhuatl como tianquiztli, o mercado.

Fray Juan de Torquemada hizo mención de los mercados del 
México prehispánico:

…Numerosos son los testimonios que se conservan acerca de los 
mercados y el comercio en el México prehispánico. Por una parte, 
están las noticias de algunos de los conquistadores, que como Hernán 
Cortés y Bernal Díaz del Castillo, expresan su admiración por la 
grandeza, buena policía y variedad de productos de los tianguis o 
mercados, particularmente el de Tlatelolco. Por otra, cronistas como 
Sahagún, Durán y Motolinia transcriben no ya solo lo que pudieron 
ver en los mercados posteriores a la Conquista, sino también los 
informes y relaciones que sobre ellos obtuvieron de sus informantes 
indígenas. En el Códice matritense de la Real Academia de la 
Historia se conservan varios textos en idioma náhuatl que permiten 
el estudio en forma directa no únicamente de los mercados, sino 
también del comercio y la vida económica de México-Tenochtitlan.

Hay que aclarar aquí que en principio estas áreas no fueron 
ocupadas o utilizadas en forma permanente sino en forma 
periódica, por lo que recibió el nombre de macuil tianquiztli, 
mercado de cada 5 días, pensamos nosotros que en él se 
adquirían productos que en su mayoría eran perecederos y que 
solo podían durar utilizables en manos del consumidor este 
tiempo sin dañarse, debido a las carencias para almacenarlos. 
Como respuesta básica para complementar las necesidades 
de las familias que viven en este tipo de concentraciones, 
hizo que surgiera un sitio donde fuese el punto de encuentro, 
compromiso y comunicación; no solo de venta de mercaderías, 
sino un elemento fundamental en la estructura social y cultural 
de los pueblos. Podemos decir también que el tianquis se daba 
de acuerdo a las cantidades y procedencia de las mercancías.

Los macuil tianquiztli por principio se darán en las zonas 
limítrofes y cercanas a los núcleos de viviendas o poblados. En 
muchos casos, estos espacios los encontramos ubicados dentro 



27María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

del núcleo central de la comunidad, o en las afueras de “la traza” 
de la población. Conforme se avanzó en complejidad de la 
sociedad, encontraremos mercados regionales que podríamos 
llamar fijos o permanentes, que hemos localizado en sitios de 
alta producción o en una ubicación donde confluyen caminos 
y/o rutas tradicionales de comercio de los diversos grupos de la 
región. Muchos de estos mercados perduraron desde tiempos 
clásicos hasta la llegada de los hispanos y han sido considerados 
posteriormente de gran importancia; ejemplo de ellos son: los 
de Atzcapotzalco, Tlatelolco Tianguismanalco, Tianguistengo 
(en el Estado de México) , por lo que Torquemada dedicó un 
estudio a uno de ellos “… dedica al estudio de los mercados y 
el comercio, incluimos aquí el referente a los tianguis de la 
ciudad de México, en particular los de Tlatelolco del barrio de 
San Juan y de San Hipólito”), incluimos otros más como lo son 
Tlaxiaco (en Oaxaca), Itzocan y Tepeaca (en Puebla), y muchos 
de los sitios de la zona maya, donde en varios se cuenta con 
áreas de mercado, un ejemplo es el tianquiztli, localizado y 
excavado en Tikal, que resultó ser una enorme explanada 
rodeada, como la de Tlatelolco, de locales y bodegas donde 
depositaban las mercancías.

Alrededor de muchos de estos mercados se generaron 
prontamente barrios, de acuerdo a muchas especialidades: 
alfareros, tejedoras y bordadoras de ixtle y de algodón, tejedores 
de cestería y esteras, lapidarios y curtidores, preparadores de 
pinturas y de papel de amate, diseñadores y dibujantes de la 
pluma. Esto dio origen a un entramado local y particular que 
a su vez generó nuevos espacios para el trabajo y propició la 
más rápida comercialización de los productos, ubicándose así 
barrios cercanos a las plazas del mercado en pequeños espacios, 
o bien en plazuelas menores que las marcaron con una función 
específica dentro del entramado ámbito de la comunidad, en 
muchos casos quizá más enfocados a todo lo relacionado con 
los productos religiosos y de apoyo a los peregrinos. Dadas las 
necesidades inmediatas de los habitantes, muchos de estos 
mercados tuvieron la necesidad de contar con jueces que 



28 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

regularan los precios y dirimieran las disputas entre comprador 
y vendedor, además de que los grandes comerciantes también 
tuvieron la necesidad de contar con tlacuilos (escribanos) para 
hacer contabilidades y anotaciones sobre lo vendido y los 
impuestos cobrados y pagados. Además tenían que llevar una 
relación de quienes los proveían de lo necesario, así como del 
personal para llevar, traer y transportar las mercancías y de 
todo aquello relacionado con la cotidianidad del comercio.

Por lo que, podemos añadir lo que Torquemada describió de 
los mercados del México prehispánico:

“…Y volviendo a nuestro tiánguez mexicano, digo que las cosas 
que son de más pesadumbre y embarazo, como piedra, madera, 
cal, ladrillo y otras de esta suerte, dejábanlas en las canoas o las 
ponían a la lengua del agua para que allí fuesen a comprar los que 
quisiesen. Traíanse (y tráense hoy día) al mercado esteras finas 
y gruesas, que llaman petates, de todo género. Pero las finas son 
pintadas a modo de alfombra, de manera que se pueden poner en la 
cámara de cualquier señor, y de éstas usaban los reyes en sus salas y 
recámaras. Traíase a este mercado carbón, leña, ceniza, loza y toda 
suerte de barro pintado, vidriado y muy lindo, de que hacen todo 
género de vasijas, desde tinajas hasta saleros.

Tráense cueros de venados crudos y curtidos con su pelo y sin él, 
de muchos colores teñidos, para broqueles, rodelas, cueras, zapatos, 
aforros de armas de palo, asimismo cueros de otros animales y 
aves, adobados con su pluma y llenos de yerbas, unas grandes y 
otras chicas: cosa cierto, para ver los colores y extrañeza. La más 
rica mercaduría es mantas, y de estas muchas diferencias; son de 
algodón, unas más delgadas que otras, blancas, negras y de otros 
colores; unas grandes, otras pequeñas, unas para cama, damascadas 
riquísimas, muy de ver, otras para capas, otras para colgar, otras 
para calzones, camisas sábanas, tocas, manteles, pañizuelos y otras 
muchas cosas.

Téjense las mantas ricas con colores y aun algunas después de la 
llegada de los castellanos, con hilo de oro y seda de varios matices. 
Las que se venden labradas tienen la labor hecha de pelos de conejo y 
de plumas de aves muy menudas, cosa, cierto, de admirar. Vendíanse 
también mantas para invierno hechas de pluma, unas blancas y 



29María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

dan mucho calor. Venden hilado de pelos de conejo, telas de algodón, 
hilaza, madejas blancas y teñidas.

La cosa más de ver era la volatería que se traía al mercado, 
aunque ahora no se trae tanta. Porque no se ocupan en ello tanto los 
indios como solían, y es la causa haberse apocado todos los indios, y 
haberse dado a otros oficios más caseros los que quedan y porque ya 
no son las lagunas tan frecuentadas de estas aves, porque los pastos 
los tienen agostados los ganados que andan por ellas. Y porque los 
nuestros (aunque no siempre) algunas veces les hacen mal a los que 
en esto se ocupan, quitándoles las redes y haciendo otras vejaciones. 
Y esta es la causa, y no decir, como dice Herrera, que es la demasiada 
libertad que tienen, pues aún no les ha quedado para dormir en sus 
casas muchos de ellos, según andan huyendo de servicios inmensos 
que sobre ellos cargan. Y era tanta esta cantidad, que no tiene 
número; porque demás que de estas aves comían la carne y vestían 
la ropa y sacaban otras con ellas, era mucho para ver sus colores y 
diferencias, unas mansas, otra bravas de rapiña, de aire, de agua y 
de tierra.

Lo más rico, que al mercado se traía eran las obras de oro y 
plata, unas fundidas, otras labradas de piedra con tan gran primor 
y sutileza, que muchas de ellas han puesto en admiración a los muy 
diestros plateros de Castilla, tanto, que nunca pudieron entender 

Maqueta del Mercado de Tlatelolco en el Museo de Antropología e Historia. Ciudad de 
México, D.F.

Mercado de Tlateloco                                               Vista de zona porticada



30 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

cómo se habían labrado. Porque vieron golpe de martillo, ni rastro 
de cincel, ni de otro algún instrumento de que ellos usaban, de los 
cuales carecen los indios. Traíanse también obras de pluma, cuya 
hechura pone admiración y todo está tratado en otra parte.”

Tlatelolco (plaza – mercado)

Los mexicas fueron el último grupo que arribó a la Cuenca de 
México. Nos cuenta la historia que después de su peregrinaje, 
el grupo buscó primero refugio en un paraje cercano al señorío 
chichimeca-tepaneca de Atzcapotzalco, pero los lugareños 
los alejaron, refugiándose los mexicas en “Chapultepec”. 
Como grande era su “necesidad”, fueron y robaron comida y 
mujeres a Atzcapotzalco, lo que causó gran enojo y molestia. 
Los tepanecas buscaron la alianza del señor de los colhuas, y 
juntos los combatieron, derrotándolos y sujetándolos como 
trabajadores, Atzcapotzalco tomó para servirse de ellos a la 
mitad y los de Culhuacan la otra mitad. Los tepanecas obligaron 
a sus vasallos a trabajar en las islas de sal que se encontraban 
al oriente de su señorío, y ellos pidieron a Tezozómoc, señor 
de Atzcapotzalco, permiso para establecerse en la isleta sin 
sal a la que llamaron Tlatelolco, “montículo de arena”, hasta 
ese momento deshabitada, fundaron un caserío. El príncipe 
tecpaneca les concedió también un pariente para que fuera 
su gobernante en el año de 1351, y desde ese momento se les 
conoció como mexica-tlatelolcas.

A la muerte del gobernante (1409), su hijo asumió el poder, 
fundó un tianquiz que se encontraba en una isleta cercana (el 
lugar actual del mercado de San Juan), Con el tiempo lograron 
acaparar la sal que no tributaban a los tepanecas y comerciar 
con ella, el intenso comercio fortaleció a los mexica en política 
y comercialmente, al grado de lograr independizarse de 
Atzcapotzalco gracias a las alianzas matrimoniales con la casa 
del príncipe Tezozómoc, pero a la muerte de este empezaron 
nuevamente sus penurias, por lo que junto con los tenochcas y 
los texcocanos tuvieron que lanzarse a la revolución.

Para el año 1428, los pueblos del centro y noreste de los 



31María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

lagos centrales del altiplano, buscaron su independencia de 
los tepanecas de Atzcapotzalco; para lograrlo establecieron la 
mal llamada Triple Alianza ya que en realidad se encontraba 
conformada por 4 señoríos, México-Tenochtitlan, Texcoco, 
Tlacopan y Tlatelolco.

Después de su separación de Atzcapotzalco, y a la 
conquista de los demás pueblos antes sujetos a los tepanecas, 
los primeros tres pueblos se repartieron los tributos de los 
pueblos conquistados y dejaron a los tlatelolcas el manejo 
de los mercados y de las mercancías, recibiendo el nombre 
de “Pochtecas” los encargados de tales menesteres. Estos se 
encontraban organizados conforme a una estructura militar y 
eran considerados comerciantes guerreros.

La organización de la Triple Alianza, propició la expansión 
de los mexicanos al territorio de los señoríos de la Cuenca del 
Río Lerma (en el Estado de México), de los alrededores de los 
grandes lagos, la Cuenca de México, y en la Cuenca del río 
Puebla-Tlaxcala, extendiéndose hacia el norte de Veracruz, 
Oaxaca e incluso el Soconusco, Chiapas.

En los poblados de Atzcapotzalco y de Itzocan, el “imperio” 
estableció un “mercado de esclavos” (los mal nombrados 
esclavos, personas que habían sido grandes guerreros 
conquistados en batalla, los cuales eran consideradas las 
máximas ofrendas ceremoniales, es decir, estaban destinados 
a ser sacrificados en la piedra de sacrificios del “Templo 
Mayor”, ellos eran cuidados como príncipes y debían estar bien 
comidos y bien tratados, lo cual se hacía durante todo un año).

Las rivalidades entre los componentes de la alianza 
propiciaron grandes conflictos que provocaron entre otras 
cosas el derrocamiento de los señores tlatelolcas y el dominio 
de este pueblo por el mexica, el cual terminó por controlar 
todo el mercado los tenochcas y, en consecuencia, recibir todo 
el caudal de beneficios.

La función de este mercado fue expender toda clase de 



32 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

mercancías que se daban o se producían en Mesoamérica: 
perecederos, cárnicos y pescados de laguna, río y mar, productos 
artesanales de todo tipo, animales vivos, pedrería suntuaria 
y utilitaria, así como una serie de productos que salían para 
la venta a otros mercados y otras regiones, lo que generó no 
solo el establecimiento de la gente especializada (por lo que 
podríamos considerar a Tlatelolco como ciudad preindustrial, 
sobre todo por los barrios establecidos en los alrededores), 
sino también propició una tipología especial en la vivienda, 
compuesta por amplios patios donde se trabajaba al aire libre, 
se utilizaban materiales importados y las habitaciones se 
encontraban en el fondo o al lado, para poder depositar en los 
espacios libres los materiales y así trabajar más libremente y 
en el volumen requerido.

Además de los datos proporcionados por los arqueólogos, 
comentaremos que existe de este mercado la reseña histórica 
de los cronistas de Indias, por ejemplo, la de don Bernal Díaz 
del Castillo, que nos habla de las características que apreciaba 
del “tianquiz” de Tlatelolco durante el recorrido que hizo junto 
con Hernán Cortés:

… iban muchos caciques de Montezuma para que nos 
acompañasen ; desde que llegamos a la gran plaza, que se dice el 
Tatelulco, como no habíamos visto tal cosa, quedamos admirados 
de la multitud de gente y mercaderías que en ella había y del 
gran concierto y regimiento que en todo tenían . Y los principales 
que iban con nosotros nos lo iban mostrando; cada género de 
mercaderías estaban por sí y tenían situados y señalados sus 
asientos. Comencemos por los mercaderes de oro y plata y piedras 
ricas y plumas y cosas labradas, y otras mercaderías de indios e 
indias esclavos y esclavas digo que traían tantos de ellos a vender 
a aquella plaza, como traen los portugueses los negros de Guinea, y 
traianlos atados en unas varas largas con collares a los pescuezos, 
porque no se les huyesen y otros dejaban sueltos…

… ya querría haber acabado de decir todas las cosas que ahí se 
vendían y que eran tantas de diversas calidades que para que lo 
acabáramos de ver e inquirir, que como la gran plaza, estaba llena 
de tanta gente y toda cercada de portales, en dos día, no se vería…



33María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

… Entre nosotros hubo soldados que habían estado en muchas 
partes del mundo, en Constantinopla, en toda Italia y Roma, que 
plaza tan bien compasada, con tanto concierto y tamaño y llena de 
gente no la habían visto... 2

Las nuevas alianzas de sangre entre las familias más 
encumbradas, contribuyeron al nacimiento del Príncipe 
Cuatémoctzin Xocoyotli Tlacatecuhtli, quien desde 1515, a 
la edad de 13 años, fue el segundo gobernador militar de 
Tlatelolco y después su señor. Fue en este espacio que funcionó 
el mercado más grande del mundo indígena, como el símbolo 
del poder económico más fuerte de Mesoamérica, el mexica. A 
lo que podemos agregar lo que Torquemada relata de Tlatelolco:

… Había y hay hoy día en toda esta tierra de Anáhuac, en 
muchos de sus pueblos, mercados que ellos llaman tianquiztli. Y 
son los lugares donde salen a sus contrataciones, tan grandes y tan 
espaciosos, que no se sabe ciudad del mundo que más anchurosos 
los tenga. En especial las ciudades y pueblos grandes, como son 
Tlaxcala, Cholula, Tepeyácac, Huexotzinco, Tezcuco, Xuchimilco y 
todos (finalmente) los que tienen algún crecido número de gente, que 
son sin número.

Y por no dilatar este capítulo a cosas casi infinitas, las reduciré 
todas a los de esta ciudad de México. Porque vistas aquí, se podrán 
por ellas entender las de todas las otras partes de la tierra. Tiene 
esta excelentísima ciudad, en cada plazuela y lugar medianamente 
desocupado, todos los días mercados de comer. De manera que para 
proveer los castellanos y los indios sus casas, no hay menester salir 
lejos. Fuera de estos mercados hay otras plazas, donde es el concurso 
de la mayor parte de la gente. Pero sin estas, tiene otros tres lugares 
muy principales, el uno de los cuales es la Plaza de Santiago 
Tlatelolco, donde concurría, en tiempo de su gentilidad y después 
de cristianos muchos años, toda la gente a vender y comprar las 
cosas necesarias al trato humano. Pero por parecer algo lejos, se 
traspasó este trato y comercio a los otros dos, donde a ciertos días de 
la semana concurre gran multitud de indios a este ministerio dicho.

2	 Bernal Díaz del Castillo. Verdadera Historia de la Conquista de la Nueva 
España, editorial Porrúa, México.



34 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

El primer tianquiztli, que es el de la parte de Santiago, es una 
plaza cuadrada, rodeada por las tres partes de portales y tiendas, y en 
la una acera está el tecpan, que son las casas de Cabildo y Audiencia, 
y en ellas asiste y vive el gobernador de esta parte de ciudad. La 
cuarta acera ocupa el convento y casa del Apóstol Santiago, que es 
de frailes Franciscos. En la mitad de esta plaza, que es una de las 
mayores del mundo, estaba la horca y una muy hermosa fuente, 
cuya agua se trajo a ella por los frailes de San Francisco en su 
principios, y no por los castellanos como dice Herrera, aunque la 
segunda vez que se metió la de Azcapotzalco, que es una legua al 
Poniente. Hizo el costo la ciudad en lo tocante a los materiales, pero 
los frailes la trajeron y los indios la trabajaron.

En esta plaza hay mercado ordinario, pero no de mucha gente, 
por haberse pasado el trato a los otros dos y estar ya hechos los 
indios a ir a ellos. Y es en tanto extremo, que siendo yo guardián 
de aquel convento y deseando reducir las cosas en alguna manera 
a su antiguo uso, solicité con el marqués de Salinas, don Luis de 
Velazco, el segundo, luego entró a gobernar esta segunda vez, que 
mandase que hubiese trato y mercado general en aquella plaza 
algún día de la semana, por la conservación del pueblo. Y se ordenó 
que lo hubiese los viernes y se pregonó. Y aunque el primero lo hubo 
de los mismos de aquella parte, que fue mucho y muy concertado 
y vistoso, no quisieron los de los otros barrios concurrir. Y así el 
segundo, cuando pensamos que fuera más, fue menos. Y el tercero 
casi ni hubo gente, porque viendo los del pueblo que sus vecinos no 
venían, los fueron a buscar. Hubo rigor para que se sustentara este 
mandato y no aprovechó. Finalmente ya este mercado y plaza, más 
sirve de memoria de haber sido de ser.

El mercado ordinario de esta ciudad, es el que está en la población 
de San Juan, que es una plaza también muy grande de suerte que 
en cita y en la pasada caben cien mil personas con sus mercaderías. 
Había todos los días de la semana gente en este mercado o tiánguez 
(que así le llamaban los españoles, sin haberle quitado el nombre de 
los indios, así como también se les ha quedado el de otras muchas 
cosas), y después en tiempo del virrey don Antonio de Mendoza y 
el visitador Tello de Sandoval, se ordenó que la gente que acudía a 
estos dos tiánguez cada semana, se juntasen miércoles y jueves en 
otra plaza muy grande, cerca de la población de los castellanos, que 
como entonces eran pocos, distaban mucho estos mercados de sus 



35María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

casas. Pero ahora ya caen dentro de la ciudad española, y aun en 
los callejones de los indios hay muy pocos que no tengan muchos 
moradores, así castellanos como mestizos y mulatos.

Este tercer tiánguez se llama de San Hipólito por estar cerca de 
la iglesia de este santo, abogado de la ciudad y haberse ganado este 
día, según dicen algunos, aunque según otros fue el día de Santa 
Clara. Pero porque no reza universalmente la iglesia de ella y por 
consiguiente manera no estaba en el calendario y tabla general del 
rezado esta santa, no la hallaron en ella cuando quisieron notar 
el día Y así pasaron al inmediato, que se le sigue, donde están los 
benditos santos Hipólito y Casiano. Y esto he dicho, aunque en 
plática de tiánguez, para que lo sepan los que salen a él.

A este tiánguez acuden de todos los pueblos de la laguna, y era 
de manera la gente que se juntaba en este tan grande mercado, 
que apenas se podía andar por él a caballo ni a pie, y eran tantos 
los contratantes, que no oso decir el número porque parecerá 
fabuloso al que lo oyere y no lo hubiere visto. Porque cierto no había 
hormiguero de tanto bullicio como antiguamente lo vi, y no era 
entonces de muchas partes, una de lo que antes era. Muchos vienen 
a comprar, y otros sin cuento, a ver lo que se vende. Las más son 
mujeres, debajo de unos tendejones o sombras que hacen para la 
defensa del sol. Tienen las mercadurías puestas en el suelo y cada 
una conoce y tiene su asiento, sin que otra se lo tome, porque viene 
corriendo desde su gentilidad entre ellos, así en éste como en todos los 
mercados de esta Nueva España, tener cada oficio su asiento y lugar. 
Y cada mercaduría tenía su sitio. A causa de este mercado, como por 
la laguna vienen los más a comprar y vender, había tantas canoas 
en la acequia que le corresponde, que cubrían el agua.

En los otros pueblos grandes, que los nuestros llaman cabeceras 
de provincia, dice el padre fray Toribio Motolinía que tenían entre sí, 
por barrios, repartidas las mercadurías que habían de vender. Y así 
los de un barrio vendían el pan cocido y los de otro el chile y otros sal 
y de otro el mal cocinado. Y los que se ocupaban en una granjería, 
no podían atender a otra, que era curiosidad harto notable. Pero 
todos, en común, podían vender centli, que es maíz en mazorca, 
cuando se cogían los panes y después en grano.

Por otro lado, diremos que Cuitláhuac fue un notable 
personaje de los mexica, que escenificó las más cruentas 



36 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

batallas ante los castellanos, como lo fueron las de “La Noche 
Triste” y la de Otumba. Cuauhtémoc, señor de Tlatelolco, fue 
el sucesor de este señor cuando él muere por el contagio de la 
viruela. El gran Cuauhtémoc, último opositor de la conquista, 
hizo por tanto a Tlatelolco el último bastión de la resistencia 
mexica. Al caer, se pierde la batalla ante los españoles, el 13 de 
agosto de 1521, y lo toman prisionero.

Tipología

Las plazas abiertas (espacios planeados)

Estas plazas eran todas destinadas al uso y servicio de los 
habitantes comunes, donde podían servir para el intercambio 
y socialización del grupo. Sea para un uso de tipo comercial 
informal, religioso o social (danza, música y canto). Muchas 
de ellas no tenían una forma regular, se extendían en los 
remanentes de la población o en las zonas limítrofes de los 
poblados organizados a modo lineal y eran donde se establecían 
los tianguis ocasionales.

Plaza -colectiva

Las formas regulares de las plazas establecidas en las 
ciudades principales que se estructuraban ortogonalmente, y 
aun las que tenían formas más distendidas o abiertas, que les 
permitían ciertas libertades de solución, especialmente las del 
periodo Clásico Maya, como las que se localizan en Tikal, Copan, 
Uaxactún, Quiriguá, Kaminaljuyú, y aun en el altiplano como 
las de Teotihuacan, Tajin, Xochicalco y el Tlachihualtepetl. 
Espacios donde el habitante común podía circular, y que 
servían de enlace entre calles, callejones y grandes avenidas.

Las plazas cerradas

Este tipo de plazas correspondía a funciones de tipo 
religioso donde solo los sacerdotes, podían estar en ellas, sitios 
solo para los iniciados donde se ofrecían los sacrificios a los 



37María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

dioses. Estas plazas se encontraban limitadas por patios altos 
o plataformas, o escaleras intermedias que impedían al que 
estaba en el exterior poder mirar o presenciar la parafernalia 
que ellos realizaban. En ellas se encontraban los elementos de 
equipamiento necesarios, como lo eran las estelas fechadoras 
o conmemorativas, templetes o adoratorios, portaestandartes, 
pebeteros, etcétera. Había también plazas que correspondían 
a lujos constructivos, sitios verdaderamente singulares, de 
pisos bruñidos, o cubiertos de mica, algunos con decoraciones 
e incrustaciones ceremoniales para caminar sin sandalias si 
fuese necesario, patios enlosados perfectamente junteados.

Las plazas secundarias

Eran espacios de una importancia menor, aquellas plazas 
que funcionaban como nexos entre las calzadas y otros 
espacios abiertos en la ciudad, sitios que se destinaban para 
uso del hombre común y que le permitía transitar entre los 
sitios permitidos. Algunas de estas plazas obedecían a los 
trazos y lineamientos ortogonales de la gran ciudad y en las 
poblaciones menores quizá aun con formas irregulares se 
integraban a los lineamientos urbanos del poblado. Servían 
para guarecerse en algún espacio de ellas y pasar la noche con 
el solo acompañamiento de una estera o petate. Funcionaban 



38 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

para interrelacionarse comercialmente en ese mundillo 
profundo y singular del trueque circunstancial previo a las 
ventas, o posterior a las mismas. Funcionaban también para 
identificar a los espías de los grupos enemigos por medio de la 
observación, albergaba también a los peregrinos.

Plazas - mercado

Este tipo de plazas fueron aquellas que se establecieron 
a partir de las necesidades y funciones de una población en 
crecimiento, que tal vez surgió de las negociaciones y alianzas 
entre los diferentes grupos con excedentes agrícolas y productos 
locales de alto consumo. Una de ellas fue el famoso Tianguis fijo 
o mercado de ciudad u otro de dimensiones mayores que pudo 
haber sido un Tianguis Regional. En Teotihuacán para el año 
400 de nuestra era, ya existía un espacio destinado al mercado, 
con una disposición delimitada ubicada frente a la Ciudadela. 
Su trazo era rectangular, con desniveles para albergar los 
diferentes géneros de mercaderías. Desafortunadamente, el 
establecimiento del museo de sitio de 1960 sobre el área, no 
nos permitió tener mayores conocimientos sobre el mismo.

El otro ejemplo sería el tianquiz de Tlaltelolco, que lo 



39María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

describen ampliamente los cronistas. Es interesante la idea 
que tenían de la articulación de los espacios y de su rico 
entorno. En la descripción de la plaza–mercado, la función 
estaba totalmente definida, soportada, trazada y debidamente 
organizada. (Imágenes del Museo de Antropología):

...y así dejamos la gran plaza sin más verla y llegamos a los 
grandes patios y cercas donde está el gran cu tenía antes de llegar 
a él, un gran circuito de patios, que me parece que eran más que la 
Plaza que hay en Salamanca, y con dos cercas alrededor, de calicanto 
y el mismo patio y sitio todo empedrado de piedras grandes de losas 
blancas y muy lisas y adonde no había de aquellas piedras estaba 
encalado y bruñido y muy limpio que no hallara ni paja ni polvo 
en él.

Tlaltelolco no solo estaba ocupada en sus alrededores por 
los mercaderes, personal administrativo y viviendas de los 
principales; en las inmediaciones se encontraban también las 
gentes de servicio para la carga y descarga, acarreos tanto de 
mercancías como de personajes; así, desde épocas tempranas 
tomó forma el tan famoso barrio de Mecapalapa o de los 
cargadores de bultos, lo cual realizaban por medio de un lazo 
que sujetaban de su cabeza, llevando la carga así sujeta y está 
en la espalda, al lazo sujetador llamaban ellos “mecapal”; ese 
barrio se encontraba localizado junto a un desembarcadero 
de uno de los grandes canales que venían desde el sur de una 
población llamada Ixtapalapa, hoy el barrio sigue siendo uno 
de los de mayor intercambio de mercaderías en el centro de 
México, el denominado barrio bravo de Tepito.

Expresión formal

El diseño de las plazas

Las plazas prehispánicas fueron diseñadas en forma 
rectangular o cuadrangular, se encontraban por lo general 
limitadas por tres o cuatro basamentos piramidales, y en 
ocasiones por más edificios, como es el caso de la gran plaza 
central de Monte Albán. Los edificios y el espacio de las plazas 



40 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

estaban normados por la observación de los astros, por tanto, 
su orientación era astronómica.

Los elementos arquitectónicos de las plazas correspondían 
a trazos ortogonales concebidos a partir del conocimiento del 
espacio geométrico, logrando su trazo sobre ejes hechos desde 
puntos de apoyo ubicados en las elevaciones, de los cerros 
próximos de acuerdo con la desviación del sol y la orientación 
cambiante de los solsticios o equinoccios.

Las plazas pueden encontrarse a nivel del terreno, o sobre 
grandes plataformas, o bien a diferentes desniveles entre los 
edificios (Teotihuacán). Es casual encontrar al centro de ellas un 
basamento de escasa altura, que muchas veces marca la pauta 
para la orientación y distribución de los edificios anexos. Para 
el caso de la zona maya, en muchos sitios arqueológicos no se 
cumple con las premisas anteriores ya que se ha dado el caso 
de que muchas de las plazas son totalmente irregulares. Así 
podemos seguir los estudios en cuanto al trazado de las plazas, 
que podríamos decir que alcanzan su máxima expresión en 
la Ciudadela, donde el espacio logrado corresponde en sus 
mediciones con los trazos de la ley pitagórica. (Peter, 1976)

Las trazas primitivas y sus plazas

Plataformas

En Mesoamérica, como en muchas otras partes del 
mundo, para hacer destacar los recintos, casas o templos 
especiales de la monotonía de los caseríos de los pueblos, se 
construyeron plataformas de tierra. Lo anterior sirvió para 
jerarquizar la posición de las clases más altas, asentando sobre 
las plataformas pequeñas estructuras o templetes a la casa 
sagrada, es decir, al templo. En muchos casos se hacía sobre 
otro pequeño terraplén, como se puede observar en el sitio 
arqueológico de Tlapacoya, Estado de México.

En consecuencia, los primeros espacios logrados debieron 
haber sido simplemente los que dejaban los montículos entre 



41María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

sí, las plataformas de tierra, es decir, aquellos que fueron 
utilizados para colocar sus casas, a los lados, o al frente, espacios 
planos o libres que quedaban siguiendo la pendiente natural 
del terreno en reposo. Al principio, el simple uso de las chozas 
sobre las plataformas en poco modificó la sencilla estructura 
del poblado, la cual se haría más compleja al surgir los palacios 
o simplemente los galerones más grandes, que crecieron ante 
la diversidad del grupo. En el trazo y diseño de las plataformas 
terminadas en planos inclinados, el hombre para impedir el 
desplazamiento de la tierra, colocó un soporte de piedra en 
sus extremos, con lo que apareció el muro inclinado o talud. 
Así las plataformas “más lujosas” terminaban en talud o plano 
inclinado, característico de la arquitectura mesoamericana.

Para el caso de los edificios religiosos, la mayoría se iniciaron 
sobre dobles plataformas en los promontorios más altos del 
poblado para con esta elevación artificial diferenciarlos, 
destacándolos y dignificando el espacio construido. El 
desarrollo social permitió la aparición de las primeras 
construcciones de adobe con paredes verticales; en el altiplano 
mexicano por su régimen de lluvias también surgieron los 
primeros techos planos con leves inclinaciones. En muchos 
casos para conservar la estabilidad de estas primeras paredes 
se colocaron pequeños contrafuertes en forma de talud en sus 
bases, siendo las primeras las más antiguas3.

Se ha determinado sobre todo en la zona maya que, de 
acuerdo a la complejidad cada vez mayor de los ritos religiosos, 
los basamentos fueron más elevados y se superpusieron unos 
sobre otros, anexando nuevos elementos arquitectónicos 
y urbanos al conjunto, hasta formar verdaderos complejos 
urbanísticos. Para los mesoamericanos, la concepción del ciclo 
sagrado era la montaña, en la cual el sol asciende en la mañana 
y baja por la tarde, de modo que su pendiente celeste imaginaria 

3	 La combinación de las dos técnicas talud y recta originaron diversos perfiles 
agregando molduras que caracterizaron las regiones: delantal, zona maya, 
escapulario región oaxaqueña, talud – tablero, zona del Altiplano mexicano, 
Teotihuacán.



42 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

y real se escalona como las de un gigantesco edificio de cubos 
superpuestos, como un monte o montaña artificial que la 
mayoría de las veces va creciendo hasta conformar grandes 
volúmenes de material coronado por los templos. Tal es el 
caso de la gran pirámide de adobes de Cholula, el famosísimo 
Tachuihualtépetl (montaña hecha a mano), que se caracteriza 
por ser la construcción de una pirámide escalonada con varias 
superposiciones hasta conformar la estructura ritual más 
grande de todas las culturas (420 m de base) y también la más 
alta (más de 85 m de altura) y la cual se convirtió en el símbolo 
del cielo.

Otros espacios a modo de “plazas”, sin plataformas, y que 
también se encuentran en esta primera etapa, son aquellas 
que se aperturan en la acumulación incipiente de viviendas 
y que sirven inicialmente como marco a la casa principal 
del señor y posteriormente se convirtieron en la plazuela de 
la comunidad. Quizá estrictamente lo fue también un sitio 
irregular, que dada la tendencia de orden y trazo geométrico 
persistente en todo cuanto se edificaba, pudo reorganizarse 
siendo más adecuado para el poblado, marcando directrices 
en su traza y crecimiento.

La urbe

Los centros urbanos

Los núcleos de población generaron de modo incipiente las 
primeras formas de urbanismo, al principio asentamientos de 
forma irregular y/o casual conformados por chozas (xacales 
construcciones rectangulares o chinancales, construcciones 
circulares), agrupadas sin orientación fija sobre plataformas 
de tierra, que a la larga por sus propias necesidades tomarían 
poco a poco el trazado lineal del poblado y le darían su forma 
ritual de orientación. Pero esto solo sucedió cuando apareció 
como aglutinante forzoso el conjunto ceremonial que dio vida y 
razón al asentamiento urbano. Los conjuntos religiosos fueron 



43María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

la acumulación y la suma de los elementos tipo reproducidos 
ortogonalmente.

Las primeras manifestaciones urbanas no se presentaron en 
el Altiplano central sino en la zona periférica, en el área maya y 
en Oaxaca, pero llegaron a la Cuenca ya en forma madura, por 
lo que presentan a una ciudad como Teotihuacán, donde las 
plazas y los templos se consolidaron reflejando conocimiento 
y exquisito gusto arquitectónico, influyendo enormemente en 
toda Mesoamérica durante muchos años y generaciones.

Después podremos contemplar el surgimiento de una 
enorme ciudad dispuesta a partir de grandes calzadas en cuatro 
cuadrantes, la Ciudad Sagrada del Tlachihualtépetl o Cholula, 
y en cada una de sus partes rublos de diferente filiación étnica, 
ciudades como Tajín dispuesta en grandes plazas y estas en 
diferentes terrazas; o ciudades como Xochicalco o Monte 
Albán, establecidas en la parte más alta, en cerros recortados 
a manera de mesetas, también con diferentes desniveles y 
adaptadas completamente a la topografía natural. Heredera de 
las anteriores se alzará la portentosa ciudad de Tula Xicocotitan, 
dispuesta según el modelo de Tajín en diferentes terrazas, 
plataformas o niveles, donde los diferentes estamentos de la 
sociedad construyeron sus templos.

Teotihuacán. (100 a.C. —650 d.C.)

Teotihuacán en idioma náhuatl quiere decir “lugar de 
dioses”, para otros “lugar donde los hombres se convierten 
en dioses”. Fue la metrópoli mesoamericana más grande y 
compleja que haya existido en el mundo indígena. Ocupaba un 
rectángulo alargado de 200 ha. La mayoría de la población de 
la cuenca de México tenía su residencia en esa enorme ciudad, 
para esa época y que de acuerdo a los estudios y las estadísticas 
llegó a tener entre 125 y 200 mil habitantes. Esta ciudad nos 
presenta la presencia de espacios abiertos a manera de plazas 
rectangulares, donde se construyeron las pirámides del Sol y 
de la Luna, (...de pertenecer ambas plazas al mismo periodo, es 



44 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

lógico pensar que esos conjuntos posiblemente (fueron) para 
concentraciones masivas, y (así como)otros conjuntos aun no 
conocidos, (que) hayan estado vinculados mediante calzadas o 
calles ceremoniales de jerarquía.)4  y una gran calzada de los 
Muertos, tornándose en el centro religioso y ceremonial más 
importante del altiplano.

La gran ciudad se encuentra asentada en la parte 
nororiental de la Cuenca de México, su relevancia e influencia, 
como área administrativa y hegemónica, nos ha dejado su 
huella permanentemente en las demás culturas posteriores. 
Sabemos que en ella la sociedad parece haber sido fuertemente 
teocrática y la vida pública muy influida por la religión. Se 
gobernaba con mano dura para así poder obligar a la población 

4	 Hardoy pág. 74

Perspectiva de la Gran Plaza de la Luna y gran calzada de los Muertos



45María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

a solucionar los grandes requerimientos constructivos del 
grupo. (Ficha Arqueología Mexicana, pág. 51). (Gráfico de 
cuenca y productividad clásica).

Este lugar se genera como un sitio de culto y se consolida 
como una gran urbe que llegó a tener más de 300 mil habitantes, 
lo que implicaba la necesidad de una organización importante 
que controlara la cotidianidad ideológica y religiosa de pueblos 
de diversas etnias. Las necesidades de cada etapa estaban 
evidenciadas en los estudios arqueológicos sobre cómo la 
ciudad se fue desarrollando y expandiendo en un orden 
“sui generis”. De manera similar, muchas ciudades de otras 
culturas debieron haberse asentado en las proximidades de 
algún sitio sagrado, que de acuerdo a la leyenda en este caso fue 
una gruta junto a un manantial pequeño, que contaba además 
con un río cercano. La parte sur tenía un área pantanosa, una 
extensión del lago de Chalco, ahora ya desaparecido, donde 
se desarrollaron una serie no cuantificada de chinampas 
de cultivo que elevaron la productividad agrícola. Como ya 
se dijo, en los cerros cercanos se encontraron las piedras de 
referencia a los puntos astronómicos que han servido de 
guía para el trazo de los muchos basamentos que de modo 
inmediato se fueron construyendo alrededor de las plazas, 
siguiendo las orientaciones solares, lugares importantes para 
los basamentos de las plazas de las pirámides del Sol y la Luna, 
construcciones emblemáticas que sirvieron como referentes 
para los servicios religiosos y las peregrinaciones.

Ante la necesidad de tener un marco digno, tanto como para 
los nobles y sacerdotes en sus funciones debidas de dominio 
civil religioso y administrativo, la ciudad se fue llenando poco 
a poco de complejos conjuntos de viviendas, palacios y casas de 
funcionarios administrativos, comerciantes y nobles, quienes 
dejaron su huella en ese paso del habitar, plasmado en murales, 
de suntuosas habitaciones con amplios patios sobre juegos de 
altas plataformas y plazas hundidas, surgiendo intrincados 
barrios y conjuntos de viviendas para el hombre común, así 
como los sitios y lugares que albergaran a los de fuera.



46 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

El fortalecimiento de la ciudad por medio del crecimiento 
y suma de pequeños asentamientos en las proximidades, 
consolidó al estado teocrático, al cual tenía que necesariamente 
sumarse el poder militar, que no solo ayudaría a mantener 
el orden y control de las diferentes etnias entremezcladas, 
sino que sería parte de la consecución del dominio regional 
y extensivo de los teotihuacanos, sumando de esta forma los 
poderes atemporales (religión) y los temporales (militarismo) 
en un acto de control absoluto de una región, que iba más allá 
de sus límites geográficos.  Por lo tanto, el complejo basamento–
plaza–palacio-calle (callejón) se difundió en aquel incipiente 
territorio, quizá bajo una primera y no tan ambiciosa traza que 
se originó.5

Cuando se habla del mundo clásico, surge Teotihuacán 
como el gran coloso del altiplano, su trazado de referentes 
geométricos sigue impactando a los estudiosos del mismo, 
así como su perspectiva de la construcción y la secuencia 
rítmica arquitectónica. Esta situación del grupo teotihuacano 
se manifestó espacialmente, no solo con la transformación 
y modificación de las áreas geográficas en las que se inició 
este pequeño gran complejo-religioso de poder, sino que, de 
hecho, trascendió y marcó una profunda huella que impactó 
su entorno, llegando a ser la gran metrópoli de gran prestigio 
y poder, al grado de crear un estilo propio e influencia 
permanente y posterior al desarrollo de su cultura en toda 
Mesoamérica.

Forma y edificación

Construcciones

Dentro de la arquitectura habitacional, los palacios llevan de 
la mano la organización espacial de los centros ceremoniales. 
El marco de los edificios rodeaba los espacios abiertos que 
servían de nexo e integración a las plazas, calzadas y calles. “Los 

5	 John Kubler, pág. 46.



47María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

barrios” o palacios eran conjuntos de altas bardas, constituidos 
de austeras habitaciones donde el patio funcionó como centro 
y origen de la distribución del espacio y a veces había pequeñas 
o largas crujías porticadas colocadas perimetralmente, que 
daban acceso a las habitaciones del palacio. Suelen llegar a 
tener estos edificios hasta dos o tres patios y estar ligados por 
medio de corredores de estrecha circulación. Las habitaciones 
suelen ser pequeñas, libres de vanos y con un acceso hay la 
posibilidad de que estos se cubrieran con mantas para evitar 
las inclemencias del tiempo. En los patios interiores a veces se 
llegan a encontrar pequeños templetes a manera de altares con 
nichos, donde se colocaba la imagen protectora del sitio. “La 
arquitectura habitacional carece de exteriores de acuerdo al 
sentido occidental, sus fachada son largos muros sin ventanas 
que rodean al conjunto. Para comprender este concepto 
sería necesario entender la ideología mesoamericana tan 
escasamente estudiada”6

En esta época, en muchos sitios anexos a las plazas 
principales se encontraban pequeños templetes a veces 
techados y/o espacios destinados a la administración donde se 
impartía el poder y se conciliaban acuerdos de todo tipo, para 
las comunidades y regiones de acuerdo a las dimensiones del 
lugar. Algunas de las poblaciones tenían áreas representativas 
como lo fueron los templos de culto especializado, o para el 
caso civil, la plaza-mercado.

De acuerdo a la representatividad de las ciudades y sus 
nexos políticos, así como enemigos y fortaleza social, había 
poblados que se protegían por medio de murallas, fosos y o 
barrancas naturales profundizadas, contaban con torres de 
vigilancia en el más estricto sentido militar (a partir del periodo 
militarista). La riqueza en cuanto a soluciones escultóricas 
anexas a los edificios y plazas fue enorme, se cuenta con piezas 
que son las más vulnerables en los primeros tiempos para 

6	 Mangino Tasser, pág.46.



48 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

modificarse y anexarse a los edificios novohispanos. Estelas 
y portaestandartes, altarcillos y remates de plazas, graderías, 
escalones y alfardas con sus remates.

Fueron diestros en el manejo de la conducción de agua en 
cuanto a canales, represas y la solución de los desagües. Así 
la ciudad mexica de México–Tenochtitlán poseía un ámbito 
acuífero, era a su vez el parteaguas de dos lagos: uno de agua 
dulce y otro de agua salada, ambos lagos no se llegaban a mezclar 
por la protección de las barreras por ellos prefabricadas, los 
denominados albarradones. Era tal su organización que los 
desechos no contaminaban los espacios comunes, el control se 
realizaba por medio de esclusas.

Materiales y sistemas constructivos

Se utilizaron los materiales naturales de tipo local y a veces 
regional; como lo fueron la piedra basáltica, el tezontle, el 
barro, el carrizo, la madera principalmente de pino, la palma 
y otros elementos procesados.

Muros

Muros perecederos. Como los llamados de bajareque, que 
era hechos de varas entretejidas recubiertas con barro, y con 
un perímetro de piedras que evitaban su desplazamiento, la 
mayoría de las veces cubiertos con techos de paja.

Mampostería. Muros de piedra y lodo. Con basamentos de 
piedra de río, comúnmente denominada canto rodado, desde 
donde se desplantaban los muros de bajareque o de adobe. 
Otras de las características de estos muros podrían ser de 
canto rodado a junta seca, o de lajillas con lodo y a junta seca.

Mampostería. Muros de cal y canto. Trabajados en diferentes 
materiales, como el canto rodado y cal para exterior, con 
sillares de tendencia rectangular, con grandes lajas para librar 
vanos (arco maya) o ligeros saledizos. Son muy interesantes los 
trabajos hechos en alto relieve y las piezas decorativas talladas 



49María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

e integradas a los edificios con las realizadas en la Ciudadela 
de Teotihuacán o los de Xochicalco, Morelos.

Además de los edificios de la zona maya, construcciones 
decoradas a alto relieve como los templos de río Bec y Chenes, o 
como los recubiertos de mascarones de argamasa, como los de 
Comalcalco y Cieneguilla en la Chontalpa, o los más tempranos 
como los de Kojunrich y aún los de Uaxactún.

Mampostería. Muros de refuerzo en espina–pez. Trabajados 
en su gran mayoría como recubrimientos externos y fabricados 
por lo general con lajilla de piedra basáltica o piedra calcárea 
en la zona maya, Uxmal y en algunos del altiplano.

Mampostería. Muros de adobe. Desde épocas muy 
tempranas fue el material más común después de la utilización 
de las varas, se utilizó para construir los muros de las casas y de 
templos, así como grandes paredes; algunas veces fue utilizado 
como relleno para el engrandecimiento de templos.

Mampostería. Muros de ladrillo. En la última época en la 
zona del sur de Veracruz y Norte de Tabasco en la región de 
la Chontalpa, se logró la utilización de edificios construidos 
de ladrillo, recubiertos de grandes mascarones de yesería 
(argamasa).

Elementos soportantes

Soportantes Verticales. Columnas, y/o pilastras. Se 
construyeron de dos tipos de materiales: piedra y madera, 
las de piedra las encontramos trabajadas en forma circular, o 
rectangular. De forma megalítica (región oaxaqueña y altiplano 
central) o en forma seccional (quesos y/o seccionales de piezas 
irregulares) con espiga y sin ella, lisas o con decoración exterior.

Soportes de elementos de madera: vigas y morillos. 
Elementos soportantes horizontales; vigas y morillos para 
los cerramientos. Para los palacios eran imprescindibles las 
vigas y morillos que detenían y/o soportaban el entramado del 
techo. Para las casas de orden popular serán importantes las 



50 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

varas y piezas de madera de arbustos y árboles flexibles para 
dar forma a su vivienda.

Cubiertas

Cubiertas inclinadas. Debido a la tipología climática y a las 
condiciones de lluvias, las casas de techos inclinados, de dos 
y cuatro aguas debió ser la solución más socorrida para la 
vivienda tradicional y para los templetes que periódicamente 
debían renovarse, así el manejo y uso de varas y morillos de 
madera fueron en el auxilio de la paja, de las hojas de palmera 
y de otros materiales que sirvieron de recubrimiento de la 
región.

Cubiertas planas. Las techumbres de los palacios en la 
zona del Altiplano y de Oaxaca, fueron solucionadas con 
cubiertas planas de ligeros terrados, hechos a base de tejidos 
de varas cubiertas con lodo entre las que se colocaban 
tierras impermeables, como el tepetate. Estos techos, fueron 
fabricados en base a piezas de madera redondas sin labrar 
llamadas morillos, que solucionaban el soporte de varas, al 
mismo tiempo estos descansaban sobre vigas de madera. En 
la superficie del techo, las bajadas de agua eran solucionadas 
en las esquinas, y conducidas de variadas formas; en canales, 
en botareles, en tubos de barro o con jarritos unidos o 
sobrepuestos.

Cubiertas planas con paramentos a 4 aguas. Cubiertas 
utilizadas preferentemente en la última época de la zona maya, 
donde los muros tenían una cubierta plana muy pequeña y 
los cerramientos estaban condicionados por la utilización del 
llamado arco falso. Donde el techo se encontraba armado de 
volados unidos por tensores de madera.

De los acabados

Estuco y aplanados. En Mesoamérica se acostumbraba 
recubrir los edificios con una capa de mortero en base a cal-
arena de 2 a 3 cm de espesor en el altiplano y hasta de 8 cm 



51María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

en la zona maya. Algunas 
veces se aplicaba un 
enlucido con estuco de cal 
de 3 a 4 mm. Esta técnica 
permitió el desarrollo 
y manejo de alto y bajo 
relieves en otras culturas. 
El estuco la mayoría de las 
veces estaba policromada 

y en muchas ocasiones se le añadió elementos decorativos como 
las incrustaciones de obsidiana o de jadeíta, los chalchihuites, 
o bien de elementos marinos, especialmente para enriquecer 
los motivos ornamentales. Las técnicas de estucado o bruñido 
se aplicaron también a los pisos de sitios importantes (plazas y 
calzadas ceremoniales) y a muchas de las callejuelas de acceso 
a las plazas religiosas.

Color. Se aplicó el color con la famosa y vigente técnica 
de la pintura a la cal, a la que le sumaban los sedimentos de 
origen mineral y tierras como el ocre que aún se obtiene casi 
de modo espontáneo en los deslaves de la zona de la mixteca. 
El color rojo oxido, significaba lo sagrado; el amarillo oxido el 
sacrificio; el azul el agua y el verde la riqueza.

Los anteriores trabajos se aplicaban en general a la 
arquitectura y para esto, el artesano de la construcción era 
diestro, sin embargo, alternaba con el otro tipo de artesano que 
persistió hasta la época de la colonia, que eran el tlacuilo.

Los tlacuilos o escritores-pintores indígenas de motivos 
sagrados, destacaban por el manejo y la preparación de sus 

Diseño de cubierta plana con 
morillos y terrado (técnicas 
utilizadas en Teotihuacán y 
San José Mogote, Oax.).

Museo de Antropología e 
Historia. Ciudad de México



52 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

tierras y colores, así como su destreza en confección de las 
obras de relatoría y detalle como lo eran los códices.

Estos especialistas también tenían las funciones de 
agrimensores y de diseñadores, elaboraban los planos de los 
Altepetl (pueblos), y de las propiedades comunales y de los 
templos, ya que periódicamente, todos los pueblos estaban 
obligados a entregar las demarcaciones de sus tierras y 
asentamientos por etnia y familia, así que estos trabajos de 
efectuar “planos de localización” debían ser bastante socorridos 
en ese medio. En la mayoría de las regiones se hacían en papel 
amate, o en algodón “coguchi”, en piel curtida de venado, o en 
papel de maguey.

Edificios administrativos y/o ceremoniales

Hemos reconocido a los edificios destinados al servicio 
de los sacerdotes y militares para la administración de los 
diferentes pueblos subordinados. Estas construcciones 
y los espacios abiertos generados, no podían escapar del 

manejo de la geometría 
astronómica desarrollada 
ancestralmente y así 
tendremos que el trazo y la 
orientación corresponden 
a fechas cíclicas con 
respecto al solsticio de 
verano y de invierno, así 
como al equinoccio de 
otoño referenciado con las 
elevaciones de su entorno.

P r i n c i p a l m e n t e 
se distribuían en las 
proximidades de los 
conjuntos religiosos y 
estaban ligados entre sí, 
bajo un complejo pero 



53María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

práctico entramado de pasillos y callejones, que obligaba 
a acceder a los patios de los palacios en la esquinas. Cuya 
resultante era la estructuración de los mismos por medio de 
un patio central a modo similar a las plazas ceremoniales. 
En general tenían una constitución masiva e impactante, de 
muros alargados donde predominaba el macizo sobre el vano, 
eran de techumbres planas con remates superiores corridos, a 
modo de almenas y merlones. Se elevaban sobre basamentos 
comúnmente escalonados que les confería un aspecto 
jerárquico. Estaban decorados con grandes murales con 
representaciones zoomorfas y antropomorfas, policromadas, 
que correspondían a temas narrativos comunitarios, y más 
comúnmente a temas religiosos, (como el Tlalocan o el de 
los animales mitológicos) que en muchas ocasiones estaban 
fechados por los calendarios indígenas.

Edificaciones civiles

Espacios destinados albergar al individuo común, el 
habitante de la ciudad que comercializaba, servía, o prestaba 
sus servicios a quien lo requiriese y lo más importante, habitaba 
en la ciudad, Que había tenido la capacidad económica para 
construir en el centro de ella y siguiendo la traza, que había 
estructurado su construcción en una traza ortogonal con 
orden y concierto, de acuerdo a las condiciones geográficas de 
su asentamiento especialmente cuando pertenecía a una urbe. 
Estaban construidos con variados materiales, muchas veces 
perecederos.

Urbanización

Una ciudad tiene dos factores importantes: los físicos y los 
culturales, por lo que resulta un poco difícil intentar insertar a 
los desarrollos religiosos y civiles que se dieron en Mesoamérica 
los títulos actuales, sobre todo el término de “ciudad”, o de 
“desarrollo urbano” o aún más de “urbanización”. Tal vez si 
las condicionantes principales que determinan una ciudad 
fueran: el lugar o el sitio y un grupo humano determinado.



54 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Pero también podríamos decir que si consideramos que 
muchas poblaciones se desarrollaron sin contener un gran 
número de habitantes, manifestando un dominio sobre su 
entorno físico y material que marcó su grado cultural no solo 
en su momento sino hasta nuestros días, lo que sigue siendo 
modelo y sinónimo de admiración en cuanto a soluciones 
urbanísticas en terrenos agrestes y escasamente propicios 
para las soluciones ideales y que, sin embargo, convirtieron 

dichos sitios en espacios 
dignos y habitables para la 
población del momento.

Por lo que me surge la 
pregunta de: cuando un 
poblado se convierte en 
ciudad en Mesoamérica, 
¿qué características podría 
tener y cuáles serían 
esos factores? Ya que el 
investigador como Hardoy 
nos comenta:

… .una vez dada 
la organización de 
los grupos en clases 

sociales, con un control teocrático y división de espacios, se inicia el 
urbanismo...7

Entonces es posible decir que si se tratase el surgimiento 
del urbanismo de un modo cuantitativo, entonces de acuerdo 

7	 Diversos autores consideran, la pirámide de Cuicuilco como el primer ejemplo 
conocido de arquitectura monumental o como el primer templo (Kirckeberg 
1961) del centro de México. Existe una incongruencia entre el volumen del 
templo y el basamento que se repetirá en Mesoamérica, que debió haber sido 
respaldada por razones religiosas. A partir de estos hechos se confirma por 
diferentes acciones la división de clases, en las culturas prehispánicas del 
centro de México, donde la existencia de numerosas aldeas, presupone los 
albores del comercio, ante la especialización de sus habitantes, todos estos 
factores, anuncian el inicio del periodo urbanístico. Hardoy, pág. 50.

Perspectiva de la Pirámide de Cuicuilco



55María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

a eso Teotihuacán por 
ejemplo como sostienen 
los investigadores que 
hacia el año 500 a. C debió 
haber tenido una población 
superior a 100.000 
habitantes y, por tanto, debe 
de haber estado ya en pleno 
desarrollo urbano.

Poblados y ciudades

Cuicuilco

Perteneciente al periodo 
formativo asesta estructura 
uno de los más bellos y 
significativos basamentos piramidales, de forma circular con 
cuerpos escalonados, cubierta la planta baja por la erupción 
del volcán Xitle, destinada a eventos cívico-religiosos, donde 
la arquitectura religiosa se hizo más notoria y diferente 
monumental y singular considerada por muchos autores como 
el primer espacio monumental del altiplano. Con una planta 
de 135 m de diámetro, construida de adobe y piedra aplanada 
con tierra, con accesos en el oriente y poniente. Cuicuilco para 
Hardoy es un periodo de consolidación en las estructuras 
sociales, en cuanto a organización y control en la producción y 
en el comercio y en el desarrollo de la especialización artesanal, 
que propicia el agrupamiento de las aldeas, iniciando así 
los elementos que auspiciaran el periodo urbanístico.8 Se 
convierte en un centro religioso de autosuficiencia y gestión 
política para los grupos sedentarios de su entorno, adquiriendo 
un perfil más regional y consolidado.

Teotihuacán-Urbe

8	  Óp. cit. pág. 50.  

Planta de la Pirámide de Cuicuilco



56 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

No sólo se genera como un sitio de culto, se consolida como 
una gran urbe que llega a tener durante su apogeo una extensión 
de 20 kilómetros cuadrados, y más de 300 mil habitantes, ya 
que para 500 a 600 d.C. la densidad de la población era de 7 
mil personas por km cuadrado,9 lo que implicaba de una 
organización importante, que controlará la cotidianidad 
ideológica y religiosa de pueblos de diversas etnias. Tiene 600 
basamentos religiosos y dos mil conjuntos habitacionales. Las 
necesidades de cada etapa están evidenciadas en los estudios 
arqueológicos de como la ciudad se fue desarrollando y 
expandiendo en un orden sui generis.

De manera similar a muchas ciudades en otras culturas, los 
primeros asentamientos debieron haber sido en la proximidad 
del sitio sagrado, que de acuerdo a la leyenda, era una gruta 
con un pequeño manantial, un río en las proximidades y la 
extensión del lago de Chalco, ahora ya desaparecido. Cuando 
se habla del mundo clásico, surge Teotihuacán como el gran 
coloso del altiplano, su trazado de referentes geométricos sigue 
impactando a los estudiosos del mismo. En los cerros cercanos 
se encontraron las piedras base de referentes astronómicos en 
trazo para la ubicación de los muchos basamentos que de modo 
inmediato se fueron construyendo siguiendo las orientaciones 
del equinoccio de otoño y solsticio de verano e invierno, 
referentes de ubicación importantes para los basamentos 
relevantes y pirámides del Sol (75 mts de altura y 225 mts de 
base)y la Luna, (46 mts de altura) edificios significativos y 
emblemáticos que estaban normados no solo por la magia del 
cosmos y el orden sino también por los trazos prácticos del 
constructor iniciado: el manejo del triángulo pitagórico para 
la traza del conjunto.

Ante la necesidad de tener un marco digno, tanto como 
para los nobles y sacerdotes en sus funciones debidas de 
dominio civil religioso y administrativo, así como los sitios y 

9	 “Teotihuacán en números” Revista Arqueología Mexicana, Vol. II, No. 35, 
pág. 7.  



57María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

lugares que albergaran a los de fuera, la ciudad se fue llenando 
poco a poco de complejos conjuntos de viviendas, palacios y 
casas de funcionarios administrativos, comerciantes y nobles, 
así como intrincados barrios y conjuntos de viviendas para el 
habitante común, quienes dejaron su huella en ese paso del 
habitar, plasmado en murales con imágenes policromadas 
el palacio de Tetitla cuenta con 120 muros pintados. De 
suntuosas habitaciones con amplios patios sobre juegos de 
altas plataformas y plazas hundidas, rectos corredores con 
esviajes de acceso a los patios y plazas.

Por lo tanto, el complejo basamento-plaza-palacio-calle-
callejón, se difundió en aquel incipiente territorio que, quizá, 
bajo una primera y no tan ambiciosa traza, se originó. La unidad 
constructiva de los espacios corresponde al Maitl medida 
referida a dimensiones antropométricas10 que equivalen a dos 
varas castellanas aproximadamente. (1.64). El Fortalecimiento 
de la ciudad por medio del crecimiento y suma de pequeños 
asentamientos en las proximidades, los que consolidaron al 
estado teocrático, al cual necesariamente tenía que sumarse 
el poder militar, que no solo ayudaría a mantener el orden 
y control de las diferentes etnias entremezcladas, sino que 
sería parte de la consecución del dominio regional y extensivo 
de los teotihuacanos, añadiendo de esta forma los poderes 
atemporales (religión) y los temporales (militarismo) en un 
acto de control absoluto de una región, que iba más allá de sus 
límites geográficos.

Esta situación y actuación del grupo teotihuacano, se 
manifestó espacialmente, no solo con la transformación y 
modificación de las áreas geográficas en las que se inició 
este pequeño gran complejo-religioso de poder, de hecho 
trascendió y marcó una profunda huella también en los 
aspectos constructivos que impactaron su entorno, magnifico 
juego y equilibrio de niveles y desniveles entre calles y patios, 

10	 Matías. Medidas Indígenas, pág.19.



58 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

monumentos y escalinatas, plaza y espacios ceremoniales 
(ver plano policromado). Con una calzada de 5 kilómetros de 
longitud, llegando a ser la gran metrópoli de gran prestigio 
y poder, al grado de crear un estilo propio e influencia 
permanente y posterior al desarrollo de su cultura en toda 
Mesoamérica.

Conclusiones

Lugar sagrado

Son comunes las historias creadas o los mitos sobre la 
fundación de las ciudades. En ellas van a estar asentados los 
sucesos más increíbles que a lo largo de generaciones se relatan 
de padres a hijos, de chamán a sacerdote, hasta convertirse en 
leyendas; entre más poderosa sea la ciudad, más profunda será 
la leyenda. Importantes serán muchas de ellas tanto en Europa 
como en América y algunas estarán ligadas a la edificación de 
las ciudades y sus héroes o personajes relevantes, como en el 
caso de los fundadores de Roma (Rómulo y Remo, que muere, 
al traspasar la delimitación que el hermano había hecho de 
la ciudad bajo pena de muerte a quien la rebasara.), Así casi 
todas las ciudades indígenas estarán cargadas de misticismo y 
leyenda y muchas veces sus nombres se relacionarán con esos 
hechos mágicos. La concepción del mundo mesoamericano 
estará basada principalmente en la observación de la 
naturaleza y el manejo matemático de los astros y a partir 
de la división de los 4 puntos cardinales. En función de este 
pensamiento se elige una postura ante el mundo, que más 
adelante se incrementaría paulatinamente de acuerdo a la 
diversidad de culturas, el Panteón celeste sumado a la semi 
divinización de los monarcas.

El norte significará :lo frío... lo árido la oscuridad …la muerte 
estará representada por el color negro. El culto a los felinos. Culto a 
la noche... Los jaguares. Y su dios Yayahuqui.

El sur corresponderá a la vida representado por la estrella Venus, 



59María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

la luz, y el color azul. Representado por el perro o Xolotl.

El oriente corresponderá al inicio de todo. Y al color blanco con 
su animal, el guajolote, y su dios Tlatlahuqui.

El poniente será la muerte cotidiana del sol y estará representada 
por el color rojo Representado por Venus o Tlahuizcalpantecutli y su 
animal totémico: el coyote.

Una vez relacionados estos espacios y personajes, el 
quehacer constructivo estará ligado solo con los sitios por 
elegir y su topografía. Los centros ceremoniales serán los 
espacios conexión entre el cielo y la tierra donde habitarán, no 
solo los hombres sino también los semidioses quienes suelen 
beneficiar al hombre pero también acostumbran liberarse 
de su carga divina y convertirse en animales denominados 
nahuales producto del desdoblamiento o dualidad.

A partir de esta concepción y observación de su entorno 
estará fundamentado el manejo del número 4 y número 5 que 
será básico para el establecimiento del mundo mesoamericano.

Por lo tanto, las ciudades se fundaron sobre lugares 

Imágenes geométricas y Fito morfas del cosmos



60 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

que representan la vida y como se trata de una situación 
parecida al manejo del Cardus y Decumanus romano en 
cuanto al concepto y establecimiento del orden conceptual de 
establecimiento de espacios, sin embargo, el giro de los ejes en 
múltiples representaciones a modo de la cruz de San Andrés 
transforma un poco aquel orden geométrico reticular, sin 
abandonar la secuencia numeral de proporción al cuadrado.

Estaban también íntimamente ligados los elementos 
naturales y el agua es un elemento de vida. La observación de la 
naturaleza proporcionaría uno de los elementos básicos para 
construir la cosmovisión, misma que más adelante satisfaría 
las necesidades ideológicas de aquella sociedad. La fundación 
de ciudades se daría en los sitios próximos a los nacimientos 
de agua, trátese de manantiales o ríos, materializados como 
el dios Tláloc o dios de la lluvia. Las cuevas significaban la 
entrada al reino subterráneo sumergido en agua, al igual que 
las montañas que eran grandes vasos de agua o casas llenas de 
agua las cuales estaban ligadas ancestralmente como lugares 
y sitios de legitimación de los varios grupos étnicos, por ello 
el término altepetl para el grupo náhuatl era extremadamente 
significativo y su traducción precisa es cerro de agua, mientras 
que su representación glífica es la de un promontorio con 
fauces y una cueva en su base. Al igual que los templos eran 
considerados símbolo de la identidad comunal política, 
también eran concebidos como cerros de agua.11

Relatos como el de la fundación de la poderosa Tenochtitlán, 
cuyo mito se creó una vez fortalecida como la ciudad imperio-
militarista, habla de controvertidos hechos históricos. Después 

11	 Teotihuacán se funda sobre una pequeña caverna donde yacía un 
nacimiento de agua (pinturas murales de alabanza los proveedores de la 
vegetación, esfinges de seres pluviales, muchas de ellas con agudos y terribles 
dientes, reflejo de la actitud temerosa del hombre ante el azaroso arribo de 
las aguas). Tenochtitlán se funda al amparo de un lago de aguas dulces y 
saladas.



61María Yolanda Elizabeth Ríos Cerón

Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

de dos siglos de penurias llegaron a establecerse 7 pueblos a 
un islote del lago de Texcoco, guiados por un dios patrono 
(Huitzilopochtli) que mediante un “milagro” les indicó el 
sitio para que se establecieran definitivamente: un águila 
destrozando a una serpiente sobre un nopal. El conductor o 
caudillo otorgó su nombre a la población recién fundada: 
Tenoch, es decir, Tenochtitlan. Esto nos acerca al vínculo que 
hay entre el hombre y lo divino. Muchos de los espacios que 
se construyen estarán también ligados a esa compleja visión 
del cosmos y que se maneja como un equilibrio del orden, 
conseguido solo por medio de la inmolación de los individuos, 
el triunfo del sol en sus lucha contra los dioses del inframundo, 
el triunfo sobre la oscuridad, lo cual solo es posible a través del 
sacrificio humano, vinculado también a los periodos del año 
solar, solsticios y equinoccios, así como a la relación que tiene 
con los periodos de sequía. Durante estos se estaba en guerra 
y se jugaba al juego de pelota. En diversas representaciones 
se encuentra a los grupos contrarios en las canchas de juego, 
significando así la unificación mediante la oposición, es la 
pequeña plaza o cancha de juego un acceso al inframundo. 
Desde la perspectiva prehispánica, la muerte por sacrifico 
perpetuaba la vida.



62 Función de las plazas en la época  
prehispánica del altiplano Mesoaméricano

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Bibliografía

Barabas M. Alicia (1987). Utopías indianas, movimientos socio 
religiosos en México. México: Editorial Grijalbo.

Bernal Díaz del Castillo (1979). Historia verdadera de la Conquista 
de la Nueva España. México: Editorial Promexa.

Chanfón Olmos, Carlos, et. al. (1998).	Historia de la arquitectura 
y el urbanismo mexicano, siglo XVI. México: Editorial Fondo de 
Cultura Económica.

Chueca Goitia, Fernando, et.al, (2001). Breve historia del 
urbanismo. Madrid España: Alianza Editorial.

Lira Vásquez, Carlos, et.al, (1990). Para una historia de la 
arquitectura mexicana, México: UAM Tilde editores.

Pina Chán Román, et.al, (1986). El arte mexicano; arte 
prehispánico II. México: Salvat Mexicana de Ediciones.

Sejourn , Laurette , et.al, (1984). Pensamiento y religión en el 
México antiguo; Lecturas Mexicanas. México D. F.: Fondo de 
Cultura Económica.

Waissman, Marina, et.al, (1993). El interior de la historia; 
historiografía arquitectónica para el uso de latinoamericanos. 
Bogotá, Colombia: Editorial Escala.





"Dutilizar la información de los mercados que "Dutilizar la información de los mercados que 
existieron en el centro de México durante la existieron en el centro de México durante la 

primera mitad del siglo dieciséis y transportarla primera mitad del siglo dieciséis y transportarla 
para aplicarla como analogía histórica en el área para aplicarla como analogía histórica en el área 

maya no es un procedimiento correcto. "maya no es un procedimiento correcto. "
Rafael CobosRafael Cobosaa

Imagen IA. Composición Sergio GutiérrezImagen IA. Composición Sergio Gutiérrez



Mercados prehispánicos 
en el área maya: 

Algunas precisiones históricas, 
lingüísticas y etnográficas1

Por Rafael Cobosa 

Abstract

Datos históricos, lingüísticos y etnográficos muestran que, 
cuando se utilizan para apoyar la existencia de mercados 
durante la época prehispánica en el área maya, demandan 

una interpretación más cautelosa y crítica. En este trabajo se 
argumenta que fue hasta finales del período posclásico cuando las 
plazas funcionaron exclusivamente como lugares de mercado de 
forma cotidiana, ya que antes de ese período las plazas fueron 
los espacios donde se celebraron numerosos eventos sociales 
donde también ocurrió un intercambio de mercado, aunque de 
manera periódica. Además, ciertos términos económicos del lenguaje 
maya sugieren que transacciones de compra y venta, así como el 
intercambio por trueque, canje o permuta, pudieron haberse utilizado 
desde el período preclásico en esos acuerdos económicos. Ambos 
tipos de transacción forman parte de los intercambios de mercado 
y, en este artículo, se profundiza en la explicación de cómo pudo 
haber operado el trueque o canje, tomando en cuenta que, hasta 
hoy día, la permuta de bienes y/o servicios continúa jugando un papel 
importantísimo en las transacciones económicas que se realizan 
en diferentes mercados de México. Un tercer tema analizado en 
el presente artículo se enfoca en mercaderes quienes concurrían 
o reunían con otros mercaderes en “puertos francos” o centros de 
comercio o trasbordo para el intercambio de mercancías, ya sea por 

1	 Tomado de https://www.cambridge.org/core/journals/ancient-mesoamerica



66 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

trueque o por compra y venta. Estos mercaderes parecen haber sido 
proveedores de productos que pudieron haber vendido al por mayor a 
otros mercaderes, o bien, los vendieron a otros comerciantes quienes 
a su vez realizaron ventas al por menor.

Historical, linguistic, and ethnographic data show that, when 
used to support the existence of markets during Prehispanic times 
in the Maya area, such data demand a more cautious and critical 
interpretation. This article argues that it was not until the end of the 
Postclassic period that plazas functioned exclusively as marketplaces 
on a daily basis, since prior to that period, plazas were venues for 
numerous social events where market exchange also occurred, 
albeit periodically. In addition, certain economic terms in the Maya 
language suggest that buying and selling transactions, as well as 
barter, exchange, or swapping, could have been used in these economic 
agreements since the Preclassic period. Both types of transaction 
are part of market exchange, and in this article, the explanation of 
how barter may have operated is further explored, considering that, 
until today, the exchange of goods and/or services continues to play 
a very important role in the economic transactions carried out in 
different markets in Mexico. A third theme analyzed in this article 
focuses on merchants who gathered or met with other merchants 
in “free ports,” or trading and/or transshipment centers, for the 
exchange of goods either by barter or by buying and selling. These 
individuals appear to have been suppliers of wholesale products 
which may have been sold or bartered to other merchants, or they 
may have sold them to other merchants who in turn engaged in 
retail sales throughout the Maya area.

Palabras clave: Mercados; trueque; puertos francos

Keywords: Markets; barter; free ports



67Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Introducción

E studios sobre la existencia de mercados en plazas durante el 
período prehispánico en el área maya han sido tema de 
amplias investigaciones arqueológicas en la última década. 

Una revisión de la literatura publicada a lo largo de este período 
revela que varios de esos espacios, que aparentemente tuvieron 
fines de intercambio económico, han sido— supuestamente—
identificados en varios asentamientos de los períodos clásico y 
posclásico. Además, esta identificación en campo de plazas donde se 
establecieron mercados está siendo considerada como la expresión 
material de la información registrada en documentos coloniales 
y, también, se afirma que los datos lingüísticos y etnográficos 
corroboran la información arqueológica. De hecho, en esta misma 
literatura arqueológica se sugiere que el mercado que existió en 
Tlatelolco, y que conocieron los españoles que conquistaron la Nueva 
España, es el modelo o arquetipo para comprender cómo funcionaron 
los mercados en Mesoamérica.

Sin embargo, si alguien que estudia mercados prehispánicos en 
el área maya procede con cautela al revisar la información histórica, 
lingüística y etnográfica asociada con la evidencia arqueológica, 
pronto se dará cuenta de tres aspectos que destacan en particular 
y que son objeto de análisis en este trabajo. Primero, los documentos 
coloniales son una fuente de información limitada y ambigua. 
Segundo, los datos lingüísticos revelan numerosos términos 
económicos que definen acciones de intercambio que ocurrieron 
durante la época prehispánica y que no han sido considerados en 
la reconstrucción de transacciones económicas realizadas antes del 
siglo dieciséis. Tercero, las investigaciones etnográficas modernas sobre 
el intercambio económico en mercados explican estas transacciones 
como parte de un mundo más complejo donde se producen y 
refuerzan interacciones sociales que están más allá del exclusivo 
aspecto económico.

Por ejemplo, si la investigadora o el investigador usa fuentes 
primarias—es decir, fuentes históricas coloniales de los primeros 
conquistadores que llegaron al área maya en las décadas de 1520 y 



68 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

1530—encontrará una situación decepcionante: solamente existe la 
mención de un mercado prehispánico por los españoles. Este mercado se 
encontró en el año 1524 en un asentamiento ubicado en el extremo 
este del Soconusco (Chiapas), justo donde inicia la elevación de las 
tierras altas mayas en Guatemala.

Otros tres aspectos de altísima importancia por considerar 
con las fuentes coloniales primarias fechadas entre 1519 y 1550 es 
el significado de las palabras, el punto y coma y los dos puntos 
que aparecen en esos textos históricos. Con relación al sentido de 
las palabras, es importante señalar que el autor de este trabajo se 
ha apoyado en el Diccionario de Autoridades 1726–1739 de la Real 
Academia Española, con el objetivo de precisar el significado de palabras 
específicas, ya que en este diccionario de lengua castellana se “explica 
el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, con las 
phrases o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas 
convenientes al uso de la lengua” hablada y escrita entre los siglos 
dieciséis y diecisiete. En otras palabras, hay importantes diferencias 
de significado entre las palabras utilizadas en la lengua castellana de 
los siglos veinte y veintiuno y aquellas de hace 400 ó 500 años.

Con referencia al punto y coma—también denominado semicolon 
o colon imperfecto—este es un signo ortográfico que relaciona 
unidades con significados discursivos opuestos, o en palabras de 
Ridao Rodrigo (2019:1410, véase también 1405), divide “cláusulas con 
significados [para] separar la explicación del ejemplo que ilustra”. 
Los dos puntos—reconocidos como colon o colon perfecto— también 
dividen las cláusulas en dos para introducir un discurso (Delgado García 
2017:12, 31). Para cada uno de estos casos se presentan ejemplos que 
tienen que ver con Guatemala y Nicaragua.

Parece ser que las plazas de asentamientos prehispánicos mayas 
fechadas antes del siglo dieciséis pudieron haber sido el escenario de 
una amplia variedad de actividades que involucraron no solamente 
transacciones económicas sino también celebraciones religiosas, 
banquetes y/o festivales con música. Datos lingüísticos analizados en 
este trabajo sugieren que la palabra plaza en varios dialectos mayas 
se refiere a un espacio abierto como se reporta en yucateco, mam, 



69Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

tzotzil, tzeltal y, ya en el siglo dieciséis, la palabra mercado en 
castellano se sumó a la palabra plaza para darle el significado que 
conocemos hoy día.

Aparentemente, a partir del siglo dieciséis los hablantes del 
lenguaje maya homologaron el uso de la palabra castellana mercado 
para también designar a las plazas como el lugar exclusivo de 
transacciones económicas en la compra y venta de productos como 
una actividad que se realizaba todos los días o periódicamente. La 
ocurrencia de intercambios económicos efectuados en plazas debió 
de haberse sumado a una larga tradición prehispánica en la cual fiestas 
y festines—celebradas ocasionalmente—cobijaron actividades de 
compra y venta en ese espacio. Por lo tanto, una de las propuestas 
de este trabajo argumenta que la función exclusiva de las plazas 
utilizadas como mercados de manera cotidiana en el área maya pudo 
haber ocurrido muy tardíamente—es decir, a partir de la segunda 
mitad del siglo quince, o bien, definitivamente en el siglo dieciséis.

El mercado de Tlatelolco ha sido propuesto como el arquetipo o 
modelo para entender cómo pudieron haber funcionado los mercados 
en Mesoamérica y, por ende, en el área maya. Sin embargo, hay que 
proceder con precaución y debe cuestionarse si los lugares donde se 
realizaron mercados ocurrieron ocasionalmente y de acuerdo con 
ciertos días y celebraciones, o bien, si acontecieron todos los días 
y de manera permanente. Investigadores como Berdan (2023:71–72), 
Berdan y Smith (2021:172–173), Blanton (1996:68) y Hirth (2016:72–73, 85) 
reportan que los mercados de Tenochtitlan, Tlatelolco, Texcoco y 
Tlaxcala ocurrieron cotidianamente, en tanto que otros mercados en 
el centro de México funcionaron después de que transcurrieron “five, 
eight, nine, thirteen or twenty days” (Berdan y Smith 2021:172; 
véase también Hirth 2016:85).

Cuando los conquistadores españoles llegaron al centro de México 
(Nueva España) y el área maya atestiguaron la compra y venta de 
productos en los que se utilizaban—por ejemplo— cacao, textiles y 
sal como unidades referentes de equivalencia. Sin embargo, este 
tipo de transacción económica no fue la única que ocurría en los 
mercados del centro de México y el área maya, ya que el trueque 



70 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

también involucraba compra y venta, como reportó Francisco 
Hernández en la segunda mitad del siglo dieciséis. Cabe indicar que 
Hernán Cortés, Bernal Díaz del Castillo y Bernardino de Sahagún 
reconocieron en sus descripciones intercambios económicos 
por trueque y esta transacción económica aún existe y ha sido 
ampliamente documentada en Oaxaca y Michoacán en pleno siglo 
veintiuno.

Por ejemplo, Aparicio Aparicio y Lope-Alzina (2018:2) señalan que 
los mercados tradicionales de Oaxaca se les denomina localmente 
plazas y “constituyen un sistema sociocultural a nivel regional en donde 
se pueden encontrar diversas formas de intercambio de objetos, así 
como roles y funciones sociales en las que participan diversos actores 
y grupos sociales”. Beals (1967), por su parte, en su estudio sobre el 
sistema tradicional de mercado en Oaxaca, reportó que las plazas 
se asocian con transacciones económicas de compra y venta, 
considerando la oferta y la demanda y, además, existen plazas que 
“directa o indirectamente están metidas en el trueque” (Beals 1967:578). 
Cabe indicar que la palabra ya’vi en mixteco significa tanto plaza 
como mercado y esta es una situación similar a lo que ocurre en 
lengua maya.

En el caso de las comunidades purépechas de Michoacán, Argueta 
Prado y Cortez Noyola (2016) reportan que hoy día el trueque es una 
práctica económica integradora de relaciones sociales que se realizan 
en los tianguis. De hecho, estos tianguis son los espacios “donde no 
sólo se intercambian productos, sino también identidades, experiencias, 
conocimiento y fraternidad” (Argueta Prado y Cortez Noyola 
2016:86).

Una segunda propuesta de este trabajo sugiere que la compra y 
venta que se realizaba en los lugares de mercado en el área maya era 
pagada por productos como cacao, textiles y sal, ya que funcionaron 
a manera de “monedas equivalentes” y estas transacciones 
coexistieron con el intercambio por trueque, una situación muy 
similar a la reportada en el centro de México, como registraron 
Cortés, Díaz del Castillo y Sahagún. Por lo tanto, en el intercambio 
de mercado reportado en el centro de México y área maya estaban 



71Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

operando dos formas de pago similares en las transacciones económicas 
que se realizaban en el intercambio de mercado.

El trueque es una transacción que no involucra dinero y ocurre 
en el intercambio económico de mercado donde dos o más personas 
obtienen bienes o productos, considerando la oferta y la demanda 
(Pryor 1977:104). Cabe señalar que esta definición de trueque hace 
referencia a una forma de intercambio y no debe confundirse con la 
palabra mercado como el lugar físico o espacio donde se asientan y 
presentan o exponen productos para su compra y venta (véase Hirth 
2016:61–62 para las definiciones específicas de intercambio económico, 
lugar de mercado y economía de mercado).

La información etnográfica de hoy día muestra a personas que 
van a las plazas a realizar transacciones económicas por medio 
del trueque como individuos activos miembros de colectividades 
quienes juegan distintos papeles en los intercambios que realizan en 
un mercado. De hecho, estos intercambios representan una oportunidad 
para reforzar y promover la cohesión social, así como extender 
nexos sociales, considerando el poder de decisión que tienen sobre 
los valores de los productos que llegan a establecerse en el momento 
mismo de la transacción económica. Además, en el trueque, el 
dinero deja de tener su importancia como elemento o comodidad 
central de intercambio, ya que el aspecto social prevalece sobre lo 
económico en vez de que suceda lo contrario (Aparicio Aparicio 
y Lope-Alzina 2018; Argueta Prado y Cortez Noyola 2016; Beals 1967; 
Ferraro 2011).

Las páginas que siguen en este trabajo se dedican al análisis 
de la información histórica, lingüística y etnográfica para 
proponer (a) que la celebración de mercados cotidianos en el área 
maya ocurrió tardíamente, y (b) que el trueque pudo haber jugado un 
papel importante y relevante en las transacciones de intercambio de 
mercado. Además, y con base en la información de fuentes históricas 
primarias, se suma a la discusión de la economía de mercado en 
el área maya transacciones de compra al por mayor realizada por 
mercaderes o vendedores ambulantes quienes obtuvieron sus bienes 
o productos en lugares de depósito como almacenes y/o bodegas de 



72 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

mercancías o bienes. La revisión de las fuentes españolas primarias 
revela la existencia de vendedores ambulantes quienes poseían sus 
propios almacenes o bodegas en distintos puntos del área maya y esto 
no ha sido considerado en la literatura económica de esta región.

Cabe indicar que en este trabajo se ha excluido intencionalmente 
el análisis de la información arqueológica. Esta última también 
merece ser reevaluada considerando los resultados de los análisis 
de la información histórica, lingüística y etnográfica; sin embargo, 
esta tarea está fuera del objetivo de esta investigación.

Fuentes históricas y mercados: El contraste entre el 
centro de México y el área maya durante el siglo dieciséis

Una revisión de las fuentes escritas del siglo dieciséis donde se 
menciona la existencia de mercados en el centro de México y área 
maya revela que la información procede de tres diferentes tipos 
de documentos históricos. Primero, las descripciones de españoles 
que llegaron por primera vez al centro de México en 1519 d.C. y 
vieron el funcionamiento de mercados establecidos en esa región 
antes de ese año. Aquí también incluyo la mención de mercados 
en Veracruz y Yucatán realizada por un cronista que nunca visitó 
ni el centro de México ni el área maya, así como la mención en 
el año de 1524 d.C. de un mercado que existió en el extremo oriental 
del Soconusco. Segundo, registros escritos de autoridades militares 
y religiosas españolas que llegaron al centro de México y el área 
maya después del año 1535 d.C. Tercero, documentos históricos de 
la segunda mitad del siglo dieciséis y del siglo diecisiete escritos por 
(a) españoles en el Nuevo Mundo, (b) españoles que nunca salieron 
de España y (c) descendientes de españoles nacidos (por ejemplo) en 
Guatemala. A estos escritos se integraron narraciones obtenidas de 
documentos escritos por españoles quienes mencionaron la existencia 
de mercados cuando llegaron al área maya y al centro de México 
entre 1519 d.C. y 1540/1550 d.C.

En el siglo dieciséis también podemos separar dos períodos 
en los cuales los documentos históricos mencionan la existencia de 
mercados en el centro de México y el área maya. En el primer 



73Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

período distingo las descripciones que se refieren a mercados de 
la época prehispánica y, en el segundo lapso, aquellos mercados 
que fueron fundados por los españoles como parte de su labor de 
conquista para hacer que los indígenas obedecieron a la Corona 
Española y que rápidamente se convirtieran al cristianismo. El primer 
período se fecha entre 1519 d.C. y 1529 d.C. y corresponde a la primera 
descripción que realizaron Hernán Cortés (a partir de 1519 d.C.), 
Bernal Díaz del Castillo (a partir de 1519 d.C.), Toribio de Benavente 
(a partir de 1524 d.C.) y Bernardino de Sahagún (a partir de 1529 d.C.). El 
segundo período, posterior al año 1535 d.C., corresponde a la descripción 
de mercados en el centro de México y el área maya que estaban 
funcionando. Sin embargo, hay que distinguir entre mercados que eran 
prehispánicos y aquellos que fueron rápidamente fundados durante el 
proceso de conquista.

Para el centro de México hay cuatro fuentes primarias que describen 
el primer encuentro entre españoles y mercados prehispánicos en 
Tlatelolco (Benavente 1914; Cortés 1983; Díaz del Castillo 1966; Sahagún 
1979a), Tenochtitlan (Sahagún 1979b; véase también Durán 1867; Durand-
Forest 1971) y Tlaxcala (Cortés 1963, 1983). Estos tres mercados 
funcionaban de manera muy similar, es decir, se encontraban en plazas 
y un gran número de personas cotidianamente se congregaban 
para realizar intercambios de distintos productos. Además, un 
dato interesante que reportó Cortés es que, durante la conquista 
de Tenochtitlan, uno de los principales objetivos militares de los 
soldados españoles bajo el mando de Pedro de Alvarado fue tomar 
y controlar el mercado de Tlatelolco porque “aquel ganado, era 
toda la ciudad casi tomada” (Cortés 1983:160; véase también Villegas 
2010:94). Cabe mencionar que Herrera y Tordesillas (1726:45, libro 
II, capítulo II), un cronista español que vivió durante la segunda 
mitad del siglo dieciséis y principios del diecisiete y que nunca estuvo 
en México, también registró la toma del mercado de Tlatelolco por 
Alvarado. Herrera y Tordesillas parece haber copiado y utilizado 
la información escrita por Cortés (1963, 1983) en su Primera Carta de 
Relación que envió al rey Carlos I de España y en la cual se describió 
la batalla que tuvo lugar en la toma del mercado de Tlatelolco.



74 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Pedro Mártir de Anglería (véase D’Anghera 1912:tomo II, p. 19) reportó 
desde España la existencia de mercados en el sur de Veracruz. Mártir 
de Anglería nunca estuvo ni en el centro de México, ni en Veracruz, 
ni en el área maya, y sus descripciones las basó en información verbal 
de testigos y personajes quienes se encargaron de la conquista de estas 
tres regiones, así como por una copiosa correspondencia que escribió 
a las autoridades religiosas cuando ocurría la conquista de México 
en la década de 1520 d.C. (Torre Revello 1957:138–139). De acuerdo 
con Scholes y Roys (1968:22), Mártir de Anglería se refirió a mercados 
que se encontraban adyacentes a la parte occidental de Tabasco, 
aunque no proporcionó sus nombres. Quizás, Mártir de Anglería 
se refirió al tianguis de Coatzacoalcos (Figuras 1 y 2). Grupos nahuas 
establecieron un tianguis en Coatzacoalcos desde mediados del siglo quince 
y esta comunidad se encontraba al sur de Veracruz y cercana a la costa 
del Golfo de México, justo en la parte oeste donde inicia el área maya 
(Robles Castellanos 2010:51, Figuras 8 y 39). Parece	 ser que este 
mercado	 estaba localizado estratégicamente entre la región de 
la Chontalpa (Tabasco)—Yucatán y el centro de México por lo que 
un intercambio de mercado pudo haber dominado las relaciones 
entre los grupos locales nahuas de Coatzacoalcos-Ayahualulco y 
grupos nonoalcas de la Chontalpa (Robles Castellanos 2010:51; véase 
también Scholes y Roys 1968:22).

En el noreste de Yucatán se reporta que Cachi tenía un mercado 
y—aparentemente—tenemos noticia de su existencia por el testimonio 
de Fernández de Oviedo y Valdés (1853:229–230, libro XXXII, 
capítulo III), quien describió que su funcionamiento era muy similar 
a los mercados de Tlaxcala y Tlatelolco. De acuerdo con Fernández 
de Oviedo y Valdés, el mercado de Cachi fue visitado en 1528 d.C. 
por Francisco de Montejo y su tropa cuando intentaron conquistar 
Yucatán por primera vez (Chamberlain 1948:347; Fernández de Oviedo 
y Valdés 1853:229–230, libro XXXII, capítulo III). Cabe indicar 
que Fernández de Oviedo y Valdés nunca estuvo en México—él 
residió en Santo Domingo (República Dominicana)—y la descripción 
del mercado de Cachi la realizó con base en la información que 
Alonso de Luján le proporcionó en el año de 1541 d.C. Luján fue un 
soldado que acompañó a Montejo en el primer intento de conquista 



75Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

de Yucatán y tuvieron que pasar 13 años para que en España le 
proporcionara a Fernández de Oviedo y Valdés información sobre el 
supuesto mercado de Cachi visto por Luján (Chamberlain 1948:347).

Un mapa-croquis de Cachi—resultado hasta ahora de la única 
intervención arqueológica en este asentamiento prehispánico—
muestra nueve estructuras dispuestas en un eje norte–sur; cuatro 
estructuras del grupo norte forman una plaza en tanto que dos 
estructuras de forma muy similar se asocian con una estructura 
rectangular hacia el sur del primer grupo de estructuras (Góngora 
Salas 2003:56–63, Figura 8, Fotos 30–33). ¿Será que el mercado se 
encontraba en esta plaza de Cachi?

Una segunda referencia de la región noreste de Yucatán la 
proporcionó Mártir de Anglería, quien registró un pueblo fortificado 
que los españoles llamaron Gran Cairo (Díaz del Castillo 1966:5). Este 
pueblo costero tenía “casas con torres, magníficos templos, calles 
regulares, plazas y mercados” (véase D’Anghera 1912:tomo II, p. 7). 
De acuerdo con Andrews y colaboradores (2006:9), Gran Cairo es el sitio 
costero de Ecab y su descripción como “gran” sitio fue exagerada por 
Mártir de Anglería quien nunca lo visitó. Por su parte, Díaz del 
Castillo (1966:5–6) sí estuvo en Ecab en 1517 d.C.—así como también 
en Tlatelolco en 1519 d.C.— pero nunca mencionó la existencia de 
un mercado en el sitio y, por lo tanto, la mención de Mártir de 
Anglería sobre el mercado de Ecab (Gran Cairo) resulta ser sumamente 
dudosa.

Para el historiador Victoria Ojeda (2000:12; véase también 
Andrews et al. 2006), la narrativa sobre el primer intento de 
conquista de Yucatán por Montejo “presenta grandes lagunas de 
información, así como dudas en cuanto a lo asentado hasta hoy como 
verdad”, incluyendo la identificación de mercados en Cachi y 
Gran Cairo como registraron Mártir de Anglería (D’Anghera 1912) 
y Fernández de Oviedo y Valdés (1853), basado en la información 
que le proporcionó Alonso de Luján. Además, Scholes y Roys (1968) 
destacaron tres cualidades en los relatos de Luján. Primero, su 
narrativa es “fairly reliable” (Scholes y Roys 1968:5). Segundo, 
presenta exageraciones, por ejemplo, cuando describió el tamaño de la 



76 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

comunidad de Itzamkanac (Scholes y Roys 1968:160). Tercero, presenta 
confusiones, como cuando Luján le narró a Fernández de Oviedo 
y Valdés sucesos que ocurrieron casi una década antes de 1541 d.C. 
en la región de Acalán. Scholes y Roys (1968:466) destacaron que 
“Luján had in mind an incident that occurred at some other time 
and mistakenly introduced it in this part of the narrative”. Por lo 
tanto, en su confusión, Luján pudo haberle narrado a Fernández de 
Oviedo y Valdés un hecho que, quizás, ocurrió en un lugar y fecha 
diferentes en la región de Acalán. Además, hay que señalar que la 
descripción del mercado de Cachi que realizó Fernández de Oviedo 
y Valdés (1853:229–230, libro XXXII, capítulo III) es muy similar a 
las descripciones de Cortés (1983), Díaz del Castillo (1966) y Sahagún 
(1979a) sobre los mercados de Tlatelolco y Tlaxcala, ya que incluye 

Figura 1. Sitios del centro de México y el área maya. Dibujo: Cobos.



77Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

elementos como un tianguis grande en la plaza; estructuras asociadas 
al mercado como son los templos, jueces o autoridades encargadas 
de vigilar el correcto funcionamiento del tianguis; disponibilidad de 
comida; compra, venta y trueque de mercaderías. Por lo tanto, los datos 
que utilizó Fernández de Oviedo y Valdés para describir el supuesto 
mercado de Cachi fueron obtenidos de participantes en la conquista 
del área maya, como Alonso de Luján, así como de información, 
reportes y/o cartas enviadas a España.

En la región oriental del Soconusco, que se localiza en territorio 
de Guatemala (Figura 2), el conquistador Pedro de Alvarado 
(véase Lovell et al. 2020:xvi, 10–11, Figura 1; Mackie 1924:44, 56) 
mencionó en el año de 1524 d.C. la existencia de un mercado en 
el pueblo de “Zapotulan” o “Tzapotlan”, como lo ilustra Robles 
Castellanos (2007, mapa de la “Extensión Territorial del Imperio 
Culhua Mexico en 1519”; véase también, Figura 1 y Lovell et al. 
2020:10–11). Alvarado acampó con su tropa en el mercado durante 
dos días antes de continuar con su viaje hacia Quetzaltenango; 
desafortunadamente, Alvarado no proporcionó más detalles sobre 
el mercado de Zapotulan, considerando que tres años antes fue 
él quien se encargó de la toma del mercado de Tlatelolco cuando 
Cortés y su tropa conquistaron Tenochtitlan (Mackie 1924:44, 56).

En el segundo período, posterior al año 1535 d.C., los documentos 
escritos también mencionan la existencia de mercados en el centro 
de México y el área maya; sin embargo, debemos distinguir dos 
etapas en estas referencias históricas españolas. Una primera etapa 
incluye aquellos mercados que existían en varios puntos del centro 
de México durante el siglo quince, y su fundación ocurrió varias 
décadas antes de la llegada de los españoles. En esta primera etapa 
se incluye la orden que dio el emperador Moctezuma Ilhuicamina 
para que se fundaran mercados en regiones conquistadas por los 
mexica-tenochcas (o aztecas). La segunda etapa se asocia con la 
llegada de los conquistadores españoles quienes vieron que varios 
mercados estaban funcionando y así siguieron por algunos años 
después de la conquista de Tenochtitlan. Esta etapa también 
incluye aquellos mercados que fueron fundados por los españoles 



78 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

al poco tiempo después de haberse consumado la conquista de la 
capital de los mexica-tenochcas.

Mercados en la Nueva España (centro de México)
Durante los gobiernos de Moctezuma Ilhuicamina (1440 d.C.–

1469 d.C.) y Axayácatl (1469 d.C.–1481 d.C.) existieron dos mercados 
importantes, uno en Tepeyácac (= Tepeaca) en Puebla y el otro en 
Oaxaca. Referente al primero de estos mercados, Durán (1867:164) 
registró en la década de 1570 d.C. que el emperador Moctezuma 
Ilhuicamina quería y era su voluntad “que se haga un gran 
mercado, en el qual paren todos los mercaderes”. Aparentemente, el 

Figura 2. Mapa del área maya mostrando sitios con posibles mercados y “puertos francos” 
utilizados por mercaderes. Dibujo: Cobos.



79Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

mercado de Tepeyácac se convirtió en 1486 d.C. en el más importante 
de la región central de Puebla (Robles Castellanos 2007:305). Un 
dato interesante que menciona Herrera y Tordesillas (1726:188–189, 
libro IX, capítulo VIII) sobre este mercado es que era un lugar de 
encuentro y arreglo de uniones matrimoniales, ya que había jóvenes 
que tenían cargo de estar en el “Tianguez, que es el Mercado: i quando 
alguna Muger llevaba Hija doncella, de doce años arriba, decían à la 
Madre, que por qué no cafaba aquella Moça?” La madre y el joven 
acordaban de que la hija pasara una noche con el joven “i la 
corrompia: i fi le parecía bien, la tomaba por Muger … i fi no le 
contentaba, bolviala à la Madre” (Herrera y Tordesillas 1726:189, libro 
IX, capítulo VIII).

Referente al mercado de Coaixtlahuaca, Durán (1867:188) lo ubicó 
“en la provincia de Misteca … [y] acudían á él muchos mercaderes 
forasteros de toda la tierra de México”. De acuerdo con Robles 
Castellanos (2010:46–49; véase también Gasco y Berdan 2003:112; Robles 
Castellanos 2007:304), el mercado de Coaixtlahuaca fue controlado por el 
Estado Mexicatl a partir del año 1461 d.C., cuando Tenochtitlan estaba 
gobernada por Moctezuma Ilhuicamina. Además, Robles Castellanos 
(2010:47) sugiere que el mercado de Coaixtlahuaca fue fundado tanto 
por el soberano Atónal como por subsecuentes gobernantes quienes 
usaron el nombre de Atónal como título personal para identificarse 
como la máxima autoridad política.

La fundación del tianguis de Coaixtlahuaca ocurrió antes de la 
aparición del Estado Mexicatl en la región de la Mixteca Alta, ya 
que Atónal, como gobernante de este asentamiento, recolectaba 
el “tributo de todas partes del Anáhuac” (centro de México; véase 
Códice Chimalpopoca 1975:52). Una vez que Moctezuma Ilhuicamina 
controló política, militar y económicamente Coaixtlahuaca en 
1461 d.C., fue cuando “por primera vez comenzaron a entrar hacia acá 
oro, plumas ricas de quetzalli, hule, cacao y otras riquezas” (Códice 
Chimalpopoca 1975:52). La mención de estas “riquezas” revela que 
se trata de productos que llegaron a Coaixtlahuaca desde Oaxaca 
(oro de la Mixteca), la costa del Golfo de México (hule de Veracruz y/o 
Tabasco), el Soconusco (cacao de [Xoconochco] Chiapas) y los altos de 
Guatemala (plumas de quetzal de la Verapaz).



80 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Ante la expansión del imperio mexica-tenochca en el centro 
de México, Tlacaelel, hermano y principal consejero de Moctezuma 
Ilhuicamina, también ordenó que se instalaran mercados en “Tlaxcala 
y en Vexotzinco, y en Cholula y en Atlixco, y en Tliliuhquitepec 
y en Tecoac” (Durán 1867:238). Todos estos lugares estaban 
geográficamente muy cerca de Tenochtitlan y esta corta distancia 
no representaba un obstáculo para que el ejército mexica-tenochca 
respondiera rápidamente para protegerlos. De hecho, y considerando la 
logística militar, Tlacaelel sugirió no fundar mercados “más lexos, 
como en Yopitzinco [cerca de la costa de Guerrero] ó mechoacán 
[Michoacán], ó en la Guasteca [Huasteca] ó junto á esas costas, 
que ya no son todas sujetas, son prouincias muy remotas y no lo 
podrán sufrir nuestros exércitos” (Durán 1867:238). De acuerdo con el 
Diccionario de Autoridades (1726–1739), la palabra sufrir en el siglo 
dieciséis significaba resistir o sostener— en otras palabras, Tlacaelel 
reconoció que el ejército mexica-tenochca no podía proteger (= 
sostener) aquellos mercados ubicados lejos de Tenochtitlan. Cabe 
señalar que otros emperadores mexica-tenochca que sucedieron 
a Moctezuma Ilhuicamina tomaron la decisión de no establecer 
mercados al sur de Tenochtitlan y que estuvieran muy alejados de 
esta ciudad.

De los seis lugares donde Tlacaelel ordenó que se establecieran 
mercados, sabemos que en 1519 d.C. en el de Tlaxcala, Cortés (1983:45) 
vio “treinta mil almas arriba, vendiendo y comprando”. Desconocemos 
si la fundación del mercado de Tlaxcala realmente ocurrió durante 
el reinado de Moctezuma Ilhuicamina, o bien, después de su muerte 
ocurrida en el año 1469 d.C. Por otro lado, con relación al mercado 
de Cholula, la interpretación de los documentos históricos sugiere 
que no se fundó en tiempos de Moctezuma Ilhuicamina ni antes de 
la llegada de los españoles como registró Durán (1867:238) en la 
segunda mitad del siglo dieciséis. Parece ser que el establecimiento 
del mercado de Cholula fue posterior al año de 1519 d.C., ya que 
Díaz del Castillo (1966:138) registró que Cortés ordenó “a todos los 
papas y caciques cholultecas que poblasen su ciudad y que hiciesen 
tianguez y mercados”.

Durante la segunda etapa, los conquistadores españoles vieron que 



81Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

varios mercados estaban funcionando posteriormente a la conquista 
de Tenochtitlan. Sin embargo, unos dejaron de operar muy poco 
después de la conquista en tanto que otros siguieron funcionando 
por un tiempo corto. Por ejemplo, al mercado de Cuyuacan (Coyoacán), 
localizado al sur del Templo Mayor, solían ir mujeres mexicanas “con 
sus mercaderías y cosas de prouisio, para el contrato ordinario de vender 
y comprar” (Durán 1867:83). No sabemos cuándo inició y cuándo pudo 
haber concluido el funcionamiento del mercado de Coyoacán.

Otro mercado existió en la plaza asociada al Templo Mayor y 
Cortés (1983:69–70) se refirió a él como el mercado de “Temextitán” 
donde había “trato de vender y comprar”. Durán (1867:256) también se 
refirió a este espacio como Plaza de México y este mercado existía 
desde el año 1474 d.C. cuando Axayácatl era emperador mexica, en 
tanto que Hernández (1946:80), en la segunda mitad del siglo dieciséis, 
lo reportó como el mercado de “Tenuchtitlán”. Además, Durand-Forest 
(1971:122; véase también Feldman 1978a:Figuras 35–36; Rubio Fernández 
2013a:61–62, Ilustración 3) utilizó una copia del Manuscrito 106 de 
la Colección Goupil-Aubin para ilustrar el mercado de “Tenuchtitlan” 
y en el plano destacan el espacio del mercado en la plaza; las áreas 
exclusivas de vendedores y sus mercancías; espacios (o “calles”) 
entre diferentes sectores del mercado; y la arquitectura de edificios 
(pórticos o portales) que rodeaban el mercado. La arquitectura de 
estos pórticos o portales se aprecia mejor en tres dibujos del Libro 
XII del Códice Florentino (Sahagún 1979b), donde se ilustra una 
batalla entre españoles y mexicas que ocurre en la plaza asociada 
al Templo Mayor y un soldado español incendia con “fuego al templo” 
(Sahagún 1979a:799). Cabe señalar que en su capítulo XXXVI del libro 
XII, Sahagún (1979a:799–800) describió la batalla que ocurrió en la 
plaza del Templo Mayor, pero el fraile utilizó la palabra Tlatelolco 
en vez de Tenochtitlan en el título de su capítulo.

Más recientemente, Villegas (2010:96) reconoció al mercado 
de “Tenuchtitlán” como “el gran Mercado de México”, en tanto que 
Rubio Fernández (2013b:164) lo identificó como el “tianguis de Mexico-
Tenochtitlan”. Este gran mercado, o tianguis, debió de haber abastecido 
a Tenochtitlan antes de la conquista y, una vez establecidos los 



82 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

españoles en esta ciudad, continuó funcionando probablemente 
hasta fines de la década de 1530 d.C. De hecho, en el año de 1533 
d.C. se propuso reubicar el gran tianguis de México-Tenochtitlan 
“porque perjudicaba al de Tlatelolco” (Rubio Fernández 2013b:164); 
sin embargo, este cambio de ubicación nunca llegó a realizarse. Cabe 
también señalar que Becker (2015:97), King (2015:36), King y Shaw 
(2015:15), y Shaw y King (2015:171) erróneamente se refirieron al mercado 
de México-Tenochtitlan como el mercado de Tlatelolco. Becker, King y 
Shaw utilizaron los comentarios de Feldman (1978a), quien analizó el 
Manuscrito 106 de la Colección Goupil-Aubin para ilustrar el mercado 
mexica de México-Tenochtitlan, no el mercado de Tlatelolco. 
Además, Feldman (1978a) utilizó la información sobre la distribución 
espacial de las mercancías del mercado de Tlatelolco y las plantó 
en el mapa del mercado de Tenochtitlan.

Feldman (1978a:Figuras 35–36) se refirió a los mercados de Tlatelolco 
y Tenochtitlan (= “Mexica”), pero se apoyó en las descripciones de 
Cortés (1963, 1983), Díaz del Castillo (1966) y Sahagún (1979b, libro XII 
del Códice Florentino) sobre el mercado de Tlatelolco para identificar 
espacialmente cada lugar en el que supuestamente se vendían las 
mercancías en el mercado de Tenochtitlan. Las descripciones de Cortés, 
Díaz del Castillo y Sahagún del mercado de Tlatelolco fueron utilizadas por 
Feldman (1978a:219) para “provide identifications for almost every 
unit and every structural feature in the plan. The method is to 
note all references in these sources to location, relative to other stalls 
and types of merchandise in the market”. Feldman asumió que 
los mercados de Tlatelolco y Tenochtitlan estaban espacialmente 
organizados exactamente de la misma manera; desafortunadamente, 
no hay mayores descripciones sobre el arreglo espacial y los distintos 
tipos de mercancías que se vendieron en el mercado de Tenochtitlan 
para realizar una comparación más detallada (véase también Durand-
Forest 1971).

La palabra puestos” es utilizada por Feldman (1978a:219–220), 
quien asumió que las “partes” del mercado de Tenochtitlan ilustradas 
en su Figura 35 corresponden a los “puestos” donde se vendían 
las mercancías. Estas “partes” parecen corresponder al espacio 



83Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

que ocupaba cada mercadería colocada directamente en el suelo 
del mercado de Tenochtitlan. De hecho, Díaz del Castillo (1966:159) fue 
muy preciso al haber observado en Tlatelolco que “cada género 
de mercaderías estaban por sí, y tenían situados y señalados sus 
asientos [sus lugares o puestos]”. Además, Torquemada (1975:556), 
en la segunda mitad del siglo dieciséis, también registró que en 
Tlatelolco “tienen las mercadurás pueftas en el fuelo, y cada vno 
conoce, y tiene fu afiento, fin que otra fe lo tome”.

Rubio Fernández (2013a:127, 2013b:164) también reportó la existencia de 
otro tianguis en la nueva ciudad de México: se encontraba “en la calzada 
que va de san Francisco a san Lazaro”. Este tianguis se ubicaba a corta 
distancia al suroeste del Templo Mayor, se asociaba—aparentemente— 
con el solar de la iglesia de San Lázaro y fue contemporáneo durante 
la década de 1530 d.C. con el tianguis de México y el de Tlatelolco. 
Además, y de acuerdo con la información registrada en documentos 
del Archivo Histórico de la Ciudad de México (AHCM), el tianguis asociado 
con la iglesia de San Lázaro estaba funcionando en el año de 1536 d.C. 
(Rubio Fernández 2013a, 2013b). Desafortunadamente, no sabemos si este 
mercado se fundó antes o después de la conquista de Tenochtitlan (Rubio 
Fernández 2013a, 2013b). Lo que sí es seguro es que dejó de funcionar 
en la década de 1540 d.C. o 1550 d.C., cuando los españoles fundaron 
los mercados de San Juan y San Hipólito en las inmediaciones de la 
nueva traza urbana de la naciente ciudad de México. Rubio Fernández 
(2013a:Ilustración 10) utilizó el mapa de Alonso Santa Cruz, fechado 
en 1550 d.C., para mostrar la ubicación del mercado asociado con el 
solar de la iglesia de San Lázaro y en este mapa destacan dos cosas. 
Primero, el mercado se encontraba en el lado opuesto y en un terreno 
abierto—o solar— a corta distancia hacia el este de la iglesia de San 
Lázaro. Segundo, una calzada en dirección noroeste–sureste divide el 
solar del área en donde se encontraba la iglesia de San Lázaro. La cita 
donde se lee la ubicación del tianguis “en la calzada que va de san 
Francisco a san Lazaro”, registrada en el AHCM, sugiere dos cosas: (a) 
que el espacio que ocupaba el mercado incluía tanto el solar como 
la calzada, o bien, (b) que se llegaba al mercado por la calzada que 
estaba junto al tianguis (Rubio Fernández 2013a:127). Por ahora, no hay 
más información para asegurar si la calzada era una vía de acceso al 



84 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

mercado, o bien, si el área del mercado incluía tanto la calzada como 
el solar.

El tianguis Juan de Velázquez se menciona en las actas del Cabildo 
del AHCM (Rubio Fernández 2013a:128–129, 2013b:165). Parece ser que 
este tianguis se fundó entre los años 1521 d.C. y 1523 d.C., después 
de la conquista de Tenochtitlan; estaba ubicado al oeste y fuera 
de la traza de la nueva ciudad, aunque cerca de la calzada de Tacuba. 
El tianguis Juan de Velázquez dejó de funcionar en el año de 1527 d.C. 
(Rubio Fernández 2013a:129, 2013b:165).

El famoso mercado Tlatelolco funcionó hasta el año 1583 d.C. 
y poco a poco perdió su importancia económica y social ya que los 
españoles establecieron nuevos mercados poco tiempo después de haber 
conquistado Tenochtitlan (Rubio Fernández 2013a:122, 2013b:161). El fraile 
Juan de Torquemada (1975:554–558) llegó a la Nueva España después 
del año 1560 d.C. y utilizó la información recabada en la década de 1520 
d.C. por Benavente (1914) para describir el funcionamiento del mercado 
de Tlatelolco. Este mercado, como el de México-Tenochtitlan, estaba 
rodeado por portales, de acuerdo con las observaciones de Cortés 
(1963:70) y Díaz del Castillo (1966:160; véase también Rubio Fernández 
2013a:61–62) cuando llegaron a Tlatelolco en 1519 d.C. De hecho, Durán 
(1880:217) registró que “los mercados en esta tierra eran todos cerrados 
de unos paredones”; las descripciones de Cortés y Díaz del Castillo 
sobre el mercado de Tlatelolco, así como el Manuscrito 106 de 
la Colección Goupil-Aubin que ilustra el mercado de Tenochtitlan, 
parecen confirmarlo.

Torquemada (1975:555–556) también registró la existencia de los 
mercados de San Hipólito y San Juan que fueron fundados por los 
conquistadores españoles en la parte oeste de la naciente ciudad de 
México. El primero de estos mercados se fundó en 1543 d.C. y dejó de 
existir hacia 1596 d.C.; el segundo mercado se fundó en la segunda 
mitad del siglo dieciséis y dejó de funcionar a mediados del siglo 
diecisiete (Rubio Fernández 2013a:130, 132). Los mercados de San Juan 
y San Hipólito llegaron a ser más importantes que el mercado de 
Tlatelolco ya que, de acuerdo con Torquemada (1975:555), “fe trafpafo 
trato y comercio á los otros dos” y, para medidos del siglo dieciséis, 
el mercado y la plaza de Tlatelolco “mas firvio de memoria de haver 



85Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

fido, que de fer” (Torquemada 1975:555).

Otro dato interesante que registró el padre Torquemada (1975:554–
555) en la segunda mitad del siglo dieciséis es que “Havia, y hai oi 
Dia, en toda efta Tierra de Anahuac, en muchos de fus Pueblos, 
Mercados”. Torquemada (1975:554–555) se refirió a los mercados de 
Tlaxcala, Cholula, Tepeyácac, Huejotzingo, Texcoco y Xochimilco en 
el centro de México.

Mercados en el área maya
Las menciones sobre la existencia de mercados en el área maya 

se refieren exclusivamente a las observaciones que realizaron los 
conquistadores españoles cuando—supuestamente— los visitaron. 
Otro dato por considerar es que en ninguna de estas menciones los 
conquistadores españoles se refieren a la continuidad o sobrevivencia 
de un mercado del período prehispánico que aún funcionaba a mediados 
del siglo dieciséis en las tierras altas de Guatemala, Yucatán, El Salvador y 
la Chontalpa en Tabasco.

Por ejemplo, el fraile dominico Bartolomé de las Casas llegó a 
Guatemala en el año de 1536 d.C. y, entre 1537 d.C. y 1539 d.C., realizó 
una misión evangelizadora en la Verapaz. Durante esta misión, de las 
Casas (1909:623) registró que “tenían los señores proveído que hubiese 
solenes y ordinarios mercados”. Una palabra clave en esta frase es 
el verbo “proveído”, que en el siglo dieciséis tenía como significado 
“disponer, mandar, juntar” (Diccionario de Autoridades 1726–1739). 
Por lo tanto, la frase se entiende hoy día como si los señores—o 
autoridades— mandaban, ordenaban o disponían que se fundaran 
mercados para realizar actividades de intercambio económico en la 
Verapaz, y esta situación es muy similar a lo que reportó Díaz del 
Castillo (1966:138) cuando Cortés le ordenó a los cholultecas que fundaran 
mercados. Aparentemente, el mercado de la Verapaz no fue un tianguis 
prehispánico ya que—de acuerdo con la interpretación de la frase— fue 
fundado a finales de la década de 1530 d.C., o bien, después del año 1540 
d.C.

De las Casas (1909:623) también se refirió al hecho de que, en la 
Nueva España, los “mercados se tenían cerca de los templos; su manera 
de contractar era comutan unas cosas por otras”. En esta referencia, 



86 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

el punto y la coma dividen este extenso conjunto de palabras para 
que se lean dos oraciones totalmente diferentes. Por un lado, de las 
Casas reconoció que los mercados en el centro de México (no en 
Guatemala) estaban cercanamente ubicados a templos y, por otro lado, 
registró que las transacciones económicas en Guatemala “comutan 
unas cosas por otras, que es la natural” (de las Casas 1909:623). Por 
lo tanto, de las Casas fue muy preciso en su descripción, siguiendo la 
ortografía castellana del siglo dieciséis como se observa claramente 
en la edición de su obra del año 1909. Sin embargo, si uno lee la 
edición de la obra de las Casas fechada en 1967, notará que el punto 
y la coma desaparecieron y los encargados de esta edición presentan 
dos oraciones separadas por un punto.

Las observaciones y comentarios del fraile de las Casas fueron 
utilizados por Herrera y Tordesillas (1726) a fines del siglo dieciséis, 
Ximénez (1929–1931) a finales del siglo diecisiete y García Peláez 
(1851) a inicios del siglo diecinueve, para referirse a mercados 
en las tierras altas de Guatemala, y sus trabajos se consideran como 
fuentes secundarias (véase también Feldman 1978b, 1981, 1985). De hecho, 
Miles (1957:736) destaca que la Apologética historia sumaria del padre 
de las Casas fue “the chief mine of sixteenthcentury information on 
Guatemala and Verapaz for all subsequent writers”. Estos escritores 
se caracterizan por haber realizado las siguientes acciones cuando 
utilizaron la Apologética historia sumaria en sus escritos: (1) copiaron 
secciones enteras de la obra sin cambiar palabras; (2) otras veces, 
reordenaron y condensaron secciones de la obra; (3) realizaron una 
sinopsis muy compactada de la obra; (4) las conclusiones a las que 
llegaron fueron falsas al haber mal-leído o mal-interpretado lo que 
de las Casas escribió en su obra (Miles 1957:736).

García Peláez (1851:tomo I, p. 29), quien vivió en Guatemala a 
finales del siglo dieciocho e inicios del siglo diecinueve, citó a Herrera 
y Tordesillas en el siguiente contexto: “el mismo Herrera, con respecto a 
Nicaragua, describe sus plazas como un lugar distinguido y de uso común 
para el mercado: las ciudades de Utatlan é Isinché se ha visto que 
tenían plazas trazadas con regularidad”. La lectura de esta oración—
considerando hoy día los dos puntos en la estructura de las oraciones 



87Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

o frases en español—pareciera afirmar que también había mercados en 
Iximché [Isinché] y Utatlán. Sin embargo, en la ortografía española de 
los siglos diecisiete y dieciocho, los dos puntos separaban la oración—
en otras palabras, interrumpían la argumentación para avisar sobre lo 
que continuaba o seguía a continuación, ya que se introducía un 
nuevo discurso (Delgado García 2017:31; véase también Ridao Rodrigo 
2019). Por lo tanto, García Peláez (1851:tomo I, p. 29) claramente se 
refirió a dos distintos hechos que ocurrieron tanto en Nicaragua ( 
plazas asociadas a mercados) como en las tierras altas de Guatemala 
(referencia exclusiva sobre el arreglo interno de plazas; para 
una interpretación diferente, véase Feldman 1978b:11). Además, y 
como veremos en la tercera sección de este trabajo, los mercados 
en la región de Chimaltenango en las tierras altas de Guatemala fueron 
fundados o establecidos después del año 1540 d.C. (Ximénez 1929–
1931:tomo I, p. 77).

Siempre en relación con las tierras altas de Guatemala, los 
diccionarios Pocomchí, atribuidos al fraile Dionisio de Zúñiga y al religioso 
Pedro Morán, que vivieron en Guatemala a inicios del siglo diecisiete 
y la primera mitad del siglo dieciocho respectivamente (Acuña 1979; 
Vinogradov 2019), registran las palabras “cayal” [¿k’aay’al?] y “caybal” 
[k’aayb’al] (Acuña 1991:354; Feldman 1981:12, 2000:49, 197–198; Kaufman 
con Justeson 2003:792, 794). La primera de estas palabras significa 
“vender” y/o “plaza”, en tanto que la segunda denota “mercado”. Con 
base en estas dos palabras, Feldman (1985:15) sugirió que en Beleh—o 
Mixco Viejo—existió un mercado prehispánico ya que reconoció que 
había “lugares para usos especiales” en este sitio (Feldman 1981:12). Sin 
embargo, y lo que resulta ser una contradicción, es que Feldman 
(1981:12–21) afirmó que en Beleh “ningún patrón parece emerger 
de la variedad de áreas para propósitos especiales … y las unidades 
etnohistóricas (ejemplo: el mercado) se mantienen invisibles”. Por 
lo tanto, cabe la posibilidad que las palabras “cayal” [¿k’aay’al?] y 
“caybal” [k’aayb’al] que menciona Feldman se refieren o designan 
los nuevos espacios (plazas) utilizados como mercados y que fueron 
fundados por los españoles en esa región durante las décadas de 
1530 d.C. y/o 1540 d.C.



88 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Diego de Landa (1959:39–40, 57) parece haber visto la existencia 
de mercados en Yucatán a mediados del siglo dieciséis, ya que 
registró que en ellos se “trataban todas cuantas cosas había en 
esa tierra” (Landa 1959:39–40), y las mujeres iban “a comprar y 
vender sus cosillas” (Landa 1959:57). La referencia donde aparece la 
palabra trataban se refiere al verbo tratar que, de acuerdo con 
el Diccionario de Autoridades (1726–1739), en el siglo dieciséis 
significaba “comerciar con géneros, y mercaderías, comprando, 
vendiendo, y trocando”. Landa no especificó si se trató de un mercado 
prehispánico o uno fundado por los españoles; sin embargó, claramente 
registró la palabra trueque (“trataban” = “trocando”). Considerando lo 
registrado por Landa, podemos afirmar que el obispo reconoció 
al llegar a Yucatán que se intercambiaba (= trocaban) por medio 
del trueque todos los bienes que se vendían y compraban “en esa 
tierra”. No cabe duda de que Landa fue muy preciso cuando inició 
su observación al haber utilizado el verbo tratar al referirse a las 
transacciones económicas que se realizaban en Yucatán.

Landa llegó a Yucatán por primera vez en 1549 d.C., varios años 
después de la fundación de las ciudades de Campeche (1540 d.C.), 
Mérida (1542 d.C.) y Valladolid (1543 d.C.). Quizás, Landa pudo haberse 
referido al mercado de Mérida, o al de Valladolid, o al de Campeche, o 
a cualquier otro mercado o mercados que fueron establecidos en la 
Península de Yucatán después de la conquista española. Cualquiera 
de los mercados a los que hizo referencia Landa es muy probable 
que fueron fundados por los españoles—como en Tabasco y el centro 
de México—y de ninguna manera se trató de mercados prehispánicos 
que aún funcionaban en Yucatán a mediados del siglo dieciséis, 
como el de Tlatelolco en el centro de México.

En la parte occidental de El Salvador se reportó la existencia de 
dos mercados, uno en Izalco y el otro en Ahuachapán. El viajero 
y comerciante italiano Benzoni (1857:158) visitó, a mediados del siglo 
dieciséis, el mercado de “Izalchi” (Izalco), donde observó que se 
vendían y compraban sal, pescado, frutas, calabazas, algodón, 
mantas, camisas y plumas. En Ahuachapán, ubicado a corta distancia 
al noroeste de Izalco, García de Palacio (1983:78) reportó en la década 



89Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

de 1570 d.C. que los indígenas vendían en sus mercados hormigas muy 
grandes que comían como parte de su alimentación. Desconocemos si 
los mercados reportados tanto por Benzoni (1857) como por García de 
Palacio (1983) tuvieron un origen prehispánico, o bien, si se trató de 
mercados fundados en esa zona por los conquistadores españoles 
en algún momento de la segunda mitad del siglo dieciséis (posterior 
al año 1550 d.C.).

En la región de la Chontalpa (Tabasco), Scholes y Roys (1968:245) 
mencionaron la existencia de un mercado en el año de 1569 d.C., 
aunque su ubicación no se precisó. Este fue el principal mercado de 
Tabasco y los indígenas de la vecina región de Acalán traían copal 
y achiote para intercambiar (Scholes y Roys 1968:245). Desconocemos 
si el mercado de la Chontalpa era de origen prehispánico y continuó 
operando hasta la segunda mitad del siglo dieciséis, o bien, si estamos 
ante otro caso de un mercado establecido o fundado por los españoles 
inmediatamente después de haber conquistado la Chontalpa.

De acuerdo con Scholes y Roys (1968:31–32), los españoles 
establecieron un mercado en Huimango en el año 1541 d.C. y se fundó 
“at the request of the five Nahuatl-speaking towns lying immediately 
southeast of the Chontalpa”. La fundación del mercado de Huimango 
se debió a que no existía un centro comercial en esa zona, aunque sus 
residentes recibían mercancías del centro de México a través de Cimatán 
(Scholes y Roys 1968:31–32).

Resumiendo
Lo analizado en esta sección revela dos cosas sobre la mención 

de mercados en textos históricos del siglo dieciséis. Primero, 
para el centro de México, las fuentes escritas españolas muestran 
descripciones muy precisas sobre la ubicación de mercados, el nombre 
de ellos, la temporalidad durante la cual se fundaron y funcionaron, y 
las características internas de esos mercados. Segundo, para Yucatán, 
Tabasco, Guatemala y El Salvador, los registros de documentos 
históricos en los cuales se reporta la existencia de mercados revelan un 
escenario muy diferente: (a) la existencia del mercado de Cachi y 
Gran Cairo/Ecab en Yucatán es sumamente dudosa; (b) la mención de 



90 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

mercados en el área maya parece referirse a mercados fundados por 
los españoles después del año 1540 d.C.—a excepción del mercado 
de Zapotulan o Tzapotlan en el oriente del Soconusco, que pudo 
haber sido fundado por los aztecas al oriente del Soconusco; (c) aún 
desconocemos la ubicación precisa de los mercados en el área maya.

Para concluir con esta primera sección, considero que utilizar la 
información de los mercados que existieron en el centro de México 
durante la primera mitad del siglo dieciséis y transportarla 
para aplicarla como analogía histórica en el área maya no es un 
procedimiento correcto. En esta primera sección hemos visto que 
las fuentes del centro de México son numerosas, proporcionan una 
profundidad histórica que se remonta hasta mediados del siglo 
quince y en ellas abundan las descripciones y detalles del funcionamiento 
y organización espacial interna de numerosos mercados. Por otro lado, 
la contraparte del área maya muestra un limitado sincronismo, así 
como también una narrativa extremadamente reducida y parca en 
detalle. En esta reducida y parca narrativa destacan dos cosas: primero, 
se mencionan mercados, pero no aparece la palabra plaza asociada 
a ellos; segundo, el reiterado uso de las palabras conmutar, comprar, 
vender, intercambiar para describir las transacciones de intercambio 
de mercado que ocurrían en los supuestos mercados del área maya 
(de las Casas 1909:623; García de Palacio 1983:78; Landa 1959:39–40, 57; 
Scholes y Roys 1968:245).

Parece ser que los conquistadores españoles omitieron utilizar la 
palabra plaza en sus descripciones ya que para ellos fue obvio que 
este espacio físico era el lugar en donde se realizaba de manera regular, 
ordenada y administrada un intercambio de mercado. De hecho, los 
españoles estaban familiarizados con este tipo de intercambio ya que 
fue una actividad económica muy similar a la que se realizaba en las 
ferias y mercados de España durante los siglos quince y dieciséis 
(Casado Alonso 2001, 2018; Ladero Quesada 1994; Navarro Espinach y 
Villanueva Morte 2017). Por otro lado, las palabras conmutar, comprar, 
vender e intercambiar tampoco fueron extrañas para los españoles de 
mediados del siglo dieciséis. Estas palabras son una clara alusión a 
la forma en la que se efectuaba el intercambio de mercado en los 



91Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

lugares de mercado que establecieron en Yucatán, Verapaz, Tabasco 
y El Salvador. En este punto vale la pena referirnos a la palabra 
conmutar (trueque, trocar), ya que refleja transacciones económicas 
directas durante el intercambio de productos, bienes o servicios que 
intercambian en el momento mismo de esas transacciones (Berdan 
2023:68; Hirth 2016:301, note 1; Pryor 1977:104).

La palabra conmutar—trueque o trocar—aparece en dialectos de la 
lengua maya desde el preclásico temprano (2000/1800 a.C.; véase 
la siguiente sección en este artículo) y continuó siendo importante en 
las transacciones económicas que los mayas realizaban durante el 
siglo dieciséis. De hecho, al Dr. Francisco Hernández (1946), quien 
llegó a la Nueva España en 1570 d.C., le llamó la atención que el 
trueque aún formaba parte esencial de las transacciones económicas 
que se realizaban en mercados del centro de México. Hernández 
(1943:909, libro VI, capítulo LXXXVII) escribió que durante los 
“tiempos primitivos” en el Viejo Mundo, los objetos o productos 
necesarios para la vida cotidiana se solicitaban “de otros, no se pagaban 
con dinero; no circulaba todavía moneda de oro o de plata, ni se 
grababan en metales imágenes del ganado, de reyes o de príncipes. Se 
vivía mediante el trueque”. Hernández claramente distinguió entre dos 
formas muy diferentes de intercambio de mercado, el trueque que 
asoció con lo antiguo (“tiempos primitivos”) en la Nueva España y, 
por otro lado, un intercambio de productos teniendo como referencia 
precios fijos, como se realizaba en la moderna actividad económica 
de España del siglo dieciséis y que estaba siendo rápidamente implantada 
en la Nueva España, Yucatán y Guatemala.

Las palabras mayas relacionadas con plaza, mercado y 
transacciones económicas merecen nuestra atención y, por lo tanto, 
un análisis lingüístico es el objetivo de la siguiente sección.

Evidencia lingüística
¿Acaso las palabras *k’iwik en yucateco, *k’wik/k’ay-b-il en mam, 

*ch’iwit y *ch’iwich en tzotzil y tzeltal respectivamente, *k’ay-ib’al en 
k’ich’e y en kaqchikel, *k’ay-i-b’ahl en q’eqchi’, *k’aay-ib’al en poqom, 
*chojnib’ en ch’orti, y las palabras derivadas del verbo *konh en los 



92 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

dialectos mayas del gran q’anjob’alan, así como kon-ol en itzaj y mopan, 
significaban plaza y mercado durante la época prehispánica? Si 
este fue el caso, ¿cuándo apareció el primer mercado en una plaza 
en el área maya? ¿Fue durante el período preclásico, el clásico, el 
posclásico, en la primera mitad del siglo dieciséis y antes de la llegada 
de los españoles? ¿En dónde apareció el primer mercado en el área 
maya? ¿Fue en las tierras bajas, en la planicie costera del Pacífico 
o en las tierras altas? ¿Acaso la aparición de ese primer mercado 
se debió a que tuvo su origen en el área maya por celebraciones 
religiosas, festines o festivales? O quizás, ¿el concepto de mercado como 
institución económica-social realizada todos los días fue importado al 
área maya desde Tlatelolco y/o Tenochtitlan durante el siglo quince o 
inicios del siglo dieciséis?

Para responder a las preguntas planteadas en el párrafo inmediato 
superior, debemos tener en cuenta que pudieron haber existido 
espacios abiertos donde intencionalmente y de manera organizada 
se desplegaron o exhibieron productos o bienes que fueron 
intercambiados pagando—por ejemplo—con granos de cacao o 
sal, o bien, mediante una transacción de intercambio que involucró 
el trueque. El despliegue de los productos se realizó en un espacio 
físico a donde llegaron los productos manufacturados o producidos por 
miembros de la sociedad quienes eran especialistas en la fabricación 
o elaboración de productos que otras personas necesitaban para 
consumirlos y, de esta manera, satisfacer sus necesidades ya que nadie 
era autosuficiente (Feinman y Garraty 2010:171; Garraty 2010:5–6; 
Hirth 1998, 2016:60–61; véase también Garraty y Stark 2010; Stanish 
y Coben 2013). De hecho, para el área maya, Hutson y Dahlin 
(2017:15) sugirieron que, para que la compra y venta sean eficientes 
en sus costos, los consumidores deben de vivir muy cerca de los 
vendedores, ya que “the cost of transporting goods to consumers 
reduces the seller’s profitability. In such a situation, marketing would 
only work with the kinds of goods that make a large profit with 
each transaction”.

Si seguimos la línea de razonamiento de Hutson y Dahlin (2017), 
debemos aceptar que la amplia gama de palabras que se refieren a 



93Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

mercado en los distintos dialectos mayas sugieren que miembros 
de esta sociedad eran especialistas. Estos especialistas producían un 
excedente para obtener una enorme ganancia ( plusvalía) después de 
cada transacción realizada en un mercado y como parte de una 
economía de intercambio de mercado (Hirth 2016:60–61). Además, 
la transportación de los productos al mercado siguió una lógica 
capitalista moderna en donde se mantuvieron los costos bajos para 
así obtener un máximo de ganancia en cada transacción económica. 
Por lo tanto, podríamos utilizar las distintas palabras de los diferentes 
dialectos mayas para argumentar que las plazas de sitios del área 
maya estaban siendo usadas como mercados desde el período 
preclásico temprano (2000/1800 a.C.–1200/1000 a.C.) como parte de una 
emergente economía dominada por el intercambio de mercado, como 
sugieren Baron (2018:101) y Tokovinine y Beliaev (2013:171–173). Sin 
embargo, en una interpretación diferente, reconozco que el intercambio 
de mercado ya existía desde el período preclásico medio, aunque 
dudo que las plazas de los asentamientos mayas se utilizaban única 
y exclusivamente como lugares de mercado. Los datos lingüísticos 
apoyan esta propuesta.

Datos lingüísticos revelan que, alrededor de 1800 a.C., palabras 
como regalo, trueque, intercambio-reciprocidad, dar prestado y 
otorgar un préstamo formaban parte del lenguaje proto-maya (Speal 
2014:105, Tablas 3 y 26; véase también Hopkins 2013; Kaufman con 
Justeson 2003:792). Además, Speal (2014:Tablas 3 y 26) registró que 
durante el período preclásico medio (1000 a.C.–400/300 a.C.,) los 
mayas usaban en su vocabulario palabras cuyo aparente significado 
eran “comprar” y “vender”. Todo este conjunto de palabras sugiere 
dos cosas. Primero, durante el proceso de evolución y desarrollo 
de la sociedad y cultura maya en el período preclásico temprano, 
individuos hablantes de protomaya estaban empleando distintas 
palabras relacionadas con una amplia variedad de actividades 
económicas en donde el intercambio por reciprocidad, la entrega 
de regalos, dar prestado, otorgar un préstamo y el trueque jugaron 
un papel relevante o importante en las primeras manifestaciones 
del surgimiento del intercambio de mercado. Segundo, durante el 
período preclásico medio, la sociedad maya alcanzó un alto grado de 



94 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

complejidad social, político, económico e ideológico y sus miembros 
realizaban distintas actividades que involucraron transacciones 
económicas en donde “comprar” y “vender” también formaron parte 
del intercambio de mercado.

Las palabras comprar y vender podrían utilizarse para argumentar 
que, durante el período preclásico medio, estos dos términos 
reflejaban un intercambio de mercado regulado por equivalencias al 
haberse utilizado—por ejemplo—granos de cacao, sal, telas de algodón, 
cuentas de concha, plumas, objetos de cobre, en las transacciones 
económicas (véase, por ejemplo, Tokovinine y Beliaev 2013:172). Sin 
embargo, “comprar” y “vender” también pueden estar reflejando una 
realidad económica que se relaciona también con un intercambio 
de mercado por trueque y que no se realizó exclusivamente en un 
espacio abierto o plaza donde pudo haberse establecido un mercado. 
De hecho, para Speal (2014:105; véase también Beals 1967:574), las 
palabras comprar y vender están “less associated with commercialism 
and profit than they are in Western cultures and are better seen as 
forms of reciprocity in ancient economies”. Con referencia al trueque, 
Hirth (2016:248) señala que este era “the basis for all early economic 
exchanges and certainly was practiced across Prehispanic 
Mesoamérica”.

El trueque, como forma de intercambio de mercado, es una 
transacción o negociación recíproca inmediata donde directamente 
y cara a cara se intercambian bienes y/o servicios ya que cada parte 
tiene un interés específico en el producto de la otra persona y el 
intercambio directo satisface la transacción económica (Humphrey 
y Hugh-Jones 1992:6–7). De hecho, el trueque representa el conocimiento 
de todo un trabajo invertido en la obtención de un producto y 
este conocimiento incluye con quién se cambia el producto, cómo se 
negocia este intercambio, cuándo se acuerda o acepta el intercambio, 
o bien, en qué momento se rechaza (Arizpe 2009; Pérez Flores 2016). 
Además, en el trueque, los valores se fijan o arreglan durante la 
negociación a diferencia del intercambio de mercado que se asocia con 
una ubicación centralizada y gobernada o regida de manera formal 
por sus propias reglas de operación. Estas reglas están definidas por 



95Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

sus administradores y de acuerdo con un calendario o días específicos, 
respetando precios establecidos en transacciones dominadas por la 
oferta y la demanda (Ferraro 2011; Hirth 2016:248–249; Smith 
1976). Por ejemplo, en la Nueva España, Sahagún (1979a:475, 500, 559) 
varias veces mencionó en su obra la función que tuvieron los oficiales 
denominados “tianquizpan tlayacaque” en el mercado de Tlatelolco, 
quienes ponían “precios de las cosas que se vendían para que 
no hubiese fraudes entre los que vendían y compraban” (Sahagún 
1979a:475).

Aparentemente, la palabra *k’aay en proto-maya pudo haber 
tenido un doble significado que incluía “comprar” y “vender” y 
esto es factible si consideramos que sistemas como el trueque 
fue “the dominant mode of exchange” (Speal 2014:88). Hopkins 
(2013:2; véase también Kaufman con Justeson 2003:792), por su parte, 
nota que las raíces del término *k’aay (“comprar”, “vender”) tanto en 
huasteco, yucateco y maya del este “display regular correspondences 
throughout their forms”, aunque cabe apuntar que *tx’a7-iy en 
huasteco significa “comprar”, en tanto que *k’aay en maya yucateco 
y maya del este significa “vender”.

Con referencia al trueque, Kaufman (con Justeson 2003:779–782) 
reporta que la palabra *k’ex significa trueque en proto-maya y proto-
cholan. Algunos de los dialectos mayas donde Kaufman identifica 
*k’ex incluyen ch’ol, tzotzil, chuj, q’anjob’al, mam y uspanteko. Además, en 
los diccionarios Calepino de Motul (siglo dieciséis) y Maya Cordemex 
(siglo veinte), *k’ex también significa trueque, permuta, cambio o 
canje en maya yucateco (Arzápalo Marín 1995:tomo I, p. 421; Barrera 
Vásquez 1980:160, 396–397). Dos datos interesantes que se reportan en 
maya yucateco es que *k’ex es también un “rito del cambio” ya que 
trocar es la acción de intercambiar “uno por otro con igualdad” y sin 
llegar a dar de más (Barrera Vásquez 1980:160, 396).

Durante el período clásico, los datos lingüísticos sugieren que la 
palabra plaza no estaba asociada única y exclusivamente a lugar de 
mercado y Speal (2014:91) nota que la evidencia registrada en más de 
10,000 escritos en madera, piedra y cerámica no muestra “a single 
known unequivocal reference to markets or commercial exchange”. 



96 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Este hecho realmente llama la atención ya que el alto grado de 
complejidad social, económico y político que había alcanzado la 
civilización maya durante el período clásico podría haber generado 
las condiciones necesarias para la aparición de lugares de mercados 
en distintas regiones del área maya. Sin embargo, parece ser que 
esto no sucedió, aunque varios estudios, utilizando ya sea datos 
arqueológicos, analogías etnográficas e históricas, análisis químicos 
de suelos o una combinación de todos estos, afirman de manera 
concluyente que durante ese período sí existieron plazas donde hubo 
mercados (véase Baron 2018; Cap 2011, 2015a, 2015b, 2020; Cap et al. 2015, 
2017; Chase y Chase 2014, 2020; Chase et al. 2015; Coronel et al. 2015; 
Dahlin et al. 2007, 2010; Eppich 2020; Eppich y Freidel 2015; Folan et 
al. 1983; Golden et al. 2020; Hutson 2020; Hutson y Dahlin 2017; Hutson 
et al. 2017; Jones 1991, 1996, 2015; King 2015, 2020, 2021; King y Shaw 2015; 
LeCount 2016; Masson y Freidel 2012, 2013; Shaw 2012; Shaw y King 
2015; Terry et al. 2015; Yaeger et al. 2010).

Speal (2014:89, Tablas 15 y 26) muestra que durante el preclásico 
medio (1000 a.C.–400/300 a.C.), o inicios del preclásico tardío (400/300 
a.C.–200/300 d.C.), *k’iwik significaba patio—o espacio abierto—y esta 
palabra entró al lenguaje maya como un término que fue tomado 
prestado de la lengua xinca que se hablaba en el extremo oriental 
de las tierras altas y la planicie costera del Pacífico de Guatemala 
(Campbell 1984:8; Hopkins 2013:4; Kaufman con Justeson 2003:799). 
Siguiendo a Speal (2014:Tabla 26), a partir del período preclásico tardío 
hasta el siglo dieciséis, individuos hablantes de yucateco, mam, 
tzeltal y tzotzil le dieron el significado de plaza a la palabra *k’iwik. 
De hecho, en el diccionario del siglo dieciséis conocido como Calepino 
de Motul se registró que la palabra *kiuic significa “tianguis, 
feria, mercado o plaza donde venden y compran” (Arzápalo Marín 
1995:tomo I, p. 427). Además, Barrera Vásquez (1980:405), durante la 
segunda mitad del siglo veinte, también registró en el Diccionario 
Maya Cordemex que *k’iwik en maya yucateco significa plaza, 
mercado, feria o plaza donde se vende y se compra.

Resulta revelador que la palabra *k’iwik—de acuerdo con el 
Calepino de Motul en el siglo dieciséis y hasta lo registrado en el 



97Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Diccionario Maya Cordemex de finales del siglo veinte— significa 
tanto plaza como feria asociadas al intercambio de mercado. Parece 
ser que a la palabra *k’iwik, una vez que entró al idioma maya 
en algún momento del período preclásico, los hablantes de este 
lenguaje le sumaron o dieron un significado más amplio para 
reconocer que en patios y/o espacios abiertos se realizaban al mismo 
tiempo actividades de fiesta y/o celebraciones con acciones de 
intercambio de mercado. Un par de ejemplos del período clásico 
ilustran mejor el significado de *k’iwik en el idioma maya.

En relación con la ocurrencia de *k’iwik en textos jeroglíficos 
del período clásico, Dahlin et al. (2010:196, Figura 2) se refieren a la 
interpretación realizada por David Stuart de un glifo hallado en 
un fragmento de vaso cilíndrico del período clásico tardío, aunque de 
procedencia desconocida. Stuart tradujo el glifo como aj k’iwik y; 
“through use of the male proclitic aj”, podría ser traducido como “he 
of the market”, quizás ¿un mercader? (Speal 2014:91).

Sin embargo, considerando la abrumadora evidencia sobre la no 
existencia de referencias escritas sobre mercados durante el período 
clásico en el área maya (véase también Tokovinine y Beliaev 
2013:172–174), aj k’iwik estaría refiriéndose más bien a “he of the 
plaza” (él de la plaza), en otras palabras, el glifo—cuya forma es 
distintiva o particularmente maya yucateco—podría estar nombrando a 
alguna autoridad u oficial a cargo del cuidado y/u organización de 
eventos en una plaza como lugar público (Speal 2014:91). Por ejemplo, 
“he of the plaza” pudo haber estado a cargo de organizar eventos 
teátricos relacionados con soberanos y su corte en un despliegue 
fastuoso de poder; planeado pomposos encuentros ceremoniales como 
la entronización o celebración de triunfos militares; conmemorado 
los inicios o finales de ciclos calendáricos vivamente amenizados 
con música; celebrado en la plaza grandes festines dedicados a 
deidades y/o ancestros, o bien, a través de banquetes o comilonas, 
hacer evidente diferencias políticas tanto en la presentación como la 
variedad de la comida que era consumida (Hastorf 2017; Inomata 2006; 
Stoll 2014; Tsukamoto e Inomata 2014; Zalaquett Rock 2015).



98 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Como segundo ejemplo nos referimos a las fastuosas celebraciones 
relacionadas con banquetes y comilonas que— posiblemente—
podrían estar ilustradas en los murales de la estructura Sub I-4 
del complejo residencial de Chiik Nahb en Calakmul que se 
fecha para el período clásico tardío (Boucher y Quiñones 2007; 
Carrasco Vargas y Cordeiro Baqueiro 2012; King 2015; Martin 
2012). De hecho, Boucher y Quiñones (2007:48–49) consideran que 
los murales ilustran la celebración de un festín y no se trata ni de 
un día de mercado como tampoco vendedores asociados al “templo 
del mercado” como ha sugerido Martin (2012:80, nota 18; véase 
también los comentarios de Hopkins 2013). La presencia de un “glifo 
misterioso”, cuyo valor fonético es aún desconocido, fue registrada por 
Martin (2012:79–80), quien concluyó que podría referirse a la estructura 
Sub I-4 como un “templo del mercado”. Hopkins (2013), sin embargo, 
señaló que no existe evidencia epigráfica para asociar la estructura Sub 
I-4 con un “templo del mercado” ya que “Mayan terms for ‘market’ 
never refer to a structure, but always to an open plaza” (Hopkins 
(2013:4)—es decir, *k’iwik.

En relación con la traducción del glifo aj k’iwik, Tokovinine y 
Beliaev (2013:171) observan que “the potential /wi/ looks rather like other 
/ni/ signs in the same inscription, it is more likely that the title should 
be read as aj-k’inik and, therefore, does have any connection to trade 
or markets”. Tokovinine y Beliaev (2013) no especificaron cual 
podría ser la posible relación con comercio y/o mercados.

Un segundo sentido de aj-k’inik podría ser “el que lleva o produce 
flores pequeñas olorosas” (Ciudad Real 2001:434; véase también Barrera 
Vásquez 1980:569). Estas flores pequeñas podrían ser Plumeria sp. 
apocinácea, que tienen una delicada fragancia al olerlas (Barrera 
Vásquez 1980:569). De acuerdo con Roys (1931), las pequeñas flores de 
Plumeria sp. se usaron con fines medicinales. Por ejemplo, el líquido 
obtenido después de haber hervido las flores se tomaba para detener 
lo que parece haber sido disentería; para quemaduras en el cuerpo, se 
recomendaba untar su resina (Roys 1931:37–39, 68–69, 269–270).

En referencia con la propuesta de Tokovinine y Beliaev (2013:171) 
sobre la relación de aj-k’inik con comercio, quizás podría tratarse 



99Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

de alguien que “vendía” o intercambiaba por medio del trueque flores 
con propósitos medicinales en un patio, plaza o cualquier otro lugar 
abierto que podría estar asociado con unidades domésticas. De hecho, 
Baron (2018) sugirió que los murales hallados en la estructura Sub I-4 
de Calakmul pudieran estar ilustrando (a) transacciones económicas que 
se realizan por trueque—aunque no necesariamente en un mercado—o 
bien, (b) vendedores quienes ofrecen productos sin que estén 
recibiendo un pago inmediato, “perhaps a form of credit” (Baron 
2018:109). Otra explicación sobre las posibles acciones que ilustran los 
murales es que se trata de la entrega de tributo a cortesanos locales, 
o miembros de un estrato social específico, quienes no eran “parte 
de los residentes de la ciudad” (Valencia Rivera 2020:22; véase 
también Valencia Rivera 2020:25, 31–32, 2023:64).

Por ahora, sería incorrecto afirmar de manera definitiva que 
las escenas representadas en los murales de la estructura Sub I-4 
de Calakmul se refieren única y exclusivamente a una escena de 
intercambio en un mercado. Como se mencionó en el párrafo 
inmediato superior, hay otras explicaciones sobre los murales de este 
edificio y, para responder a lo que se ilustró en los murales, aún se 
necesita excavar tanto el lado norte de la subestructura, así como las 
construcciones ubicadas al norte del edificio.

Mayas hablantes de k’ich’e, kaqchikel, q’eqchi’, poqom, ch’orti y 
dialectos del gran q’anjob’alan le dieron al verbo *k’aay (“comprar” y 
“vender”) el significado de plaza. Cabe indicar que el verbo “vender” en 
yucateco es kon; en ch’olan y tzeltalan es chon; en dialectos del gran 
q’anjob’alan es chonh (chuj y mocho’), txon (q’anjob’al y akateko) 
y txonh ( jacalteco; véase Campbell 2017; Hopkins 2013; Kaufman con 
Justeson 2003; Speal 2014). Las palabras kon, chon y txon en todos 
estos dialectos mayas significan vender, plaza y mercado. Además, 
en mopan e itzaj, dos dialectos que surgieron en el período posclásico, 
también utilizan la palabra kon como verbo (vender) y como sustantivo 
( plaza y/o mercado).

Mopan e itzaj derivaron del maya yucateco entre los siglos 
once (mopan) y trece (itzaj; véase Hofling 2009). Mopan e itzaj 
utilizan la palabra kon-ol siempre con un modificador “to specifically 



100 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

denote a market independent from the plaza in which it is held” 
(Speal 2014:92; véase también Hopkins 2013). Para los hablantes de 
mopan e itzaj, este modificador precisa claramente el significado de 
la palabra al señalar o indicar un espacio específico donde se realiza 
la actividad de intercambio de mercado; sin embargo, no distingue 
si se trata de transacciones en las cuales se vende y compra, o bien, 
si se trata de un intercambio por trueque. Además, al utilizar el 
clasificador “aj” en mopan e itzaj y anteponerlo a la palabra kon-ol 
obtenemos la palabra aj-kon-ol que se traduce como “el vendedor” 
(Hofling 2018:Cuadro 15). Cabe agregar que este aj-kon-ol pudo haber 
vendido sus mercancías en patios, plazas y/u otros espacios abiertos, o 
bien, la transacción económica se realizó como parte de un trueque 
efectuado en un “wide range of settings, from the patio of a 
household to a busy marketplace” (Hirth 2016:248). Esta diferencia sobre 
los espacios donde pudo haber ocurrido el intercambio de mercado 
es relevante ya que no se asume que el intercambio de mercado se 
realizó única y exclusivamente en plazas y/o calzadas (Becker 2015:94; 
Cap 2011, 2015a, 2015b; Cap et al. 2017; Chase et al. 2015:242–244; Yaeger et 
al. 2010).

Desde una perspectiva lingüística, líneas arriba se señaló que los 
mayas de finales del período posclásico pudieron haber sumado el 
concepto de mercado a la palabra plaza que existía en su lenguaje 
desde el preclásico tardío (400/ 300 a.C.). De hecho, Speal (2014:107) 
señala que los conceptos sobre mercado como lugar de intercambio 
“were apparently almost inextricably linked to architectural plazas 
in the Maya worldview … [y los hablantes de maya] do not appear 
to have distinguished in any regular manner between patios to be 
used for markets and those to be used for other purposes”, con 
la excepción del mopan e itzaj fechados para el período posclásico. 
El que los mayas no hayan distinguido de manera regular entre 
“patios to be used for markets and those to be used for other 
purposes” sugiere que el intercambio de mercado por venta/ compra y 
trueque se pudo haber realizado en distintos espacios y, a partir del siglo 
quince como lo distinguen el mopan y el itzaj, las plazas utilizadas 
como lugares de mercado se convirtieron de manera formal como 
los espacios exclusivos donde se vendía y compraba de forma regular 



101Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

y en fechas específicas, o bien, de manera permanente. Quizás, el 
mercado de Zapotulan en el oriente del Soconusco pudo haber sido 
uno de estos mercados.

Si tomamos en cuenta que los españoles, después de haber 
conquistado Tenochtitlan, promovieron la rápida fundación de 
mercados en el centro de México con los cholultecas (Díaz del Castillo 
1966:138), en Huimango con residentes nahuas (Scholes y Roys 1968:31) y 
en la Verapaz con pobladores mayas (de las Casas 1909:623), podemos 
sugerir que estos nuevos mercados surgieron “as a byproduct of large, 
artificially constructed open public spaces” (Speal 2014:107). Además, los 
españoles también pudieron haber contribuido a que *k’iwik, *k’aay 
y kon tuvieran una connotación polisémica cuando consideramos 
a las plazas como lugares de mercado y lo que representan en 
términos de actividad social y económica. Por lo tanto, y como 
se ha argumentado en esta sección, la palabra mercado—que se 
realizaba con un propósito únicamente económico, ya sea todos 
los días o periódicamente—en el área maya no parece haber estado 
asociada a plaza ni en el período preclásico ni durante el período 
clásico; esta asociación ocurrió tardíamente, probablemente después 
del año 1400/1450 d.C.

Resumiendo
El análisis realizado en esta segunda sección lleva a las siguientes 

cuatro conclusiones. Primero, en los lugares físicos donde se 
realizaron mercados ocurrieron intercambios de mercado y estos 
pudieron haber aparecido en el área maya hasta finales del período 
posclásico, como pudo haber sido el caso del mercado de Zapotulan 
en el Soconusco, o bien, después de que los españoles los establecieron 
muy rápidamente en las distintas áreas que conquistaron, como fueron 
Huimango en Tabasco (Scholes y Roys 1968:31–32) o la Verapaz en 
Guatemala (de las Casas 1909:623). Además, la ocurrencia de estos 
mercados pudo haber sido cotidiana o de manera permanente.

Segundo, los mayas asociaron el concepto de lugar de mercado 
con plaza, lo cual produjo la condición de polisemia en los distintos 
dialectos mayas al reconocer una exclusiva actividad económica que 



102 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

se efectuaba en un amplio espacio y a la cual eran ajenos antes 
del siglo quince. Antes de este siglo, las plazas eran los lugares que 
albergaron una variedad de actividades que incluyeron celebraciones, 
festines e intercambios de mercado.

Tercero, a partir de los períodos preclásico temprano y preclásico 
medio, las palabras regalo, intercambio-reciprocidad, dar prestado, 
otorgar un préstamo, trueque, comprar-vender, reflejan transacciones 
económicas relacionadas con intercambio de mercado que pudieron 
haberse efectuado en diferentes espacios abiertos. Estos espacios 
pudieron haber incluido plazas, calzadas, áreas en las inmediaciones 
del asentamiento y patios asociados a unidades domésticas.

Cuarto, mopan e itzaj, en comparación con los otros dialectos 
mayas, comparten una palabra que específicamente se refiere a 
mercado, y la condición de polisemia no ocurre en estos dos dialectos 
del período posclásico. Por lo tanto, parece ser que, en el área maya, 
los intercambios económicos por venta-compra y trueque pudieron 
haber surgido desde el período preclásico.

Injustificadas analogías históricas e ignorada analogía 
etnográfica

Numerosos investigadores que estudian mercados 
prehispánicos en el área maya han utilizado analogías históricas 
y etnográficas para apoyar sus argumentos de que existieron en 
esta región. Sin embargo, una revisión de la información usada 
en la elaboración de estas analogías revela dos particularidades o 
características. Primero, ante el vacío que existe de la mención de 
mercados prehispánicos en las fuentes históricas del área maya, 
se emplea información del centro de México para llevarla hasta 
la primera área y crear un argumento verdadero; sin embargo, este 
argumento no se sostiene ante la falta de evidencia. Segundo, los 
estudiosos de mercados prehispánicos asumen que estos espacios 
fueron única y exclusivamente la expresión material de transacciones 
económicas basadas en oferta y demanda como parte del intercambio 
de mercado donde se compraban y vendían mercancías, y el vendedor 
obtenía una significativa ganancia económica (véase Hutson y 



103Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Dahlin 2017). Asumir que los mercados en el área maya fueron 
la manifestación exclusiva del intercambio de mercado, empleando 
precios de compra y venta, revela una visión sesgada de la realidad 
pretérita; los mercados también fueron uno de los espacios donde el 
intercambio de mercado por trueque jugó (y aún continúa jugando 
en pleno siglo veintiuno) un papel amplio e importante. A 
continuación, ahondamos sobre estos dos aspectos.

Injustificadas analogías históricas

De acuerdo con King (2015:34), “the ethnohistoric evidence on Maya 
markets is far less forthcoming”. Ante la falta de esta evidencia, 
el estudio de cualquier mercado en el área maya siempre toma en 
cuenta la descripción del mercado de Tlatelolco, ya que este “has 
become the archetype for how the well-organized pre-Columbian 
market operated” (King 2015:34; véase también Cap 2015b:112–113). 
Sin embargo, un análisis más riguroso sobre mercados utilizando 
las fuentes primarias del siglo dieciséis ( primera sección) y datos 
lingüísticos (segunda sección) sugiere otra interpretación en la cual 
no se necesita utilizar el mercado de Tlatelolco como el arquetipo de 
mercado para Mesoamérica.

Las fuentes históricas españolas escritas durante la primera mitad del 
siglo dieciséis describen claramente que los mercados prehispánicos 
del centro de México y la Mixteca Alta eran una institución social 
y económica sólidamente establecida y con por lo menos siete 
décadas de existencia (¿1450 d.C.?–1520 d.C.). Por otro lado, y como 
vimos en la primera sección de este trabajo, en el área maya la 
evidencia sobre la existencia de mercados en el noreste de Yucatán 
es sumamente incierta o dudosa; el mercado de Zapotulan—Tzapotlan 
o Zapotitlan—estaba funcionando en el oriente del Soconusco en 1524 
d.C., pero desconocemos cuando fue fundado y quienes lo fundaron; 
el mercado de la Verapaz mencionado por de las Casas fue fundado a 
finales de la década de 1530, en tanto que el mercado al que se refiere 
Landa en Yucatán pudo haber sido establecido por los españoles en 
algún momento de la década de 1540 d.C.; las plazas de los asentamientos 
mayas fueron multifuncionales y en ellas se realizaron distintas 
actividades, incluyendo el intercambio de mercado. Estas plazas 



104 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

parecen haber sido los escenarios de eventos religiosos, sociales y 
económicos que ocurrieron de acuerdo con intervalos de tiempo.

Hasta inicios del siglo dieciséis, los mercaderes que se dirigieron 
desde el centro de México y la Mixteca Alta a comerciar en distintos 
puntos del área maya entraban a una región donde los lugares de 
mercado ocurrían—aparentemente—periódicamente, situación muy 
similar a la que sucedía en esas dos primeras regiones. Además, 
transacciones por compra-venta y trueque que involucraban mercaderes 
se reporta en las descripciones de Cortés (1963, 1983), Landa (1959), de 
las Casas (1909) y de la Torre (1985). Cabe indicar que estos cuatro 
españoles, antes de llegar al Nuevo Mundo, vivieron en Salamanca 
(Cortés y de las Casas), Madrid (Landa) y Valladolid (de la Torre), tres 
ciudades cercanas a Medina del Campo que fue, durante los siglos quince 
y dieciséis, uno de los principales mercados de Europa occidental y el 
más importante de España (Casado Alonso 2001, 2018; Ladero Quesada 
1994; Navarro Espinach y Villanueva Morte 2017).

Las transacciones comerciales realizadas en Medina del Campo 
entre los siglos quince y dieciséis revelan un complejo mundo 
financiero que involucraba dinero, letras de cambio, préstamos, 
pagarés, etcétera. (Casado Alonso 2018). Además, en la primera 
sección nos referimos a la distinción que realizó Hernández 
(1943:909, libro VI, capítulo LXXXVII) entre el trueque—que asoció 
con lo antiguo en la Nueva España—y el intercambio de productos, 
teniendo como referencia precios fijos que dominaba el mundo 
comercial de España en los siglos quince y dieciséis. Por lo 
tanto, cuando Cortés, Landa y de las Casas utilizaron las palabras 
trato, contratación, trocar, conmutar asociadas a comprar y vender, 
reconocieron que el trueque era una transacción económica vigente e 
importante en el área maya—en otras palabras, para ellos, el trueque 
significaba “comprar” y “vender” a la antigua usanza española, y este 
“comprar” y “vender” de ninguna manera tenía semejanza con la 
complejidad de las “modernas” transacciones económicas que ellos 
conocieron en Medina del Campo.

Por ejemplo, Cortés (1983), en su Quinta Carta de Relación 
que describe su viaje desde el centro de México hasta Honduras, 



105Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

entre octubre de 1524 d.C. y junio de 1526 d.C., llegó al “pueblo de 
Nito, donde había mucha contratación de mercaderes de todas 
partes” (Cortés 1983:257). Nito se encontraba en la frontera entre 
Guatemala y la región occidental de Ulúa (Honduras) y Cortés fue 
muy específico cuando señaló, de manera particular, la presencia de 
mercaderes de Acalán (“Aculan”) quienes tenían su propio barrio 
y residían en Nito, y el pueblo era “de mucho trato de mercaderes” 
y no entre personas (Cortés 1983:257). Las palabras contratación y 
trato (= tratar) que utilizó Cortés en su narrativa en la Quinta Carta 
significaban, en el siglo dieciséis, lo siguiente: “contratación” denota 
“comercio y trato de los géneros vendibles entre unas y otras 
personas o Provincias” (Diccionario de Autoridades 1726–1739); 
“trato” (como apuntamos en la primera sección cuando nos referimos 
a Landa), implica “comerciar con géneros, y mercaderías, comprando, 
vendiendo, y trocando” (Diccionario de Autoridades 1726–1739).

Cabe destacar que Cortés (1983) en su viaje a Honduras nunca 
describió o mencionó la existencia de un mercado en Nito, el centro 
o lugar al cual llegaban mercaderes de otras provincias que incluían 
Tabasco, Yucatán, tierras altas de Guatemala y Centroamérica 
(Henderson 1977; véase también Aliphat y Caso Barrera 2006). 
Podríamos argumentar que Nito, como asentamiento en el cual 
convergían numerosos mercaderes de distintas regiones, tenía su 
propio mercado, pero Cortés nunca lo registró. De hecho, Nito parece 
haber sido un lugar de encuentro e intercambio donde mercaderes 
compraban, vendían y trocaban única y exclusivamente con sus 
homólogos quienes llevaban bienes o productos de Mesoamérica y 
Centroamérica.

Además, no olvidemos que Cortés conocía perfectamente la morfología 
de los mercados de Tenochtitlan, Tlatelolco y Tlaxcala; por lo tanto, 
dudo que se le haya olvidado mencionar o describir la existencia en 
Nito de un mercado con gente, y prueba de ello es la descripción 
tan precisa que hizo de un asentamiento en Guatemala (¿Quilahá?, 
¿Kawinal?) poco antes de llegar a Nito (Arnauld 1993; Ichon 1979; 
Robles Castellanos 2007:219–224). De acuerdo con Cortés (1983:267), 
él y sus hombres llegaron “a una gran plaza donde ellos tenían sus 



106 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

mezquitas y oratorios, y como vimos las mezquitas y aposentos 
alrededor dellas a la forma y manera de Culúa [Tenochtitlan], púsonos 
más espanto del que traíamos”. Cortés se refirió a un edificio con 
templos gemelos a la manera del Templo Mayor enfrente de un 
altar como en Tenochtitlan.

En una Probanza del año 1533 se menciona a Salamanca de Campeche 
y el río Ulúa en Honduras y registra que se hablaba una misma 
lengua entre estas dos regiones. Además, “los yndios deste pueblo 
de campeche e de toda esta trra tienen casas enl dho rrio de hulua 
poplados pa sus contrataciones” (Archivo General de Indias 1533; 
véase también Scholes y Roys 1968:34, 516, nota 56; Stone 1943:14, 
nota 2). La Probanza no menciona un mercado; este documento 
se refiere a la presencia de mercaderes que tenían sus casas a lo 
largo del río Ulúa y se dedicaban a las contrataciones—en otras 
palabras, al “comercio y trato de los géneros vendibles entre unas y 
otras personas o Provincias” (Diccionario de Autoridades 1726–1739). 
Aparentemente, los mercaderes de la región de Campeche también 
establecieron sus propias casas (¿barrio?) en un asentamiento que les 
permitió realizar transacciones económicas con otros mercaderes 
en el límite este del área maya.

En Yucatán, Landa (1959:39) reportó que los mercaderes llevaban 
“sal, y ropa, y esclavos a tierra de Ulúa y Tabasco, trocándolo todo 
por cacao y cuentas de piedra que eran su moneda”. Las palabras del 
obispo Landa sugieren que los mercaderes que salían de Yucatán—
aparentemente—realizaban la misma transacción económica en 
dos distintas regiones. Los mercaderes que se encontraban con otros 
mercaderes en Nito y/o sitios asociados con el río Ulúa y en Tabasco 
(¿Huimango?, ¿Coatzacoalcos al oeste de la Chontalpa?) compraban, 
vendían y/o canjeaban sus productos o mercancías.

Por el lado de Tabasco, Scholes y Roys (1968:31) mencionaron 
que mercaderes del centro de México “had their factories and 
warehouses at Mecoacan, Chilateupa, and Teutitlan Copilco, the 
modern Copilco. Here they sold their goods to local traders who 
took over the distribution”. De nueva cuenta, el punto de encuentro 
para el intercambio por trueque no fue un mercado—como pudo 



107Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

haber sido el de Coatzacoalcos que se localizaba a corta distancia al 
oeste de la Chontalpa—fueron sitios donde había talleres, almacenes y, 
posiblemente, unidades residenciales. La cita de Scholes y Roys (1968:31) 
sugiere que los mercaderes del centro de México pudieron haber 
tenido sus propios asentamientos con sus propios barrios y bodegas 
o almacenes, muy similar al barrio que los mercaderes de Acalán 
tenían en Nito. Además, estos mercaderes “vendieron” y/o trocaron 
sus mercancías con mercaderes procedentes de Yucatán y otras 
regiones quienes—posteriormente—las “vendieron” y/o trocaron en 
el área maya.

El fraile dominico Tomás de la Torre (1985) llegó a Chiapas en 1545 
d.C. y describió la región de Zinacantan ubicada en las tierras altas, pero 
no registró un mercado, a diferencia de McVicker (1974:549; véase 
también Gasco 2005:88) que sugirió que en el sitio de Ch’ivit Krus 
se encontraba el mercado de Zinacantan. De la Torre (en Ximénez 
1929–1931:tomo I, p. 360) registró que los habitantes del pueblo eran 
mercaderes, tenían “salinas comunes”, obtenían sal para su propio 
consumo y “para vender” y no se dedicaban a la agricultura debido 
a lo estéril de las tierras. Las salinas a las que se refirió de la Torre 
pueden haber sido las Salinas Atzam localizadas a muy corta distancia 
al sur de Ch’ivit Krus (Andrews 1983:61–62, Figuras 3.1 y 3.5; véase también 
Calnek 1988:21–24, Tablas 5–6).

De la Torre (en Ximénez 1929–1931:tomo I, p. 360) precisó que en 
el pueblo abundaban “todas las cosas porque acuden los Comarcanos 
aquí, no solamente pr. la sal, pero porque como son mercaderes acuden 
aquí las demás á comprar lo que han menester y venden también 
todo lo que traen”. Las descripciones del fraile de la Torre (en 
Ximénez 1929–1931:tomo I, p. 360) sobre el pueblo asociado a las salinas 
que congregaba a mercaderes residentes de los alrededores (= 
“Comarcanos”, Diccionario de Autoridades 1726–1739), sugieren lo 
siguiente. Primero, los mercaderes “compraban” entre ellos mismos 
ante la carencia o falta de alguna cosa que necesitaban (= “menester”, 
Diccionario de Autoridades 1726–1739) y vendían todo lo que traían y 
que—obviamente—no incluía sal. Segundo, esta “compra” y “venta” por 
los mercaderes (“Comarcanos”) pudo haberse realizado en uno o varios 



108 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

puntos del pueblo (¿Ch’ivit Krus?), así como en las inmediaciones de 
las Salinas de Atzam, y no parece haberse efectuado en un mercado.

Con relación a Ch’ivit Krus, McVicker (1974:549) reportó no haber 
encontrado en la superficie del sitio restos de construcción, como 
serían templos y estructuras utilizadas por jueces y/o alguaciles del 
mercado, considerando la analogía etnohistórica con el centro de 
México. McVicker (1974:549) solamente halló en superficie abundantes 
fragmentos de cerámica, obsidiana y restos de caracol jute nativos de 
ríos de tierras bajas del sur.

En las tierras altas de Guatemala, vale la pena mencionar que Ximénez 
(1929–1931:tomo I, p. 77) registró la existencia de un área fronteriza entre 
Comalapa y Chimaltenango donde “debía de haber un lugar libre y 
franco donde unos y otros comerciaban, y así se llamaba aquel paraje 
el tianguesillo, como se ve en los libros de Cabildo [década de 1530 
d.C.] recién conquistado aqueste Reino de donde sin duda proviene 
el mercado que hasta hoy se usa continuamente en aquel pueblo” 
[Chimaltenango]). Una lectura más detallada de esta oración revela 
dos palabras claves que son “paraje” y “proviene”. La primera de estas 
palabras significaba, en el siglo diecisiete, “sitio, estancia o lugar” y 
derivó del verbo “parar” en Latín (Diccionario de Autoridades 1726–
1739). La segunda palabra es el verbo “provenir”, cuyo significado era 
“nacer, proceder, originarse de alguna cosa como de su principio” 
(Diccionario de Autoridades 1726–1739). Con base en los significados 
de estas dos palabras, Ximénez (1929–1931:tomo I, p. 77) primero se 
refirió al “tianguesillo”—en la década de 1530 d.C.— como un lugar 
en el cual mercaderes paraban a comerciar entre unos y otros 
y, segundo, este sitio fue donde se originó o “nació” (fundó) el 
mercado de Chimaltenango que funcionaba en el siglo diecisiete en 
la región.

La referencia de Ximénez (1929–1931:tomo I, p. 77) sobre el tianguesillo 
como “un lugar libre y franco donde unos y otros comerciaban” en 
un área fronteriza entre Comalapa y Chimaltenango pudo haber sido 
un punto de encuentro exclusivo entre mercaderes quienes llegaban 
ahí para intercambiar sus mercancías. Además, llama la atención que 
Ximénez haya utilizado la palabra franco ya que esto implicaría 



109Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

que se trata de un centro de comercio y trasbordo o lugar (= “puerto”) 
franco. Si el tianguesillo reportado en las tierras altas de Guatemala 
fue un centro de trasbordo, entonces se trató de un sitio que tuvo 
acceso a excelentes o estupendas formas de transporte; fue un lugar 
en el que se concentraron una enorme variedad de individuos dedicados 
a actividades de comercio y que no eran originarios de la región o 
sitio; y debió de haber contado con una amplia infraestructura para 
juntar, almacenar y enviar a otros lugares productos o bienes (véase 
Hirth 2020:298). Por lo tanto, la función que tuvo el tianguesillo en 
el extremo sur del área maya—y a medio camino entre el Soconusco 
y Nito/Centroamérica—pudo haber sido igual o similar a la reportada 
en Mecoacan, Chilateupa y Teutitlan Copilco en Tabasco, Nito y 
sitios a lo largo del río Ulúa en Guatemala-Honduras y Ch’ivit Krus en 
Chiapas.

King (2015:34) correctamente señaló que las fuentes históricas 
no mencionan la existencia de mercados prehispánicos en 
Yucatán. Por otro lado, y como analizamos en esta sección, las fuentes 
históricas revelan otro tipo de información relacionada más bien 
con las actividades de intercambio que realizaban los mercaderes 
exclusivamente entre ellos mismos en asentamientos con una 
función muy especializada. Reconozco que estos sitios fueron lugares 
de encuentro e intercambio—en otras palabras, centros de comercio 
y trasbordo o puertos francos—e incluyeron a Nito (frontera 
entre Guatemala y Honduras), Mecoacan-Chilateupa-Copilco al 
oeste de la Chontalpa (Tabasco), Ch’ivit Krus-Salinas Atzam al 
oeste de Zinacantan (Chiapas) y el tianguesillo entre Comalapa y 
Chimaltenango (tierras altas de Guatemala). Cabe señalar que estos 
“puertos francos” se encontraban justo en las fronteras o límites 
oeste (Mecoacan-Chilateupa-Copilco), suroeste (Ch’ivit Krus-Salinas 
Atzam), este (Nito) y sur (Tianguesillo) del área maya.

Las fuentes históricas españolas conocidas hasta ahora de la 
primera mitad del siglo dieciséis no mencionan la existencia de 
otros centros de comercio y trasbordo en alguna otra región dentro 
del área maya, aunque la arqueología podría ayudar a su localización. 
Además, los mercaderes, después de haber vendido, comprado y 
trocado sus mercancías en esos cuatro “puertos francos”, se 



110 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

adentraron en al área maya para distribuirlas también vendiendo, 
comprando y trocando en distintas provincias y comunidades y 
estas transacciones económicas quizás no ocurrieron necesaria o 
prioritariamente en un mercado que ocurría de manera fija todos los 
días (véase también Fernández Tejedo 1996, 1997).

Ignorada analogía etnográfica

La información obtenida sobre los “puertos francos” revela que 
funcionaron como puntos exclusivos donde los mercaderes vendían/
compraban e intercambiaban por trueque diferentes productos. Estos 
mercaderes fueron quienes distribuyeron esos productos en el área 
maya como señalaron Scholes y Roys (1968:31). Los “puertos francos” 
reportados en la primera mitad del siglo dieciséis por los españoles 
en Nito, Mecoacan-Chilateupa-Copilco, Ch’ivit Krus-Salinas Atzam y 
el tianguesillo parecen ser una clara reminiscencia prehispánica de 
cómo operaban los mercaderes mayas ya que vendían, compraban 
y trocaban en una economía de intercambio de mercado. Quizás este 
intercambio pudo haberse empezado a realizar también en plazas que, 
a partir del siglo quince, poco a poco se convirtieron en lugares 
únicos o exclusivos donde se establecieron mercados de manera diaria 
o cotidiana y que no se asociaron con festivales y otras celebraciones.

En el siglo dieciséis, la fundación de mercados por los españoles 
promovió que se introdujeran “elementos propios de la economía 
mercantil española y el trueque se combinó con operaciones 
monetarias” (Pérez Castro 2012:241). Por ejemplo, de las Casas (1909:623) 
registró que el intercambio de mercado por trueque ocurrió en 
diferentes mercados localizados en dos distintas regiones. Una lectura 
más detallada de lo escrito por el fraile de las Casas (1909:623) revela que 
se refirió a mercados localizados en el centro de México y Guatemala, 
pero no dio los nombres de estos mercados. De las Casas (1909:623) fue 
muy específico cuando mencionó en su narrativa que los mercados de 
la Nueva España estaban cerca de templos, pero esta asociación no 
la mencionó para la Verapaz. Aquí debemos señalar la confusión 
de Feldman (1981:12) y King (2015:35, 37) cuando citan a de las Casas 
mencionando la cercanía entre un lugar de mercado y una estructura 
tipo templo en la Verapaz.



111Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

De las Casas (1909:623) también registró que en el centro de México “su 
manera de contractar era comutan unas cosas por otras … daban maíz 
por frisoles, y frisoles por cacao, y especialmente la sal”. En la primera 
sección de este trabajo se menciona que el intercambio de mercado 
por trueque fue también registrado por Hernández (1946), ya que le 
llamó la atención que aún formaba parte esencial de las transacciones 
económicas que se realizaban en mercados del centro de México. En 
las tierras altas de Guatemala, de las Casas (1909:623) observó que 
“comutan mantas de algodón por oro y por hachuelas de cobre, 
y oro por esmeraldas y turquesas y plumas”. Cabe indicar que esta 
referencia del fraile de las Casas no especifica si se refirió al trueque 
que realizaban mercaderes, o bien, al intercambio que se realizó en los 
mercados fundados por los españoles.

Un análisis más detallado del intercambio por trueque revela 
o pone en evidencia varios rasgos económicos y sociales que 
no han sido considerados por los investigadores mayistas cuando 
utilizan analogías etnográficas entre mercados modernos y mercados 
prehispánicos (véase, por ejemplo, Hutson y Dahlin 2017; King 2015; King 
y Shaw 2015). De hecho, en un trabajo etnográfico, Beals (1967:574) 
reportó que los vendedores en los mercados de Oaxaca son más 
bien consumidores y no comerciantes, ya que “llevan al mercado 
solamente las cantidades que necesitan vender a fin de comprar 
artículos de primera necesidad para el día. (El mercado tradicional, 
en este sentido, se aparta del acostumbrado juicio que el economista 
tiene de un sistema mercantil.)” Por lo tanto, la carga en objetos o 
mercancías que pudo haber transportado un mercader que operaba 
en el área maya debió de haber tenido un peso que facilitaba su 
transportación y así hacerla llegar a quienes la demandaban para el 
consumo cotidiano.

El intercambio de mercado comprando/vendiendo y por trueque 
pudo haber sido la vía por la cual los ocupantes de las distintas 
unidades domésticas del área maya pudieron haber tenido acceso a 
una amplia variedad de productos sin que haya existido físicamente 
un mercado. En cuanto al trueque, esta transacción económica debió 
de haberse efectuado en sus diferentes modalidades y, también, pudo 



112 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

haber mostrado al individuo en los distintos papeles sociales que tenía 
como miembro de una colectividad. A continuación, y empleando 
una perspectiva etnográfica, se presentan cinco características que 
muestran cómo opera el trueque hoy día en distintos mercados 
del centro de México. Esta transacción económica está viva o aún 
existe, aunque desafortunadamente, no ha sido tomada en cuenta por 
los investigadores que utilizan analogías etnográficas en sus intentos 
por reconstruir la economía maya prehispánica.

Primero, el trueque es la negociación inmediata donde la 
racionalidad simplemente económica no es suficiente en el 
intercambio o transacción ya que también hay una enorme y compleja 
serie de aspectos sociales que involucran “poder, representación, 
diferencia, prestigio y habilidad” (Arizpe 2009:93); por lo tanto, el 
trueque representa integración y estructura en relaciones sociales 
comunitarias que ayudan a la construcción de la cultura e identidad 
(Argueta Prado y Cortez Noyola 2016:81–82, 88). De hecho, el trueque 
promueve la cohesión social ya que actúa como un “vértice de 
reciprocidad, cooperación, hospitalidad, confianza” (Vera García 
2018:98). La cohesión social se hace evidente de manera cotidiana 
entre miembros de la misma familia, residentes de distintos barrios 
o sectores del asentamiento, habitantes de un pueblo o comunidad 
(Argueta Villamar 2016:42–43).

Segundo, cuando consideramos el aspecto social, los participantes 
juegan papeles muy particulares o específicos de acuerdo con atributos 
de género, estatus social, condición socioeconómica (Arizpe 2009:93; 
véase también Argueta Prado y Cortez Noyola 2016:81–82). Para Ferraro 
(2011:179), el trueque “encompasses relationships, ideas, values, and 
perceptions of the ‘transacting other’ and of oneself”. Por ejemplo, si 
consideramos la condición socio-económica, el éxito de un mercader 
“getting rich in a barter system is not to sell more at a constantly 
negotiated price, as in price-making markets, but rather to increase 
his/her social network and therefore increase the number of trade 
patterns” (Stanish y Coben 2013:426, véase también p. 427).

Tercero, los valores durante el trueque se acuerdan o convienen 
en el momento mismo que se efectúa o realiza el intercambio (Arizpe 



113Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

2009:92; Ferraro 2011:174; Pérez Flores 2016:55). La negociación durante 
el trueque hace que quienes realizan este intercambio no solamente 
tengan muy en cuenta el trabajo invertido en la obtención de un 
producto; la acción de dar y recibir también involucra que la persona 
“quien está negociando el cambio tiene que tener conocimiento de 
lo que está dando y está recibiendo, para poder hacer más sencillo 
el intercambio” (Pérez Flores 2016:55). Por ejemplo, en los mercados 
tradicionales del Valle de Tehuacán-Cuicatlán (Puebla-Oaxaca), quienes 
están involucrados en el intercambio por trueque establecen sus 
propias medidas de manera arbitraria, ya sea “por pieza, manojo, 
montón, puño, vasito, jícara, bolsa, cubeta, huacal, costal, lata de acero 
grande que se denomina ‘litro’, mediana o ‘medio litro’, o pequeña o 
‘un cuarto’, cucharada o por peso en gramos, un medio kilo, un cuarto 
de kilo, etc.” (Arellanes Cancino y Casas Fernández 2011:106).

Cuarto, no es simplemente la acción o el hecho de intercambiar, 
el trueque “encierra una larga experiencia para saber qué y con 
quién cambiar, cómo calcular, cuánto pedir, cómo negociar, cuándo 
aceptar, cuándo rechazar y seguir buscando” el bien o servicio que 
uno requiere o demanda (Arizpe 2009:92). Por ejemplo, quienes realizan 
el trueque en el mercado de Chalcatongo en la región de la Mixteca 
Alta (Oaxaca), están conscientes de que pueden cambiar una cosa 
por otra (sama); realizar un intercambio en el cual “por lo menos” 
o “aunque sea” no se fija o establece una cantidad de equivalencia 
(vasté); el intercambio involucra dar un 50 por ciento en producto 
y otro 50 por ciento en dinero (sava sava); intercambiar sin 
pago ya que se dan productos por servicios (sáni); intercambio por 
reciprocidad donde se recibe gratuitamente (kuta’ ú); intercambio 
para dar prestado (kuá’a nuu; véase Aparicio y Lope Alzina 2018:7–11, 
Tabla 1).

Quinto, el dinero en el trueque se suma a la lista de objetos que 
pueden ser trocados. El dinero “no longer acts as a ‘numeraire’, thus 
challenging the widespread notion of the generalizing character 
of ‘modern’ money that lies at the core of commodity exchange” 
(Ferraro 2011:174). Por lo tanto, el dinero en el trueque no tiene ese 
papel central de ser una medida de valor previamente establecida 
antes de realizar cualquier tipo de transacción económica.



114 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Resumiendo
En esta tercera sección destacan dos aspectos relacionados con las 

analogías históricas y etnográficas. Sobre las primeras se puede decir 
que las fuentes históricas primarias proporcionan valiosa información 
sobre mercaderes quienes se encontraban o coincidían en “puertos 
francos” para vender, comprar e intercambiar por medio del trueque 
objetos o bienes adquiridos en distintas regiones. De acuerdo con las 
fuentes coloniales, estos mercaderes no se encontraron en plazas que 
eran utilizadas como mercados; el intercambio económico parece 
haberse realizado entre ellos mismos y en distintos contextos 
de los centros de comercio y trasbordo. Quizás, a estos “puertos 
francos” se les sumó el binomio plaza y gente dando como resultado 
los espacios que llegaron a denominarse mercados. Por lo tanto, se 
puede proponer que, a partir del siglo quince, y definitivamente 
en el siglo dieciséis, las plazas funcionaron como mercados para el 
intercambio por trueque y también por compra-venta de objetos. 
Además, las plazas pudieron haber empezado a congregar más 
mercaderes y esto pudo haber sido acelerado por la fundación de 
mercados por los españoles.

Con relación a las analogías etnográficas, la información que deriva 
de ellas nos revela que los restos arqueológicos de objetos hallados en 
plazas, unidades domésticas y calzadas podrían estar representando 
la expresión material de transacciones económicas dominadas 
por trueque. Además, si las analogías etnográficas sugieren que los 
objetos adquiridos en las plazas por medio del trueque terminaron 
en las numerosas unidades domésticas, este hecho representaría 
una tercera alternativa para explicar la distribución espacial de 
restos materiales culturales en un asentamiento, considerando 
que esa distribución pudo haber sido también producida por una 
economía de intercambio de mercado de compra y venta, o bien, 
por redistribución centralizada (Cobos 2023; Renfrew 1977; Stark y 
Garraty 2010). Para la arqueóloga o arqueólogo resultará un verdadero 
reto explicar si las huellas materiales encontradas en un asentamiento 
pueden ser identificadas como el resultado de personas que fueron 
al mercado a comprar bienes o productos de acuerdo a precios 



115Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

de venta; o si estos bienes o productos llegaron a las personas de la 
comunidad mediante una redistribución centralizada realizada por 
autoridades políticas centrales, gobernantes y/o miembros de la élite; 
o si las personas intercambiaron por medio del trueque bienes tanto 
en sus unidades domésticas como en calzadas y plazas.

Conclusiones
Los documentos coloniales, así como datos lingüísticos y 

etnográficos proporcionan información relevante sobre tres temas 
analizados en este trabajo. Estos temas incluyen a las fuentes 
históricas asociadas a lugares de mercado, la coexistencia del 
trueque con el pago en “monedas” equivalentes en cacao, textiles y 
sal en las transacciones de intercambio de mercado, la existencia de 
mercaderes quienes obtuvieron al por mayor bienes o productos que 
pudieron haber sido vendidos a y/o trocados con otros mercaderes y 
personas, o bien, los traspasaron a otros mercaderes quienes a su vez 
se encargaron de venderlos y/o canjearlos también.

En la sección relacionada con las fuentes históricas, estas registran la 
existencia de un mercado prehispánico en Zapotulan y la fundación 
de mercados por españoles en Tabasco y la Verapaz (Guatemala). Las 
referencias sobre la existencia de lugares de mercado en Yucatán 
(mencionada por Landa) y El Salvador (Izalco y Ahuachapán) no 
precisan si se trató de mercados prehispánicos o mercados fundados 
por los españoles. Además, hay información secundaria proporcionada 
tanto por Mártir de Anglería y Gonzalo Fernández de Oviedo y 
Valdés quienes nunca estuvieron ni en la Nueva España ni en el 
área maya y sus descripciones se basaron en información verbal y 
escrita de individuos quienes participaron en la conquista de México. 
Cabe indicar que la narrativa tanto de Anglería como de Fernández 
de Oviedo y Valdés presentan imprecisiones y/o es ambigua y esto 
conduce a la confusión que aleja al lector de los hechos del pasado, 
especialmente si se utiliza el argumento de que el mercado de Tlatelolco 
es el arquetipo para comprender el funcionamiento de lugares de 
mercado en Mesoamérica.



116 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Seguir la propuesta de que Tlatelolco es el modelo de mercado 
para Mesoamérica nos lleva a afirmar que los mercados en el área maya 
también funcionaron diariamente durante tiempos prehispánicos, sin 
embargo, esto no parece haber ocurrido durante los períodos preclásico 
y clásico. En este trabajo se argumenta que este funcionamiento de 
todos los días ocurrió muy tardíamente, probablemente en la 
segunda mitad del siglo quince o inicios del siglo dieciséis. Previo a 
la aparición o el uso exclusivo de plazas como lugares de mercado 
en el área maya, estos espacios abiertos parecen haber sido utilizados 
al mismo tiempo para un sin número de actividades religiosas 
(celebraciones calendáricas), sociales y/o políticas (eventos musicales, 
conmemoraciones de entronizaciones) y también económicas 
(trueque y compra/venta de productos como parte de un intercambio 
de mercado) desde el período preclásico. Además, la frecuencia en 
el uso de esas plazas debió de haber ocurrido periódicamente después 
de haber transcurrido cierto número de días, situación muy similar 
reportada en otros mercados del centro de México.

En la sección dedicada a la evidencia lingüística se puso especial 
atención a las palabras *k’iwik (feria, mercado, plaza donde se vende 
y se compra), *k’aay/*tx’a7-iy (comprar/vender) y k’ex (trueque). Un 
primer hecho que desataca entre estos tres términos es que la palabra 
trueque existía desde el preclásico temprano y su uso entre los distintos 
hablantes de proto-maya parece prefechar por varios siglos la aparición 
de las palabras *k’iwik y *k’aay/*tx’a7-iy. Aparentemente, estas dos 
palabras empezaron a utilizarse en el lenguaje maya durante el 
preclásico medio y—durante este período—se les pudo haber sumado 
el término trueque, lo cual reflejaría la existencia de transacciones 
económicas en el intercambio de mercado. Comprar/vender e 
intercambiar por medio del trueque fueron actividades económicas que 
pudieron haberse realizado simultáneamente en un amplio número de 
espacios abiertos que incluyeron calzadas, plazas, patios asociados con 
unidades domésticas, áreas abiertas en los alrededores o periferia de las 
comunidades.

La evidencia lingüística también muestra un variado vocabulario 
que se refiere a transacciones económicas que no han sido 



117Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

considerados en el estudio de mercados prehispánicos del área 
maya. En su estado actual, la propuesta del funcionamiento de 
mercados atribuye el uso exclusivo de espacios abiertos o plazas 
(*k’iwik) para proponer que fueron los lugares donde predominó 
una economía de mercado consistente en intercambios económicos 
de compra y venta. Sin embargo, cuando se suman las descripciones 
de los conquistadores españoles a ese variado vocabulario de términos 
económicos en lengua maya, resulta evidente que los conquistadores 
claramente se refirieron al intercambio de productos y/o bienes por 
trueque (conmutar). Sin lugar a duda, el intercambio por este tipo de 
transacción económica pudo haber incluido plazas y otros espacios 
abiertos y su práctica económica tiene más de tres mil años de 
existencia considerando que inició en el preclásico temprano. De 
hecho, el trueque aún existe y se realiza en numerosos mercados de 
México y esto ha sido ignorado en la reconstrucción de la economía 
maya prehispánica.

Los ejemplos etnográficos sobre el funcionamiento de mercados 
presentados en este trabajo revelan la coexistencia de dos formas 
de intercambio prehispánico que aún existen en México y no son 
mutuamente excluyentes. Estas dos formas de transacción económica 
tienen serias implicaciones arqueológicas no solamente en la forma 
en la cual se ha interpretado el funcionamiento de plazas, sino 
también sobre nuestra explicación de la evidencia material hallada 
en la periferia de estos espacios abiertos. Por lo tanto, quienes 
compraron objetos o bienes en las plazas/ mercados los adquirieron 
pagando el precio de venta, o bien, productos y/o bienes pudieron 
haber sido intercambiados por trueque, cualquiera que hubiera sido el 
caso, las personas involucradas en estas transacciones económicas 
salieron beneficiadas.

Un tercer tema analizado en este trabajo fue destacar la 
existencia de mercaderes quienes compraron y vendieron al por 
mayor ya que realizaban transacciones económicas en centros 
comerciales o “puertos francos”. La revisión de las fuentes españolas 
primarias revela la existencia de estos mercaderes quienes poseían 
sus propios almacenes o bodegas en distintos puntos del área 



118 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

maya y esto no había sido reconocido en la literatura económica 
del área maya.

Las actividades económicas de los mercaderes operando en 
“puertos francos” solamente ha destacado que existieron mercaderes 
que se dirigían a Honduras y Tabasco a “comerciar”. Sin embargo, una 
mirada más detallada a la evidencia histórica revela que las transacciones 
económicas se realizaban únicamente entre mercaderes quienes se 
encontraban en “puertos francos” a donde llegaban con sus productos 
desde otras áreas o regiones. Quizás, estos mercaderes vendieron 
sus productos a vendedores ambulantes quienes se encargaron de 
distribuirlos al público en general para su uso y/o consumo, o bien, 
los mercaderes que compraban al mayoreo pudieron también haber 
operado vendiendo al por menor. Estas dos formas de venta de 
productos en el área maya pudieron haber funcionado simultáneamente.

La propuesta de que existieron mercados en el área maya suena 
sugestiva, sin embargo, atribuirles a las plazas de los asentamientos 
mayas un único funcionamiento caracterizado por el intercambio de 
mercado donde las transacciones económicas solamente se realizaban 
por compra y venta limita la interpretación y esto puede resultar en 
un sesgo en la explicación arqueológica. Las precisiones realizadas 
en este trabajo sobre datos históricos coloniales, lingüísticos y 
etnográficos muestran que no han sido considerados con la profundidad 
que merecen—en otras palabras, resulta sumamente inexacto tomarlos 
a la ligera y apoyarse en fuentes secundarias, especialmente cuando 
se utilizan para interpretar la evidencia arqueológica.

Agradecimientos. Agradezco a las/los evaluadoras/evaluadores 
anónimos sus valiosos comentarios y señalamientos realizados sobre 
este manuscrito que fueron incluidos en este texto. Cabe señalar 
que la interpretación final de esos comentarios y señalamientos son 
responsabilidad total del autor de este trabajo.



119Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

References
Acuña, René 

1979 Dos diccionarios de la lengua pocom: Una discusión crítica. 
Estudios de Cultura Maya XII:241–256.
1991 Arte breve y vocabularios de la lengua Po3om. Basado en 
los manuscritos de fray Pedro Morán y fray Dionisio de Zúñiga. 
Instituto de Investigaciones Filológicas, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Ciudad de México.

Aliphat, Mario y Laura Caso Barrera
2006 Arqueología y etnohistoria: Circuitos de intercambio 
en el río Usumacinta y sus afluentes. En XIX Simposio 
de Investigaciones Arqueológicas en Guatemala, 2005, 
editado por Juan Pedro Laporte, Bárbara Arroyo y Héctor 
E. Mejía, tomo II:813–825. Ministerio de Cultura y Deportes, 
Instituto de Antropología e Historia, Asociación Tikal, 
Fundación Arqueológica del Nuevo Mundo, Guatemala.
Anaya Hernández, Armando, Kathryn Reese-Taylor, Debra S. 
Walker y Nicholas P. Dunning

2021 The Neighborhood Marketplaces of Yaxnohcah. 
Archaeological Papers of the American Anthropological 
Association 32:128–142.

Andrews, Anthony P.

1983 Maya Salt Production and Trade. University of Arizona 
Press, Tucson.

Andrews, Anthony P., Antonio Benavides Castillo y Grant D. Jones

2006 Ecab: A Remote Encomienda of Early Colonial Yucatan. 
En Reconstructing the Past: Studies in Mesoamerican and 
Central American Prehistory, editado por David M. Pendergast 
y Anthony P. Andrews, pp. 5–32. BAR International Series 1529. 
Archaeopress, Oxford.

Aparicio Aparicio, Juan Carlos y Diana Gabriela Lope-Alzina 2018

Formas locales de intercambio en un mercado tradicional de la 
Mixteca Alta, Oaxaca, México. Ethnoscientia V(3):1–13.



120 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

2011 Los mercados tradicionales del Valle de Tehuacán-Cuicatlán:

Antecedentes y situación actual. Revista Nueva Antropología 
XXIV(74):93–124.

Argueta Prado, Jorge Q. y Martín Cortez Noyola

2016 Trueque, intercambio y reciprocidad: Economía solidaria en 
las comunidades purépecha de Michoacán. Revista Etnobiología 
14(2):79–89.

Argueta Villamar, Arturo

2016 El estudio etnobioecológico de los tianguis y mercados en 
México. Revista Etnobiología 14(2):38–46. Arizpe, Lourdes

2009 El patrimonio cultural inmaterial de México: Ritos 
y festividades. H. Cámara de Diputados, LX Legislatura, 
Universidad Nacional Autónoma de México, CONACULTA, 
Ciudad de México.

Arnauld, Marie-Charlotte

1993 Los territorios políticos de las cuencas de Salamá, Rabinal 
y Cubulco en el Postclásico (Baja Verapaz, Guatemala). En 
Representaciones del espacio político en las tierras altas de 
Guatemala, coordinado por Alain Breton, pp. 55–138. Cuadernos 
de Estudios Guatemaltecos 2, Centro de Estudios Mexicanos y 
Centroamericanos, Ciudad de México.

Arzápalo Marín, Ramón

1995 Calepino de Motul: Diccionario maya-español, 3 tomos. 
Instituto de Investigaciones Antropológicas, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Ciudad de México.

Baron, Joanne P.

2018 Ancient Monetization: The Case of Classic Maya Textiles.

Journal of Anthropological Archaeology 40:100–113.

Barrera Vásquez, Alfredo

1980 Diccionario Maya Cordemex. Ediciones Cordemex, Mérida, 



121Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Yucatán, México.

Beals, Ralph

1967 Un sistema tradicional de mercado. América Indígena 
27:566–580.

Becker, Marshal Joseph

2015 Ancient Maya Markets: Architectural Grammar and 
Market Identifications. En The Ancient Maya Marketplace: The 
Archaeology of Transient Space, editado por Eleanor M. King, pp. 
90–110. University of Arizona Press, Tucson.

Benavente, Fray Toribio de (Motolinía)

1914 Historia de los Indios de la Nueva España. Herederos de Juan 
Gili, Editores, Barcelona.

Benzoni, Girolamo

1857 History of the New World (1565). Imprenta de Hakluyt 
Society, Londres.

Berdan, Frances F.

2023 The Aztec Economy. Cambridge Elements: Ancient and Pre-
Modern Economies, Cambridge University Press, Cambridge.

Berdan, Frances F. y Michael E. Smith

2021 Everyday Life in the Aztec World. Cambridge University 
Press, Cambridge.

Blanton, Richard E.

1996 The Basin of Mexico Market System and the Growth of 
Empire. En Aztec Imperial Strategies, editado por Frances F. 
Berdan, Richard E. Blanton, Elizabeth H. Boone, Mary G. Hodge, 
Michael E. Smith y Emily Umberger, pp. 47–84. Dumbarton 
Oaks Research Library and Collection, Washington, DC.

Boucher, Sylviane y Lucía Quiñones

2007 Entre mercados, ferias y festines: Los murales de la Sub I-4 de 



122 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Chiik Nahb, Calakmul. MAYAB 19:27–50. Sociedad Española de 
Estudios Mayas. Universidad Complutense de Madrid, Madrid.

Calnek, Edward E.

1988 Highland Chiapas before the Spanish Conquest. En 
Archaeology, Ethnohistory, and Ethnoarchaeology in the 
Maya Highlands of Chiapas, Mexico. Papers of the New World 
Archaeological Foundation 55. Brigham Young University, Provo.

Campbell, Lyle

1984 The Implications of Mayan Historical Linguistics for Glyphic 
Research. En Phoneticism in Mayan Hieroglyphic Writing, 
editado por John S. Justeson y Lyle Campbell, pp. 1–16. Institute 
for Mesoamerican Studies, Publication 9. State University of New 
York at Albany, Albany.

Campbell, Lyle

2017 Mayan History and Comparison. En The Mayan Languages, 
editado por Judith Aissen, Nora C. England y Roberto Zavala 
Maldonado, pp. 43–61. Routledge, Londres.

Cap, Bernadette

2011 Investigating an Ancient Maya Marketplace at Buenavista 
del Cayo, Belize. Research Reports in Belizean Archaeology 8:241–
253. Institute of Archaeology, NICH, Belize.

2015a Classic Maya Economies: Identification of a Marketplace 
at Buenavista del Cayo, Belize. Unpublished Ph.D. dissertation, 
Department of Anthropology, University of Wisconsin–Madison, 
Madison.

2015b How to Know It When We See It: Marketplace Identification 
at the Classic Maya site of Buenavista del Cayo, Belize. En The 
Ancient Maya Marketplace: The Archaeology of Transient Space, 
editado por Eleanor M. King, pp. 111–137. University of Arizona 
Press, Tucson.

Cap, Bernadette



123Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

2020 A View of Maya Market Exchange from the Late Classic 
Buenavista del Cayo Marketplace. En The Real Business of 
Ancient Maya Economies, editado por Marilyn A. Masson, David 
A. Freidel y Arthur A. Demarest, pp. 387–402. University Press of 
Florida, Gainesville.

Cap, Bernadette, Meaghan Peuramaki-Brown y Jason Yaeger

2015 Shopping for Household Goods at the Buenavista del Cayo 
Marketplace. Research Reports in Belizean Archaeology 12:25–36. 
Institute of Archaeology, NICH, Belize.

Cap, Bernadette, Jason Yaeger y M. Kathryn Brown

2017 The Plazas of Buenavista del Cayo: History, Economy, and 
Politics. Research Reports in Belizean Archaeology 14:41–51. 
Institute of Archaeology, NICH, Belize.

Carrasco Vargas, Ramón y María Cordeiro Baqueiro

2012 The Murals of Chiik Nahb Structure Sub 1-4, Calakmul, 
Mexico. En Maya Archaeology 2, editado por Charles Golden, 
Stephen Houston y Joel Skidmore, pp. 8–59. Precolumbian 
Mesoweb Press, San Francisco.

Casado Alonso, Hilario

2001 Medina del Campo Fairs and the Integration of Castile 
into Fifteenthto Sixteenth-Century European Economy. En Fiere 
e mercati nella integrazione delle economie europee: Secc. XIII–
XVIII, editado por Simonetta Cavaciocchi, pp. 495–517. Atti delle 
Settimane di Studi e altri convegni 32, el 8–12 de mayo de 2000, 
Le Monnier, Florencia.

Casado Alonso, Hilario

2018 Comprar y vender en las ferias de Castilla durante los 
siglos quince y dieciséis. En Faire son marché au Moyen Âge: 
Méditerranée Occidentale XIIIe–XVIe, estudios reunidos por 
Judicaël Petrowiste y Mario Lafuente Gómez, pp. 111–131. 
Collection de la Casa de Velázquez, tomo 166. Casa de Velázquez, 
Madrid.



124 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Chamberlain, Robert S.

1948 The Conquest and Colonization of Yucatan 1517–1550. 
Carnegie Institution Publication 582. Carnegie Institution, 
Washington, DC.

Chase, Arlen F., Diane Z. Chase, Richard E. Terry, Jacob M. Horlacher 
y Adrian S. Z. Chase

2015 Markets among the Ancient Maya. En The Ancient Maya

Marketplace: The Archaeology of Transient Space, editado por 
Eleanor M. King, pp. 226–250. University of Arizona Press, 
Tucson.

Chase, Diane Z. y Arlen F. Chase

2014 Ancient Maya Markets and the Economics of Integration of 
Caracol, Belize. Ancient Mesoamerica 25:239–250.

2020 The Ancient Maya Economic Landscape of Caracol, Belize. 
En

The Real Business of Ancient Maya Economies, editado por 
Marilyn

A. Masson, David A. Freidel y Arthur A. Demarest, pp. 132–148. 
University Press of Florida, Gainesville.

Ciudad Real, Antonio de

2001 Calepino Maya de Motul. Primera edición crítica y anotada 
por René Acuña. Plaza y Valdés Editores, Ciudad de México.

Cobos, Rafael

2023 Chichen Itza and its Economy at the End of the Classic 
Period: Tribute, Centralized Redistribution, and Maritime 
Stations. Ancient Mesoamerica 34:522–544.

Códice Chimalpopoca

1975 Anales de Cuauhtitlan [1570] y Leyenda de los Soles [1558]. 
Traducido del náhuatl por Primo Feliciano Velázquez. Instituto 
de Investigaciones Históricas, Primera Serie Prehispánica 1. 



125Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México.

Coronel, Eric G., Scott Hutson, Aline Magnoni, Chris Balzotti, Austin 
Ulmer y Richard E. Terry

2015 Geochemical Analysis of Late Classic and Post Classic Maya

Marketplace Activities at the Plazas of Cobá, Mexico. Journal of 
Field Archaeology 40:89–109.

Cortés, Hernán

1963 Cartas de relación de la conquista de México. Biblioteca 
Porrúa 2. Editorial Porrúa, Ciudad de México.

1983 Cartas de relación de la conquista de México. Colección 
Austral 547. Espasa-Calpe Mexicana, Ciudad de México.

Dahlin, Bruce H., Christopher T. Jensen, Richard E. Terry, David R. 
Wright y Timothy Beach

2007 In Search of an Ancient Maya Market. Latin American 
Antiquity 18:363–384.

Dahlin, Bruce H., Daniel Bair, Tim Beach, Matthew Moriarty y 
Richard Terry

2010 The Dirt on Food: Ancient Feasts and Markets among the 
Lowland Maya. En Pre-Columbian Foodways: Interdisciplinary 
Approaches to Food, Culture, and Markets in Ancient 
Mesoamerica, editado por John E. Staller y Michael Carrasco, pp. 
191–232. Springer, Nueva York, Dordrecht, Heidelberg y Londres.

D’Anghera, Peter Martyr

1912 De Orbe Novo: The Eight Decades of Peter Martyr D’Anghera. 
Traducido del latín, con notas e introducción por Francis 
Augustus MacNutt, 2 tomos. G. P. Putnam, Nueva York y Londres. 
de la Torre, Fray Tomás

1985 Diario de viaje de Salamanca a Ciudad Real de Chiapa, 
1544–1545. Editorial OPE, Caleruega, Burgos.

De las Casas, Fray Bartolomé



126 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

1909 Apologética historia de las Indias, editado por Manuel 
Serrano y Sanz, tomo 1. Nueva Biblioteca de Autores Españoles 
13. Bailly, Baillière e Hijos, Madrid.

De las Casas, Fray Bartolomé

1967 Apologética historia sumaria, 2 tomos. Universidad 
Nacional Autónoma de México, Ciudad de México.

Delgado García, Maribel

2017 La puntuación en documentos novohispanos: Una mirada 
descriptiva. Anuario de Letras: Lingüística y Filología V:5–36.

Díaz del Castillo, Bernal

1966 Historia verdadera de la conquista de la Nueva España. 
Editorial Porrúa, Ciudad de México.

Diccionario de Autoridades

1726–1739 Diccionario de la lengua castellana en que se explica 
el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad, con 
las phrases o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras 
cosas convenientes al uso de la lengua. Real Academia Española, 
Madrid.

Durán, Fray Diego

1867 Historia de las Indias de Nueva España y Islas de Tierra 
Firme, tomo Imprenta de J. M. Andrade y F. Escalante, México.

1880 Historia de las Indias de Nueva España y Islas de Tierra 
Firme, tomo II Imprenta de Ignacio Escalante, México. Durand-
Forest, Jacqueline

1971 Cambios económicos y moneda entre los aztecas. Estudios de 
Cultura Nahuatl IX:105–124.

Eppich, Keith

2020 Commerce, Redistribution, Autarky, and Barter: The 
Multitiered Urban Economy of El Perú-Waka’, Guatemala. 
En The Real Business of Ancient Maya Economies, editado por 



127Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Marilyn A. Masson, David A. Freidel y Arthur A. Demarest, pp. 
149–148. University Press of Florida, Gainesville.

Eppich, Keith y David Freidel

2015 Markets and Marketing in the Classic Maya Lowlands. En 
The Ancient Maya Marketplace: The Archaeology of Transient 
Space, editado por Eleanor M. King, pp. 195–225. University of 
Arizona Press, Tucson.

Feinman, Gary M. y Christopher P. Garraty

2010 Preindustrial Markets and Marketing: Archaeological 
Perspectives. Annual Review of Anthropology 39:167–191.

Feldman, Lawrence H.

1978a Inside a Mexica Market. En Mesoamerican Communication 
Routes and Cultural Contacts, editado por Thomas A. Lee, Jr. 
y Carlos Navarrete, pp. 219–222. Papers of the New World 
Archaeological Foundation 40. Brigham Young University, 
Provo.

Feldman, Lawrence H.

1978b Moving Merchandise in Protohistoric Central 
Quauhtemallan. En Mesoamerican Communication Routes 
and Cultural Contacts, editado por Thomas A. Lee, Jr. y Carlos 
Navarrete, pp. 7–17. Papers of the New World Archaeological 
Foundation 40. Brigham Young University, Provo.

Feldman, Lawrence H.

1981 Definiendo un estado pokom. Anales de la Academia de 
Geografía e Historia de Guatemala LV:7–22.

Feldman, Lawrence H.

1985 A Tumpline Economy: Production and Distribution Systems 
in Sixteenth-Century Eastern Guatemala. Labyrinthos, Culver 
City.

Feldman, Lawrence H.



128 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

2000 FAMSI Research Report, Crystal River, Florida. Fernández 
de Oviedo y Valdés, Gonzalo 1853 Historia general y natural 
de las Indias, islas y tierra-firme del mar océano, tomo II de la 
segunda parte, III de la obra, cotejada y enriquecida por D. José 
Amador de los Ríos. Imprenta de la Real Academia de la Historia, 
Madrid.

Fernández Tejedo, Isabel

1996 Intercambio sin mercados entre los mayas de las tierras 
bajas. En Temas Mesoamericanos, coordinado por Sonia 
Lombardo y Enrique Nalda, pp. 111–133. Colección Obra Diversa, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia y Dirección 
General de Publicaciones del Consejo Nacional para la Cultura y 
las Artes, Ciudad de México.

Fernández Tejedo, Isabel

1997 El ppolom, mercaderillo o regatón. Arqueología Mexicana 
28:46–53. Ferraro, Emilia 2011 Trueque: An Ethnographic Account 
of Barter, Trade and Money in Andean Ecuador. The Journal of 
Latin American and Caribbean Anthropology 16:168–184.

Folan, William J., Ellen R. Kints y Laraine A. Fletcher

1983 Coba: A Classic Maya Metropolis. Academic Press, Nueva 
York. García de Palacio, Diego

1983 Carta-relación, relación y forma. Fuentes para el estudio de 
la cultura maya 2. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Ciudad de México.

García Peláez, Francisco de Paula

1851 Memorias para la historia del antiguo reyno de Guatemala, 
3 tomos. Establecimiento tipográfico de L. Luna, Guatemala.

Garraty, Christopher P.

2010 Investigating Market Exchange in Ancient Societies: A 
Theoretical Review. En Archaeological Approaches to Market 
Exchange in Ancient Societies, editado por Christopher P. Garraty 



129Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

y Barbara L. Stark, pp. 3–32. University Press of Colorado, Boulder.

Garraty, Christopher P. y Barbara L. Stark (editores)

2010 Archaeological Approaches to Market Exchange in Ancient 
Societies. University Press of Colorado, Boulder.

Gasco, Janine

2005 The Consequences for Spanish Colonial Rule for the 
Indigenous Peoples of Chiapas, Mexico. En The Postclassic 
to Spanish-Era Transition in Mesoamérica: Archaeological 
Perspectives, editado por Susan Kepecs y Rani T. Alexander, pp. 
77–96. University of New Mexico, Albuquerque.

Gasco, Janine y Frances F. Berdan

2003 International Trade Centers. En The Postclassic 
Mesoamerican World, editado por Michael E. Smith y Frances 
F. Berdan, pp. 109–116. University of Utah Press, Salt Lake City.

Golden, Charles, Andrew Scherer, Whittaker Schroder, Clive Vella 
y Alejandra Roche Recinos

2020 Decentralizing the Economies of the Maya West. En The 
Real Business  of  Ancient  Maya  Economies, editado por Marilyn 
Masson, David A. Freidel y Arthur A. Demarest, pp. 403–407. 
University Press of Florida, Gainesville.

Góngora Salas, Ángel

2003 Proyecto noreste de Yucatán: Prospección arqueológica 
noreste de Yucatán, México. FAMSI Research Report, Crystal 
River, Florida.

Hastorf, Christine A.

2017 The Social Archaeology of Food. Cambridge University 
Press, Cambridge.

Henderson, John S.

1977 The Valle de Naco: Ethnohistory and Archaeology in 
Northwestern Honduras. Ethnohistory 24:363–377.



130 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Hernández, Francisco

1943 Historia de las plantas de Nueva España, tomo III. Instituto 
de Biología, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Imprenta Universitaria México, Ciudad de México.

1946 Antigüedades de la Nueva España. Editorial Pedro Robredo, 
Ciudad de México. 

Herrera y Tordesillas, Antonio de

1726 Historia general de los hechos de los castellanos en las islas i 
tierra firme del mar oceano. Imprenta real de Nicolás Rodríguez 
Franco, Madrid.

Hirth, Kenneth

2020 The Organization of Ancient Economies. A Global 
Perspective. Cambridge University Press, Cambridge.

Hirth, Kenneth G.

1998 The Distributional Approach: A New Way to Identify 
Marketplace Exchange in the Archaeological Record. Current 
Anthropology 39:451–476.

Hirth, Kenneth G.

2016 The Aztec Economic World: Merchants and Markets in 
Ancient Mesoamerica. Cambridge University Press, Nueva York.

Hofling, Charles A.

2009 The Linguistic Context of the Kowoj. En The Kowoj: Identity, 
Migration, and Politics in Late Postclassic Petén, Guatemala, 
editado por Prudence M. Rice y Don S. Rice, pp. 70–79. University 
Press of Colorado, Boulder.

Hofling, Charles A.

2018 Cambio diacrónico en la familia lingüística yucatecana. 
Cuadernos de Lingüística de El Colegio de México 5:6–46.

Hopkins, Nicholas A.



131Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

2013 Mayan Words for “Market” and Related Concepts. Ponencia 
presentada en la Conferencia Arqueológica de Chacmool, Calgary, 
Alberta.

Humphrey, Carolin y Stephen Hugh-Jones

1992 Introduction: Barter, Exchange, and Value. En Barter, 
Exchange and Value: An Anthropological Approach, editado por 
Caroline Humphrey y Stephen Hugh-Jones, pp. 1–20. Cambridge 
University Press, Cambridge.

Hutson, Scott R.

2020 Similar Markets, Different Economies. En The Real Business 
of Ancient Maya Economies, editado por Marilyn A. Masson, 
DavidFreidel y Arthur A. Demarest, pp. 57–78. University Press 
of Florida, Gainesville.

Hutson, Scott R. y Bruce H. Dahlin

2017 Introduction: The Long Road to Maya Markets. En Ancient 
Maya Commerce: Multidisciplinary Research at Chunchucmil, 
editado por Scott R. Hutson, pp. 3–25. University Press of Colorado, 
Boulder.

Hutson, Scott R., Richard E. Terry y Bruce H. Dahlin

2017 Marketing within Chunchucmil. En Ancient Maya 
Commerce: Multidisciplinary Research at Chunchucmil, editado 
por Scott R. Hutson, pp. 241–271. University Press of Colorado, 
Boulder.

Ichon, Alain

1979 Rescate arqueológico en la cuenca del río Chixoy, 1. 
Informe preliminar (proyecto RCP 500 del Centro Nacional de 
Investigación Científica de Francia). Misión Científica Franco-
Guatemalteca, Guatemala.

Inomata, Takeshi

2006 Plazas, Performers, and Spectators: Political Theaters of the 
Classic Maya. Current Anthropology 47:805–842.



132 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Jones, Christopher

1991 Cycles of Growth at Tikal. En Classic Maya Political History: 
Hieroglyphic and Archaeological Evidence, editado por T. Patrick 
Culbert, pp. 102–127. Cambridge University Press, Cambridge.

Jones, Christopher

1996 Excavations in the East Plaza of Tikal. Tikal Report 16. 
University Museum Publications, University of Pennsylvania, 
Philadelphia.

2015 The Marketplace at Tikal. En The Ancient Maya Marketplace: 
The Archaeology of Transient Space, editado por Eleanor M. 
King, pp. 67–89. University of Arizona Press, Tucson.

Kaufman, Terrence, con John Justeson

2003 FAMSI Research Report, Crystal River, Florida. King, 
Eleanor M.

2015 The Ethnohistoric Evidence for Maya Markets and its 
Archaeological Implications. En The Ancient Maya Marketplace: 
The Archaeology of Transient Space, editado por Eleanor M. 
King, pp. 33–66. University of Arizona Press, Tucson.

King, Eleanor M.

2020 Modeling Maya Markets. En The Real Business of Ancient 
Maya Economies, editado por Marilyn A. Masson, David A. 
Freidel y Arthur A. Demarest, pp. 14–27. University Press of 
Florida, Gainesville.

King, Eleanor M.

2021 Implications of the Marketplace at Maax Na, Belize. 
Archaeological Papers of the American Anthropological 
Association 32:157–167.

2015 Research on Maya Markets. En The Ancient Maya 
Marketplace: The Archaeology of Transient Space, editado por 
Eleanor M. King, pp. 3–32. University of Arizona Press, Tucson.

Ladero Quesada, Miguel-Ángel



133Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

1994 Las ferias de Castilla, siglos XII a XV. Comité Español de 
Ciencias Históricas, Madrid.

Landa, Fray Diego de

1959 Relación de las cosas de Yucatán. Editorial Porrúa, Ciudad 
de México.

LeCount, Lisa J.

2016 Classic Maya Marketplaces and Exchanges: Examining 
Market Competition as a Factor for Understanding Commodity 
Distributions. En Alternative Pathways to Complexity, editado 
por Lane F. Fargher y Verenice Y. Heredia Espinoza, pp. 155–173. 
University Press of Colorado, Boulder.

Lovell, W. George, Christopher H. Lutz y Wendy Kramer

2020 Strike Fear in the Land: Pedro de Alvarado and the Conquest 
of Guatemala, 1520–1524. University of Oklahoma Press, Norman.

Mackie, Sedley (editor)

1924 An Account of the Conquest of Guatemala in 1524 by Pedro 
de Alvarado, with a Facsimile of the Spanish Original, 1525. The 
Cortes Society, Nueva York.

Martin, Simon

2012 Hieroglyphs from the Painted Pyramid: The Epigraphy 
of Chiik Nahb Structure Sub 1-4, Calakmul, Mexico. En Maya 
Archaeology 2, editado por Charles Golden, Stephen Houston 
y Joel Skidmore, pp. 60–81. Precolumbian Mesoweb Press, San 
Francisco.

Masson, Marilyn A. y David A. Freidel

2012 An Argument for Classic Era Maya Market Exchange. 
Journal of Anthropological Archaeology 31:455–484.

Masson, Marilyn A. y David A. Freidel

2013 Wide Open Spaces: A Long View of the Importance of Maya 
Market Exchange. En Merchants, Markets, and Exchange in the 



134 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Pre-Columbian World, editado por Kenneth G. Hirth y Joanne 
Pillsbury, pp. 201–228. Dumbarton Oaks Research Library and 
Collection, Washington, DC.

McVicker, Donald E.

1974 Variation in Protohistoric Maya Settlement Pattern. 
American Antiquity 39:546–566.

Miles, Suzanne W.

1957 The Sixteenth-Century Pokom-Maya: A Documentary 
Analysis of Social Structure and Archaeological Setting. 
Transactions of the American Philosophical Society 47:733–781.

Navarro Espinach, Germán y Concepción Villanueva Morte 
(coordinadores)

2017 Industrias y mercados rurales en los reinos hispánicos, 
siglos XIII–XV. Monografías de la Sociedad Española de Estudios 
Medievales 9. Sociedad Española de Estudios Medievales, Murcia.

Pérez Castro, Ana Bella

2012 Los mercados de la Huasteca hidalguense. En Los pueblos 
indígenas de Hidalgo: Atlas etnográfico, coordinado por Lourdes 
Báez Cubero, Gabriela Garret Ríos, David Pérez González, Beatriz 
Moreno Alcántara, Ulise Julio Fierro Alonso y Milton Gabriel 
Hernández García, pp. 241–257. Gobierno del Estado de Hidalgo, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, Ciudad de México.

Pérez Flores, Edith

2016 El trueque en el nororiente del estado de Morelos, México. 
Revista Etnobiología 14:47–55.

Pryor, Frederic L.

1977 The Origins of the Economy. Academic Press, Nueva York. 
Renfrew, Colin

1977 Alternative Models for Exchange and Spatial Distribution. 
En Exchange Systems in Prehistory, editado por Timothy K. Earle 
y Jonathon E. Ericson, pp. 71–90. Academic Press, Nueva York.



135Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Ridao Rodrigo, Susana

2019 El punto y coma y los dos puntos: Estudio historiográfico de 
las ediciones de la Ortografía de la Real Academia Española de 
1741, 1844 y 2010. Revista de Estudos da Linguagem 27:1399–1415.

Robles Castellanos, José Fernando

2007 Culhua Mexico: Una revisión arqueo-etnohistórica del 
imperio de los mexica-tenochca. Colección Obra Diversa. Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, Ciudad de México.

2010 Interactions between Central and Eastern Mesoamerica 
before and during the Culhua Mexica Expansion. En Astronomers, 
Scribes, and Priests: Intellectual Interchange between the 
Northern Maya Lowlands and Highland Mexico in the Late 
Postclassic Period, editado por Gaby Vail y Christine Hernández, 
pp. 37–76. Dumbarton Oaks, Washington, DC.

Roys, Ralph L.

1931 The Ethno-Botany of the Maya. Middle American Research 
Series 2. Tulane University of Louisiana, New Orleans. Rubio 
Fernández, Beatriz

2013a Antiguos tianquiztli, nuevos tianguis: Cambios en los 
mercados y el comercio en la ciudad de México en el siglo dieciséis. 
Disertación doctoral no publicada. Facultad de Geografía e 
Historia, Departamento de Historia de América II (Antropología 
de América), Universidad Complutense de Madrid, Madrid.

2013b Los tianguis de la ciudad de México en el siglo dieciséis. 
Anales del Museo de América XXI:160–173.

Sahagún, Fray Bernardino de

1979a Historia general de las cosas de la Nueva España. Colección 
Sepan Cuantos 300. Editorial Porrúa, Ciudad de México.

Sahagún, Fray Bernardino de

1979b Historia general de las cosas de la Nueva España: El Códice 
Florentino. Libro XII: Relato de la conquista de México. Biblioteca 



136 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

Laurenciana, Florencia.

Scholes, Frances V. y Ralph L. Roys

1968 The Maya Chontal Indians of Acalan-Tixchel: A Contribution 
to the History and Ethnography of the Yucatan Peninsula. 
University of Oklahoma Press, Norman.

Shaw, Leslie

2012 The Elusive Maya Marketplace: An Archaeological 
Consideration of the Evidence. Journal of Archaeological Research 
20:117–155.

Shaw, Leslie G. y Eleanor M. King

2015 The Maya Marketplace at Maax Na, Belize. En The Ancient 
Maya Marketplace: The Archaeology of Transient Space, editado 
por

Smith, Carol A.

1976 Exchange Systems and the Spatial Distribution of Elites: The 
Organization of Stratification in Agrarian Societies. En Regional 
Analysis, tomo II: Social Systems, editado por Carol A. Smith, pp. 
309–374. Academic Press,  Nueva  York, San Francisco y Londres.

Speal, C. Scott

2014 The Evolution of Ancient Maya Exchange Systems: An 
Etymological Study of Economic Vocabulary in the Mayan 
Language Family. Ancient Mesoamerica 25:69–113.

Stanish, Charles y Lawrence S. Coben

2013 Barter Markets in the Pre-Hispanic Andes. En Merchants, 
Markets, and Exchange in the Pre-Columbian World, editado por 
Kenneth G. Hirth y Joanne Pillsbury, pp. 419–434. Dumbarton 
Oaks Research Library and Collection, Washington, DC.

Stark, Barbara L. y Christopher P. Garraty

2010 Detecting Marketplace Exchange in Archaeology: A 
Methodological Review. En Archaeological Approaches to Market 



137Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Exchange in Ancient Societies, editado por Christopher P. Garraty 
y Barbara L. Stark, pp. 33–58. University Press of Colorado, 
Boulder.

Stoll, Marijke

2014 Empty Space, Active Place: The Sociopolitical Role of 
Plazas in the Mixteca Alta. En Mesoamerican Plazas: Arenas 
of Community and Power, editado por Kenichiro Tsukamoto y 
Takeshi Inomata, pp. 90–107. University of Arizona Press, Tucson.

Stone, Doris

1943 Arqueología de la costa norte de Honduras. Memoirs of the 
Peabody Museum of Archaeology and Ethnology 9(1). Harvard 
University, Cambridge.

Terry, Richard E., Daniel A. Bair y Eric G. Coronel

2015 Soil Chemistry in the Search for Ancient Maya Marketplaces. 
En The Ancient Maya Marketplace: The Archaeology of Transient 
Space, editado por Eleanor M. King, pp. 138–167. University of 
Arizona Press, Tucson.

Tokovinine, Alexandre y Dmitri Beliaev

2013 People of the Road: Traders and Travelers in Ancient Maya 
Words and Images. En Merchants, Markets, and Exchange in the 
Pre-Columbian World, editado por Kenneth G. Hirth y Joanne 
Pillsbury, pp. 169–200. Dumbarton Oaks Research Library and 
Collection, Washington, DC.

Torquemada, Fray Juan de

1975 Monarquía indiana. Biblioteca Porrúa 41–43. Editorial 
Porrúa, Ciudad de México.

Torre Revello, José

1957 Pedro Mártir de Anglería y su obra de Orbe Novo. Thesaurus: 
Boletín del Instituto Caro y Cuervo XII(1–3):133–153.

Tsukamoto, Kenichiro y Takeshi Inomata (editores)



138 Mercados prehispánicos en el área maya:
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

2014 Mesoamerican Plazas: Arenas of Community and Power. 
University of Arizona Press, Tucson.

Valencia Rivera, Rogelio

2020 Aj atz’aam, “los de la sal”: El uso de la sal en la ciudad maya 
de Calakmul. Estudios de Cultura Maya LV:11–40.

2023 La representación del espacio en el arte maya y su aplicación 
a las pinturas de la Acrópolis de Ch’ik Nahb de Calakmul. Estudios 
de Cultura Maya LXII:45–73.

Vera García, Rodolfo

2018 Intercambiar mundos para cambiar el mundo: Tianguis, 
ferias y mercados alternativos en la cuenca de Pátzcuaro (1967–
2017). Tesis doctoral, Centro de Estudios Antropológicos, El 
Colegio de Michoacán, Zamora.

Victoria Ojeda, Jorge

2000 Dzonotake o Aqu (Ake): Sitio de la primera gran batalla 
de Francisco de Montejo en el Mayab (1528). Propuesta de 
rectificación histórica. Revista Complutense de Historia de 
América 26:11–26.

Villegas, Pascale

2010 Del tianguis prehispánico al tianguis colonial: Lugar 
de intercambio y predicación (siglo dieciséis). Estudios 
Mesoamericanos 8:93–101.

Vinogradov, Igor

2019 The History of Poqomchi’ Language Description. Language 
& History 62:14–29.

Ximénez, Fray Francisco

1929–1931 Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa 
y Guatemala de la Orden de Predicadores, 3 tomos. Biblioteca 
“Goathemala” de la Sociedad de Geografía e Historia, Guatemala.

Yaeger, Jason, Meaghan Peuramaki-Brown y Bernadette Cap



139Rafael Cobosa

Mercados prehispánicos en el área maya: 
Algunas precisiones históricas, lingüísticas y etnográficas

2010 Social and Economic Dynamics at Buenavista del Cayo 
during the Late and Terminal Classic Periods. Research Reports 
in Belizean Archaeology 7:161–169. Institute of Archaeology, 
NICH, Belize.

Zalaquett Rock, Francisca

2015 Estrategia, comunicación y poder: Una perspectiva social del 
Grupo Norte de Palenque. Instituto de Investigaciones Filológicas, 
Centro de Estudios Mayas, Universidad Nacional Autónoma de 
México, México.



"La vida del hombre mesoamericano se centraba "La vida del hombre mesoamericano se centraba 
principalmente en el aspecto religioso, lo que generó principalmente en el aspecto religioso, lo que generó 

conjuntos ceremoniales que funcionaron como núcleos conjuntos ceremoniales que funcionaron como núcleos 
iniciales para el desarrollo de la sociedad urbana.. "iniciales para el desarrollo de la sociedad urbana.. "

M. Yolanda E. Ríos Cerón M. Yolanda E. Ríos Cerón 

Imagen IA, Sergio GutiérrezImagen IA, Sergio Gutiérrez



Los Muiscas.
La historia milenaria de un pueblo Chibcha1

Por Martín Ernesto Álvarez Tobos2

En marzo del 2019, el entonces presidente de México, 
Andrés Manuel López Obrador solicitó a la Corona 
española y al Vaticano que ofreciesen perdón al 

pueblo mexicano por los “maltratos” que se cometieron a los 
indios durante la Conquista. Esta petición generó debates entre 
los académicos, representantes de las comunidades nativas y 
la opinión pública en general, tanto en América Latina como 
en España, no solo acerca de su validez sino sobre la manera 
como se ha estudiado a los pueblos indígenas en el periodo 
anterior y posterior al arribo de los españoles. 

Colombia no fue ajena a estas controversias, en las cuales se 
veía por parte de la opinión pública la defensa de los nativos, de 
su religión y de la tranquilidad con que vivían cuando llegaron 
“los invasores” ibéricos. Sin embargo, cuando se exploran en 
profundidad esos puntos de vista, se evidencia un panorama 
maniqueo, basado en situaciones comunes que han estado 
en la mente de los colombianos durante mucho tiempo: por 
un lado, los indios puros, inocentes, tranquilos, amantes de 
la naturaleza, defensores del orden cósmico; y por el otro, los 
españoles como hombres malvados, instigadores, traicioneros 
y maltratadores. 

Este paradigma “fantástico” ha creado una visión de los 
aborígenes alejada totalmente de lo que los especialistas han 
investigado y analizado en los últimos años, y se hace evidente, 
en consecuencia, una desconexión entre la interpretación de 

1	 Tomado de revista Fronteras de la Historia, volumen 25 Numero 1
2	 doi: https://10.22380/20274688.841



142 Los Muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo Chibcha

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

la academia y la de la sociedad (situación muy notoria en la 
actualidad), además de la propagación de esas ideas entre los 
colombianos sin que se les haga una revisión crítica. 

Como respuesta a estas interpretaciones, el arqueólogo y 
antropólogo Carl Langebaek ha publicado la obra Los muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo chibcha, cuyo objeto es 
el estudio de una de las poblaciones precolombinas más 
importantes: los muiscas. Su intención principal es presentarlos 
como un grupo totalmente alejado de los preconceptos que 
los han rodeado y proponer una nueva representación sobre 
su forma de vivir, distante de las categorías contemporáneas. 
Es un llamado a cuestionar la forma como la sociedad se ha 
aproximado a su pasado prehispánico. 

El texto se divide en tres partes. La primera, titulada 
“El contexto”, es un análisis alrededor de los orígenes y el 
desarrollo de los muiscas. Se menciona que pertenecen a una 
familia lingüística denominada chibcha, término que se ha 
convertido en un sinónimo del anterior, cuando en realidad 
son diferentes. Asimismo, se señala que llegaron desde 
Centroamérica y que se mezclaron con otros grupos en el 
altiplano cundiboyacense, lo que dio lugar al desarrollo de una 
nueva población. En ese proceso fueron claves dos elementos: 
el lingüístico y el genético. 

Sobre lo lingüístico, el texto rebate la idea de los muiscas 
como un pueblo homogéneo y cerrado con una lengua única. 
La heterogeneidad fue una característica básica de aquel grupo 
precolombino que a pesar de tener cercanía idiomática con 
quienes hablaban chibcha en la región central del continente 
americano, no tuvo un idioma común. En cada localidad se 
hablaba una variante particular que podía tener palabras 
similares con otras variantes, pero su significado no era 
equivalente.

En cuanto a lo genético, Langebaek presenta los diversos 
estudios que en los últimos años han realizado los arqueólogos 



143Martín Ernesto Álvarez Tobos

Los Muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo Chibcha

para reconstruir lo que podría denominarse “genoma 
muisca”. Este análisis permite confirmar sus dos raíces: la 
centroamericana y la local. Además, expone que los muiscas 
tuvieron relación con otros pueblos de lengua chibcha, como 
los koguis (habitantes en la Sierra Nevada de Santa Marta) y 
los u’was (ubicados en el occidente del actual departamento de 
Boyacá). Así, se configura una hipótesis sobre este pueblo, de 
acuerdo con la cual la mezcla es su base más importante. 

La segunda parte, que tiene por título “Una lectura de los 
testimonios”, es un contraste entre las fuentes primarias 
históricas (documentos del Archivo General de la Nación y 
crónicas de los siglos XVI y XVII), los hallazgos arqueológicos 
y las diversas hipótesis que los especialistas han propuesto. 
El autor examina asuntos importantes de la vida de aquellos 
nativos: las localidades donde vivían con sus autoridades (los 
cercados), la guerra, el matrimonio, el papel de los tributos 
y su distribución, así como la influencia de las fiestas como 
cohesionador social. En su análisis, despoja a los nativos de los 
conceptos y prejuicios impuestos por los autores que a lo largo 
de la historia produjeron tanto los documentos primarios 
como los académicos, los cuales se han basado en imágenes 
más cercanas al contexto europeo de fines de la Edad Media 
(siglos XV-XVI). 

Así, estos habitantes del altiplano no son presentados como 
grupos impenetrables, al mando de un cacique ambicioso que 
disponía de los tributos de sus siervos para ampliar sus arcas, 
o bien comunidades que guerreaban entre sí por ganar nuevas 
regiones. Langebaek se propone llamar la atención sobre la 
complejidad de los muiscas en su organización territorial, 
política y social, por lo que su abordaje debe hacerse a partir 
de hipótesis que puedan dar luces sobre sus dinámicas. Es 
necesario que estos nativos sean estudiados más allá de las 
idealizaciones.

La tercera y última parte, “La arqueología”, se centra en 
temas sociales y biológicos a partir de los últimos hallazgos 



144 Los Muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo Chibcha

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

realizados en diversos lugares del altiplano. Tales estudios 
han permitido conocer datos claves como la alimentación 
de los nativos, sus problemas de salud, la manera como se 
distribuían las personas en los cercados, posibles divisiones 
socioeconómicas y la esperanza de vida. Este acápite da 
más valor a lo que las vasijas y los huesos han revelado a los 
científicos que a los documentos históricos. A los muiscas se los 
presenta como una colectividad en la que era difícil establecer 
una diferenciación social basada en la riqueza, en tanto que 
sus índices nutricionales no eran tan “dramáticos” como se ha 
supuesto. Además, se invita a valorar los aportes hechos por 
los arqueólogos, que ayudan a que la contemporaneidad tenga 
una relación estrecha con tales agentes del pasado. 

Llama la atención la importante y extensa bibliografía 
que se presenta al final del texto. En ella hay una interesante 
compilación de todos los estudios (tesis, artículos y libros) que 
a lo largo de los años y hasta el presente se han escrito sobre 
los muiscas, en lo que se aprecia el esfuerzo del autor por dar 
cuenta del trabajo académico desarrollado sobre el tema. De 
tal manera, se demuestra que no hay una última palabra y que 
siempre habrá algo nuevo o polémico que expresar. Igualmente, 
este inventario alude a que los lectores, académicos o no, 
puedan acceder a tal bibliografía para enriquecer y ampliar 
sus conocimientos en torno a los muiscas.

Las proposiciones de Langebaek pueden cotejarse con las 
hipótesis que otro estudioso, Jorge Augusto Gamboa, formula 
en su texto sobre los cacicazgos muiscas. A pesar de que hay 
muchos especialistas que han investigado diversos aspectos de 
esta comunidad (Martha Herrera, Santiago Muñoz, Michael 
Francis, Juan Fernando Cobo, entre otros), y que pueden ser 
considerados a la luz de la propuesta del autor en mención, solo 
me referiré a sus diferencias con Gamboa, ya que se observa 
una amplia oposición entre ambos especialistas. 

Un tema en el cual se observa disparidad de interpretación 
tiene que ver con el modelo de organización local muisca, es 



145Martín Ernesto Álvarez Tobos

Los Muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo Chibcha

decir, el ordenamiento de las comunidades. Gamboa, que se 
basa en lo expuesto por James Lockhart sobre México central, 
propone que los muiscas se organizaban de manera nuclear o 
celular, contenidos en sí mismos, con una débil centralización 
hacia una autoridad única (un cacique) y con lazos difuminados. 
De tal manera, identifica y traslada las particularidades del 
caso azteca al universo muisca, desconociendo con ello las 
enormes diferencias que hay entre ambos pueblos. 

Además, Langebaek encuentra que la propuesta de Gamboa 
acusa una debilidad, puesto que se basa en la existencia de un 
acto de obediencia de parte de los indios al cacique, lo cual 
involucra la entrega de tributos y trabajo personal. Asegura 
que entre los muiscas ese tipo de entregas era voluntario, no 
coaccionado, y que los trabajos que realizaban los indios (como 
la construcción de los cercados o la preparación de la tierra 
para las cosechas) eran parte de la ritualidad que se vivía entre 
ellos. Por consiguiente, en el decir de Langebaek, la hipótesis 
de Gamboa se basa en imaginarios de coacción y control no del 
todo acertados.

Langebaek se aleja asimismo de lo planteado por Gamboa 
sobre el hecho de que el tributo fuera un medio para controlar 
a la comunidad y establecer cierto vínculo social y territorial. 
Así, pone de manifiesto que los recursos que se entregaban a los 
caciques no eran para generar un capital económico exclusivo, 
sino más bien un reconocimiento simbólico a su investidura y 
una manera de enriquecer la vida religiosa y comunitaria. De 
este modo, va a contracorriente, no solo de Gamboa, sino de 
otros estudiosos que han visto en los dirigentes locales nativos 
a personas cerradas, enceguecidas de poder y de riqueza. 
Por otro lado, se resalta una característica importante: el 
simbolismo como lazo social, aspecto que puede ofrecer otra 
visión del ejercicio de poder dentro de los muiscas. 

La revisión realizada por el arqueólogo lleva a preguntarse: 
¿cómo vivían su cotidianidad los muiscas?, ¿el poder del 



146 Los Muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo Chibcha

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

cacique era absoluto o qué otro ejercicio de poder realizaba?, 
¿las comunidades eran tan aisladas, o más bien se acercaban 
a otros espacios geográficos por conveniencia? Estos 
cuestionamientos pueden ayudar a que los especialistas 
que han trabajado el territorio muisca debatan y formulen 
interesantes repuestas que den cuenta no solo a los académicos, 
sino a los colombianos, sobre lo que pudo haber sido el día a 
día de los nativos. 

La guerra es otro aspecto en el cual el autor controvierte 
a Gamboa. Para este último, las confrontaciones militares 
entre caciques se dieron por expandir sus territorios, por 
encontrar mano de obra que les tributara y les ayudara en las 
labores que les demandaban. Igualmente, señala que al llegar 
los españoles hubo enfrentamientos con los muiscas, aunque 
no con el dramatismo que los cronistas u otros estudiosos 
han descrito. Langebaek, por su parte, propone que la guerra 
no tenía como objetivo aplacar al enemigo ni engrosar los 
dominios territoriales del cacique, ni tampoco obtener nueva 
mano de obra. Aquellos enfrentamientos bélicos eran parte de 
un aparato de reconocimiento simbólico que había entre los 
caciques, una manera de generar disputas políticas entre ellos, 
y con esta fórmula fortalecían su legitimidad. 

Esta hipótesis es un llamado a que los académicos revisen 
las disputas nativas, no con el sentido occidental que se asocia 
a este concepto, ni tampoco con la visión que se ha tenido de 
estos enfrentamientos en otros escenarios prehispánicos. Es 
una invitación a ver que aquel escenario, tan común en la 
historia humana, puede ser analizado desde otra mirada (en 
este caso desde la teatralidad política) y así establecer una 
relación entre los muiscas y la guerra que sea más ajustada a 
lo que ellos percibían.

A pesar de que Langebaek exprese sus diferencias con 
Gamboa, está de acuerdo con su planteamiento sobre el 
matrimonio y la transmisión del poder, según el cual entre 
los muiscas la sucesión se hacía de tío a sobrino, por línea 



147Martín Ernesto Álvarez Tobos

Los Muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo Chibcha

materna. Incluso, se refiere las genealogías que hubo en 
algunas de las localidades muiscas más importantes como 
Bogotá, Tunja o Duitama. Cuando Langebaek utiliza el término 
“supuestamente”, manifiesta que no hay mucha certeza 
sobre aquel fenómeno sucesorio. Sin embargo, al explicar 
la importancia del ritual dentro de la dinámica política de 
los caciques, el arqueólogo oculta su hipotética impresión y 
asegura directamente la sucesión matrilineal descrita por 
Gamboa. Esto ocasiona que Langebaek caiga en contradicción 
al expresar primero una idea opuesta a lo que desea criticar, 
pero a continuación la apoya. 

Se considera importante que este arqueólogo manifieste 
con claridad su posición sobre la sucesión caciquil entre los 
muiscas, bien sea basándose totalmente en lo presentando 
por Gamboa, o exponiendo otro sistema de transmisión 
nativo del poder. Esta sugerencia se plantea debido a que 
esta contradicción de Langebaek puede generar dudas en los 
lectores, quienes no entenderían la singularidad que tuvo aquel 
fenómeno en el mencionado pueblo indígena prehispánico. 

No obstante las diferencias planteadas, hay puntos en los 
que uno y otro autor coinciden. Uno de ellos, que considero el 
más importante, es sobre la lengua que hablaban los nativos. 
En líneas anteriores se expuso el planteamiento de Langebaek 
sobre la “diversidad” de formas que tenían los muiscas para 
utilizar el chibcha, olvidándose de una “lengua general”. 
Gamboa, apoyado en fuentes documentales del siglo XVI, 
confirma esta hipótesis y enfatiza en el factor local como 
determinante de dicho fenómeno. Esta convergencia, que no 
la plantean solamente los autores mencionados, sino también 
Juan Fernando Cobo, invita a que se abandone la visión 
homogénea con la que ha sido analizada y que en cambio se 
le estudie desde una óptica donde prime lo polifacético de sus 
elementos fundamentales. 

El texto, dirigido a un público general, es una gran 
contribución al conocimiento de los muiscas. Presenta 



148 Los Muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo Chibcha

Revista Inaltera Vol. 3- No. 15 - 2025

una comunidad indígena que no se parece en nada a las 
concepciones virtuosas e imaginarias que han sido enseñadas 
y a la que se muestra como una población concreta, con los 
pies en la tierra, enfrentada a los problemas de su entorno 
natural, construyendo relaciones en su interior y con las 
demás comunidades, e intentando comprender el entorno a 
partir de su cosmovisión. Desde esta perspectiva, los lectores 
pueden sentir hasta cercanía con unos hombres que solo se 
mencionan por los nombres de sus deidades. 

Las hipótesis de Langebaek deben llamar a los académicos 
a realizar dos tareas: por un lado, generar espacios de 
debate y trabajo entre todos los que estudian este tema (sin 
importar la disciplina de donde provengan), para realizar una 
constante revisión crítica de todos los postulados que cada 
día se proponen; es decir, romper el aislamiento científico y 
apostar por una interdisciplinariedad verdadera. Y, por el otro 
lado, salir de la zona de confort de los círculos intelectuales y 
atreverse a divulgar los trabajos e investigaciones con el resto 
de la sociedad, porque al final los que trabajan el pasado no 
lo hacen solo para cuestionar al colega en una conferencia 
o en un congreso, sino para informar a la población sobre 
sus orígenes. Así, las ciencias sociales volverían a una de sus 
esencias primigenias: el acercamiento intelectual y afectivo 
entre los hombres. 

La polémica generada por las declaraciones del presidente 
López Obrador no debería quedarse en la anécdota periodística 
o en las opiniones vertidas en columnas y redes sociales. Se 
puede convertir en un punto de partida para que tanto los 
especialistas como la sociedad en general reflexionen sobre la 
manera como se han aproximado a conocer las comunidades 
nativas, tanto las precolombinas como las contemporáneas. 
De esta manera, no solo se haría mayor claridad en torno al 
periodo indígena de la historia de América Latina, sobre el 
cual existe un gran desconocimiento, sino que se estimularía 
a dialogar con sus descendientes actuales, que no solo son 



149Martín Ernesto Álvarez Tobos

Los Muiscas. 
La historia milenaria de un pueblo Chibcha

sujetos “exóticos” sino también agentes que contribuyen todos 
los días de manera importante al desarrollo y la diversidad 
cultural de nuestros países.

Bibliografía

Cobo Betancourt, Juan Fernando. “Colonialism in the 
Periphery: Spanish Linguistic Policy in New Granada, 
c. 1574-1625”. Colonial Latin American Review, vol. 23, 
n.o 2, 2014, pp. 118-142. https://doi.org/10.1080/106091
64.2014.917540. 

Gamboa Mendoza, Jorge Augusto. El cacicazgo muisca en los 
años posteriores a la Conquista: del psihipqua al cacique 
colonial, 1537-1575. Bogotá: Instituto Colombiano de 
Antropología e Historia, 2013. 

Lockhart, James. Los nahuas después de la conquista. Historia 
social y cultural de la población indígena en el México 
central, siglos XVI-XVIII. Ciudad de México: Fondo de 
Cultura Económica, 1999.


