








SERIE DE FILOSOFIA Y ENSAYO
Dirigida por Manuel Garrido.

Alston, W. P.; Edwards, P.; Malcom, N.; Nelson, J. O., y Prior, A.: Los origenes
de la filosofia analitica. Moore, Russell, Wittgenstein.

Austin, J. L.: Sentido y percepcidn.

Boden, M. A.: Inteligencia artificial y hombre natural.

Bottomore, T.; Harris, L.; Kiernan, V. G.; Miliband, R ; con la colaboracion de Ko-
lakowski, L..: Diccionario del pensamiento marxista.

Brown, H. 1.: La nueva filosofia de la ciencia.

Bunge, M.: El problema mente-cerebro.

Couturat, Louis: E/ dlgebra de lu ldgica.

Chisholm, R. M.: Teoria del conocimiento.

Dampier, W. C.: Historia de la ciencia vy sus relaciones con la filosofia v la religion.

Diaz, Elias: Revision de Unamuno. Andlisis critico de su pensamiento politico.

Doop. Joseph: Nociones de logica formal.

Eccles, J. C.: La psique humana.

Edelman, B.: La prdctica ideologica del Derecho.

VFann, K. T.: £/ concepto de filosofia en Wittgenstein.

Ferrater Mora, J., y otros: Filosofia v ciencia en el pensamiento espaiol contempord-
neo (1960-1970).

Feyerabend, P.: Tratado contra el método.

Garcia Suarez, A.: La l0gica de la experiencia.

Garrido, M.: Logica simbdlica.

Gomez Garcia, P.: La aniropologia estruecrural de Claude Lévi-Strauss.

Gurméndez, Carlos: Ser para no ser. Ensayo de una dialéctica subjetiva.

Hierro, José S.-P.: Problemas del andlisis del lenguaje moral.

Hintikka, J.: Ldgica, juegos de lenguaje e informacion.

Hintikka, J.: Saber v creer. Una introduccion a la logica de las dos nociones.

Kuhn, T. S.: Segundos pensamientos sobre paradigmas.

Lakatos, Imre, y otros: Historia de la ciencia y sus reconstrucciones racionales (2.* ed.).

Lindsay, P. H., y Norman, D. A.: Iniroduccion a la psicologia cognitiva (2.* ¢d.).

Lorenzen, Paul: Meramatematica.

Lorenzo, J. de: El mérodo axiomadtico v sus creencias.

Lorenzo, J. de: La filosofiu de la matemdtica de Jules Henri Poincaré.

Martin Santos, Luis, y otros: £nsayos de filosofia de la ciencia.

Mates, Benson: Logica matemdrtica elemental.

Paris, Carlos: Hombre y naturaleza.

Popper, Karl R.: Bisqueda sin término. Una autobiografia intelectual.

Popper Karl R.: Realismo y el objetivo de la ciencia. Post Scriptum a la Légica de
lasinvestigacion cientifica, vol. 1.

Popper, Karl R.: El universo abierto. Post Scrlplum a la Logica de la investigacion
cientifica, vol. II.

Popper, Karl R.: Teoria cientifica y el cisma en fisica. Post Scriptym a la Logica de
la investigacion cientifica, vol. 11I.

Prior, A. N.: Historia de la ldgica.

Quine, W, V.: La relatividad ontologica y otros ensayos.

Quintanilla, Miguel A.: Idealismo y filosofia de la ciencia.

Rama, Carlos M.: Teoria de la historia. [ntroduccion a los estudios historicos (3.2 ed.).

Rescher, Nicolas: La primacia en la prdaciica.

Rivadulla, A.: Filosofia actual de la ciencia.

Robinet, André: Mitologia, filosofia y cibernética.

Rodriguez Paniagua, José M.?: ;Derecho natural o axiologia juridica?

Rodriguez Paniagua, José M.?: Marx y el problema de la ideologia.

Sahakian, W. S.: Historia y sistemas de la psicologiu.

Smart, J. J. C., y Williams, B.: Urilitarismo: pro y contra.

Sotelo, Ignacio: Sasiré i rt;iztml diakégtica.

Strawson, P. F.: Ensayos logico-lingiiisticos.

Vargas Machuca, R.: El poder moral de la razon. La filosofia de Gramsci.

Veldman, D. J.: Programacion de computadoras en ciencias de la conducita.

Wellman, C.: Morales y éticas.



TRATADO CONTRA EL METODO






PAUL FEYERABEND

TRATADO
CONTRA

EL METODO

Esquema de una teoria anarquista
del conocimiento

fecnos



Los derechos para la versidn castellana de la obra
Against Method,
publicada originariamente en inglés por NLB, Londres,
© NLB, 1975,
son propiedad de Editorial Tecnos, S.A.

Traduccidn:
Diego Ribes

Impresién de cubierta:
Graficas Molina

Reservados todos los derechos. Ni la totalidad ni parte de este libro puede

reproducirse o transmitirse por ningin procedimiento electrénico o meca-

nico, incluyendo fotocopia, grabacion magnética o cualquier almacenamiento

de informacidn y sistema de recuperacion, sin permiso escrito de Editorial
Tecnos, S.A.

© EDITORIAL TECNOS, S.A., 1986
O’Donnell, 27 - 28009 Madrid
ISBN: 84-309-0887-0
Deposito Legal: M-38.088-1986

Printed in Spain. Impreso en Espafia por Gama. Tracia, 17. Madrid



A Imre Lakatos,
amigo y camarada anarquista



El presente ensayo constituye la primera parte de un libro
sobre racionalismo que tenia que ser escrito por Imre Lakatos y
por mi. Yo iba a atacar la posicion racionalista; Imre tenia que
rebatirme y defenderla, haciéndome picadillo en el proceso. En
conjunto, las dos partes pretendian exponer nuestro largo debate
sobre estus materias, debate que, iniciado en 1967, habia conti-
nuado en cartas, conferencias, conversaciones telefonicas y ar-
ticulos, casi hasta el ultimo dia de la vida de Imre, y se habia
convertido en parte de mi rutina diaria. Este origen explica el
estilo del ensayo: constituye una carta extensa y muy personal a
Imre. Toda frase mordaz que pueda contener fue escrita pensando
en una réplica, mds mordaz aun, de su destinatario. Resulta
evidente que en su estado actual el libro es tristemente incom-
pleto. Falta la parte mds importante: la réplica de la persona a la
que va dirigido. Lo publico como testimonio de la fuerte y esti-
mulante influencia que Imre Lakatos ha ejercido sobre todos
nosotros.

PauL K. FEYERABEND



INDICE ANALITICO

ESBOZO0 DEL ARGUMENTO PRINCIPAL

Prologo a la edicion castellana —........................... Pdg. XV

/Illl'()(/ll('('i(fll." La ciencia es una empresa esencialmente anarquista: el
anarquismo teérico es mas humanista y mas adecuado para estimular
cl progreso que sus alternativas basadas en la ley y en el orden .. 1

/. Lo anterior se demuestra tanto por un examen de episodios hist6-
ricos como por un andlisis abstracto de la relacion entre idea y accion.
El unico principio que no inhibe el progreso es: fodo sirce .. ... 7

2. Por cjemplo, es posible hacer uso de hipotesis que contradigan teo-
rias bien confirmadas y/o resultados experimentales bien estable-
cidos. Se puede hacer avanzar la ciencia procediendo contrainduc-
HVAMENTE ... i 13

3. La condicién de consistencia, que exige que las nuevas hipotesis
concuerden con las teorius aceptadas, no es razonable, porque favo-
rece la teoria mas antigua, no la teoria mejor. Las hipdtesis que
contradicen a teorias bien confirmadas proporcionan evidencia que
no pucde obtenerse de ninguna otra forma. La proliferacion de teo-
rias es beneficiosa para la ciencia, mientras que la uniformidad debi-
lita su poder critico. Ademas, la uniformidad pone en peligro el libre
desarrollo del individuo  ......... ... ... .ol 18

4. No existe ninguna idea, por antigua y absurda que sea, que no pueda
mejorar el conocimiento. Toda la historia del pensamiento esta sub-
sumida en la ciencia y se usa para mejorar cada teoria particular.
Tampoco se eliminan las interferencias politicas. Puede hacer falta
superar el chauvinismo cientifico que rechaza las alternativas del
SIAIUS QUO ... .. e 31

5. Ninguna teoria concuerda con todos los hechos de su dominio, pero
la teoria no es siempre la culpable de ello. Los hechos estan consti-
tuidos por ideologias mas antiguas, y el choque entre hechos y teo-
rias puede ser prueba de progreso. Semejante choque, ademds, cons-
tituye un primer paso en el intento de descubrir los principios impli-
citos en nociones observacionales muy comunes y familiares ... 38



X1

PAUL FEYERABEND

Como ejemplo de semejante intento examino el argumento de la
torre que los aristotélicos utilizaron para refutar el movimiento de la
Tierra. Este argumento involucra interpretaciones naturales: ideas
tan estrechamente unidas con observaciones que se necesita un es-
fuerzo especial para percatarse de su existencia y determinar su con-
tenido. Galileo identifica las interpretaciones naturales que son in-
consistentes con Copérnico y las sustituye por otras  ...........

Las nuevas interpretaciones naturales constituyen un lenguaje obser-
vacional nuevo y muy abstracto. Se introducen y encubren de forma
que no se perciba el cambio que ha tenido lugar (método de anam-
nesis). Contienen la idea de la relatividad de todo movimiento y la
ley de inercia circular .................... R,

Las dificultades iniciales producidas por el cambio se superan me-
diante hipotesis ad hoc, que de este modo desempeiian ocastonal-
mente una funcidn positiva. Dichas hipétesis proporcionan un mo-
mento de respiro a las nuevas teorias, y seialan la direccion que ha
de seguir la investigacion posterior ........ e e

Ademas de interpretaciones naturales, Galileo cambia también sen-
saciones que parecian perjudicar a Copérnico. Admite que existen
tales sensaciones, elogia a Copérnico por no haberlas tenido en
cuenta, y afirma que él las ha eliminado con la ayuda de su refes-
copio. Sin embargo, no ofrece razones tedricas por las que debiera
esperarse que el telescopio aporte una descripcion verdadera del cielo

Apéndice | .

Apéndice 2

10.

11.

La experiencia inicial con el telescopio tampoco aporta tales razones.
Las primeras observaciones telescépicas del cielo fueron confusas,
indeterminadas, contradictorias y entraban en conflicto con lo que
cualquicra podia ver con sus ojos desnudos. La unica teoria que
podria haber ayudado a distinguir las ilusiones telescopicas de los
fendmenos veridicos estaba refutada por contrastaciones sencillas . .

Por otra parte habia algunos fenémenos telescpicos que eran clara-
mente copernicanos. Galileo introduce estos fenomenos como evi-
dencia independiente en favor de Copérnico; sin embargo, la situa-
cién es mas bien la siguiente: una concepcion refutada (el coperni-
canismo) guarda cierta semejanza con fendmenos que emergen
de otra concepcion refutada (la idea de que los fenomenos teles-
copicos constituyen imagenes fieles del cielo). Galileo tuvo éxito de-
bido a su estilo y a sus habiles técnicas de persuasién, porque escribia
en italiano en lugar de hacerlo en latin, y porque apelaba al pueblo
que por temperamento es opuesto a las viejas ideas y a los criterios
de aprendizaje relacionados con aquellas ideas ................

53

79

96

100

109



12.

13.

4.

15.

16.

TRATADO CONTRA EL METODO

Tales métodos ‘irracionales’ de apoyo son necesarios debido al
*desarrollo desigual’ (Marx, Lenin) de las distintas partes de la cien-
cia. El copernicanismo, y otros ingredientes esenciales de la ciencia
moderna, sobrevivié sdlo porque, a lo largo de su historia, la razon
fue dejada de lado con frecuencia ......... ... ...l

El método de Galileo funciona también en otros campos. Por ejem-
plo. puede emplearse para eliminar los argumentos que existen con-
tra el materialismo y para acabar con el problema filosdfico mente/
cuerpo. (Permaneciendo sin alteracion alguna los correspondientes
problemas cientificos) ... L

Los resuitados hasta aqui obtenidos aconsejan abolir la distincion
entre un contexto de descubrimiento y un contexto de justificacion,
y prescindir de la distincion afin entre términos observacionales y
términos tedricos. Ninguna de estas distinciones desempefia papel
alguno en la practica cientifica. Los intentos de reforzarlas tendrian
consecuencias desastrosas  ............... e

Por dltimo, la discusion de los capitulos 6-13 muestra que la version
popperiana del pluralismo de Mill no esta de acuerdo con la practica
cientifica y destruiria la ciencia tal y como la conocemos. Dada la
ciencia, la razoén no puede ser universal y la sinrazén no puede
excluirse. Esta caracteristica de la ciencia reclama una epistemo-
logia anarquista. La constataciéon de que la ciencia no es sagrada, y
de que ¢l debate entre ciencia y mito ha terminado sin que ninguna
de las partes se levantara con la victoria, fortalece mas aun la causa
del anarquismo ...

Incluso el ingenioso intento de Lakatos de construir una metodologia
que (a) no dicta 6rdenes pero que ain (b) establece restricciones a
las actividades que aumentan el conocimiento, no escapa a esta
conclusion. La filosofia de Lakatos parece liberal sélo porque es un
anarquismo disfrazado y sus criterios, abstraidos de la ciencia mo-
derna, no pueden tomarse como arbitros neutrales en el debate entre
la ciencia moderna y la ciencia aristotélica, mito, magia, religion, etc.

Apéndice 3 e

Apéndice 4

17.

Ademas, dichos criterios, que implican una comparacion de clases
de contenido, no son siempre aplicables. Las clases de contenido de
ciertas teorias son incomparables en el sentido de que no puede de-
cirse que ninguna de las relaciones l6gicas usuales (inclusién, exclu-
sion, solapamiento) se cumplan entre ellas. Esto es lo que ocurre
cuando comparamos los mitos con la ciencia. También ocurre en las
partes mas avanzadas, mas generales, y por tanto mas mitoldgicas,
de lacienciamisma ........... ... . i il

X1

150

157

168

206

212

214



X1v

PAUL FEYERABEND

Apendice 5

18.

Asi pues, ia ciencia es mucho més semejante al mito de 1o que cual-
quier filosofia cientifica esta dispuesta a reconocer. La ciencia cons-
tituye una de las muchas formas de pensamiento desarrofladas por el
hombre, pero no necesariamente la mejor. Es una forma de pensa-
miento conspicua, estrepitosa e insolente, pero solo intrinsecamente
superior a las demds para aquellos que ya han decidido en favor de
cierta ideologia, o que la han aceptado sin haber examinado sus
ventajas y sus limites. Y puesto que la aceptacién y rechazo de ideo-
logias deberia dejarse en manos del individuo, resulta que la sepa-
racion de iglesi y estado debe complementarse con la separacion
de estado y ciencia: la institucion religiosa mds reciente, mas agre-
siva y mas dogmatica. Semejante separacton quiza sea nuestra unica
oportunidad de conseguir una humanidad que somos capaces de
realizar, pero que nunca hemos realizado plenamente ..........

Indice de nombres ... .

Indice de conceptos ..o



PROLOGO A LA EDICION CASTELLANA

Tratado contra el método fue escrito hace ocho anos y contiene
algunos materiales de hace mas de veinte. Se trata, por lo tanto,
de una obra muy imperfecta. Al escribirla ya advert{a confusamen-
te que existian ciertas incongruencias en las explicaciones tradicio-
nales de la ciencia, tenia incluso conciencia de ciertas areas espe-
ciales en las que resultaban notables, pero no tenfa una visién clara
del conjunto. Ahora yo diria que hay dos problemas sobre la
ciencia, a saber: (1) cual es su estructura, como se construye y
evoluciona, y (2) cual es su peso especifico comparado con el de
otras tradiciones y como hemos de juzgar sus aplicaciones sociales
(incluida, por supuesto, la ciencia politica).

Mi respuesta al primer problema es la siguiente: la ciencia no
presenta una estructura, queriendo decir con ello que no existen
unos elementos que se presenten en cada desarrollo cientifico,
contribuyan a su éxito y no desempefien una funcién similar en
otros sistemas. Al tratar de resolver un problema, los cientificos
utilizan indistintamente un procedimiento u otro: adoptan sus
métodos y modelos al problema en cuestion, en vez de considerarlos
como condiciones rigidamente establecidas para cada solucién. No
hay una «racionalidad cientifica» que pueda considerarse como guia
para cada investigacion; pero hay normas obtenidas de experien-
cias anteriores, sugerencias heuristicas, concepciones del mundo,
disparates metafisicos, réstos y fragmentos de teorfas abandonadas,
y de todos ellos hard uso el cientifico en su investigacion. Por su-
puesto esto no quiere decir que no sean posibles unas teorias racio-
nales que faciliten modelos sencillos para la resolucién de proble-
mas cientificos: de hecho, existen, y algunos incluso alcanzan a ser
tomados en cuenta en algunas investigaciones, pero pretender que
son la base de toda la ciencia seria lo mismo que pretender que los
pasos del ballet clasico son la base de toda la locomocién. No tiene
sentido formular, de una forma general y al margen de los proble-
mas especificos, cuestiones tales como «qué criterio seguiria para
preferir una teoria a otra», y sélo podrian responder de forma



XVI PAUL FEYERABEND

concreta aquellos que han tenido que resolver problemas especifi-
cos y que utilizan los conocimientos (en gran medida intuitivos)
que han acumulado en estos procesos para poder hacer sugerencias
definidas. En consecuencia, la ciencia se -encuentra mucho mas
cerca de las artes (y/o de las humanidades) de lo que se afirma en
nuestras teorias del conocimiento favoritas .

Mi respuesta al segundo problema es una consecuencia de la
respuesta al primero. Si la razén cientifica no puede separarse de
la practica de la ciencia, si es «inmanente a la investigacion»,
entonces tampoco puede ser formulada ni entendida fuera de
situaciones especificas de la investigacion. Para comprender la
razén cientifica uno tiene que convertirse en parte de la propia
ciencia. Esto s6lo puede conducir al elitismo (la ciencia no puede
ser juzgada por personas ajenas) si se pasa por alto el hecho de
que a la misma ciencia se la hace o puede hacer parte de tradi-
ciones mas amplias (las tradiciones sociales de las sociedades a
que pertenece) y de las correspondientes instituciones. Ahora
bien, esto mismo es aplicable a las demas disciplinas: no son
dirigidas desde el exterior, sino por aquellos que las ejercen,
haciendo uso de sus instituciones. Por ello, tanto los problemas
como los resultados cientificos se evaluardn segin los aconteci-
mientos que se produzcan en las tradiciones mas amplias: es decir,
politicamente.

En una democracia, por ejemplo, los resultados cientificos
serdn evaluados por consejos de ciudadanos debidamente elegidos:
no son, asi, los expertos, sino los comités democréticos quienes se
constituyen en autoridad definitiva para todas las cuestiones de
tipo cientifico. No es «la verdad» quien decide, sino las opiniones
que proceden de estos comités.

Es interesante observar que este punto de vista puede también
encontrarse en lugares tan poco usuales como la Orestiada, de
Esquilo. El protagonista intenta escapar de las Euménides, pero
éstas reclaman sus derechos: Orestes ha matado a su madre, a un
pariente consanguineo y, por ello, debe ser castigado. Pero el

* Para més detalles, cf. cap. 1, Vol. II de mis Philosophical Papers, Cambridge,
1981. El punto de vista descrito en el texto no es nuevo. Ya era un lugar comiin
para Boltzmann, Mach, Einstein y Bohr, y contribuy6 a las revoluciones cientificas
del siglo xx. Comparados con la «revolucién» producida por el Circulo de Viena y
sus locuaces oponentes, el racionalismo critico representa una nueva forma de
primitivismo filos6fico.



TRATADO CONTRA EL METODO XVII

debate se centra ahora en determinar si una madre es un pariente
consanguineo, y esta cuestion no la resuelve un grupo de expertos,
sino el voto de un consejo de ciudadanos en el que Atenea
también tiene voz. Mas tarde Protagoras explicara que la facultad
para juzgar se adquiere mediante un proceso publico en el que los
ciudadanos aprenden por la participacién directa y no a través de
estudios especiales. Vemos que mi respuesta al segundo problema
tiene predecesores ilustres.

Pero también se plantean muchas objeciones, siendo la princi-
pal la de que el lego cometera errores. Puede a ello contestarse
que los expertos se equivocan continuamente e imponen sus erro-
res a los ciudadanos, y si en alguna ocasién aprenden algo de los
mismos no daran ocasion a los demas para que también puedan
hacerlo. Las modas distorsiofan la ciencia y la medicina, y por
mucha piadosa retérica que haya en contrario, no existe la menor
garantia de que la ciencia vaya a rectificar sus propias equivocacio-
nes. A mayor abundamiento, la ciencia se apoya en el pluralismo
de ideas, al que no puede limitarse en modo alguno, lo que quiere
decir que las ideas de los ciudadanos adquieren una importancia
teorica. Las filosofias de la ciencia y las teorias del conocimiento y
politicas (incluyendo las marxistas), cualesquiera que sean, resul-
tan ser absolutamente superfluas.






INTRODUCCION

*“Ordnung its heutzutage meistens dort,
wo nichts ist.
Es ist eine Mangelerscheinung”

BRECHT*

La ciencia es una empresa esencialmente anarquista; el

anarquismo teorico es mds humanista y mds adecuado para

estimular el progreso que sus alternativas basadas en la ley
y en el orden.

El presente ensayo ha sido escrito con la conviccién de que el
anarquismo, que tal vez no constituye la filosofia politica mas
atractiva, es sin embargo una medicina excelente para la epistemo-
logia y para la filosofia de la ciencia.

No es dificil descubrir la razén de ello.

La historia en general, y la historia de las revoluciones en
particular, es siempre mas rica en contenido, mas variada, mas
multilateral y mas viva e ingeniosa de lo que incluso el mejor
historiador y el mejor metodélogo pueden imaginar'. La historia

Nota: Para algunos comentarios referentes al uso del término ‘anarquismo’ cf.
nota 12 a pie de pagina, y el capitulo 16, texto correspondiente a notas 244 ss.

*En la actualidad hay sobre todo orden,
donde no hay nada.
Es una deficiencia aparente.

! *La historia en general, y la historia de las revoluciones en particular, es siem-
pre mas rica en contenido, mas variada, mas muiltilateral, mas viva e ingeniosa de
lo que incluso los mejores partidos y las vanguardias mas conscientes de las clases
més avanzadas pueden imaginar’ (V. L. Lenin, ‘Left-Wing Comunism-An infantile
disorder’, Selected Works, vol. 3, London, 1967, 401; traduccion castellana:



2 PAUL FEYERABEND

esta repleta de ‘accidentes y coyunturas, y curiosas yuxtaposiciones
de eventos’?. Esto nos demuestra la ‘complejidad del cambio
humano y el caracter impredictible de las tltimas consecuencias de
cualquier acto o decision de los hombres?. (Vamos a creer real-
mente que las simples e ingenuas reglas que los metoddlogos
tienen por guia sean capaces de explicar tal ‘laberinto de interac-
ciones’?* ;Y no esta claro que una participacion satisfactoria en un
proceso de este tipo sélo sera posible para quien sea oportunista
sin contemplaciones y no se encuentre comprometido con ninguna
filosofia particular, y para quien adopte cualquier procedimiento
que parezca apropiado a la situacion?

De hecho, tal es la conclusion a la que han llegado inteligentes
y sesudos observadores. ‘Dos conclusiones précticas muy impor-
tantes se siguen de éste [cardcter del proceso hist6rico], escribe
Lenin®, a continuacién del pasaje que acabo de citar. Primera, que
para llevar a cabo su tarea, la clase revolucionaria {i. e. la clase de
aquellos que quieren cambiar o bien una parte de la sociedad, tal
como la ciencia, o la sociedad en general] debe ser capaz de
dominar, fodas las formas y aspectos de la actividad social sin
excepcion {debe ser capaz de entender, y aplicar, no s6lo una
metodologia particular, sino cualquier metodologia y cualquier
variante de ella que pueda imaginar]...; segunda, [la clase revolu-

Buenos Atres, 1965). Lenin se dirige a los partidos y a las vanguardias revolu-
cionarias y no a los cientificos y metoddlogos. La leccion es, no obstante, la misma.
Ct. nota 5.

2 Herbert Butterfield, The Whig Interpretatio of History, New York, 1965, 66.

S Ibid., 21,

4 Ibid., 25; cf. Hegel, Philosophie der Geschichte. Werke, vol. 9, ed. Edward
Gans, Berlin, 1837, 9: ‘Lo que ensefa la experiencia y la historia es lo siguiente:
las nationes y los gobiernos nunca han aprendido nada de la historia, y nunca han
actuado segun las reglas que podrian haber inferido de ella. Cada periodo posee
circunstancias peculiares tales. y se encuentra en una situacién individual tal, que
habran de tomarse decisiones, y tomar decisiones es lo unico que puede hacerse, en
él y fuera de éI. —'Muy licido’, ‘sutil y muy licido’: escribe Lenin en sus notas
marginales a este pasaje (Collected Works, vol. 38. London, 1962, 307).

5 Se ve con toda claridad como unas pocas sustituciones pueden convertir una
leccion politica en una leccién metodologica. Esto no es, en absoluto, sorpren-
dente. Tanto la metodologia como la politica constituyen medios por los que nos
movemos de una etapa historica a otra. La inica diferencia consiste en que las
metodologias standard pasan por alto el hecho de que la historia produce cons-
tantemente nuevas formas. También puede verse como un individuo, tal como
Lenin, que no esté intimidado por barreras tradicionales y cuyo pensamiento no
esté ligado a la ideologia de una profesion, puede dar un consejo dtil a todos,
filésofos de la ciencia incluidos.



INTRODUCCION 3

cionaria] debe estar preparada para pasar de una a otra de la
manera mas-rapida e inesperada’. ‘Las condiciones externas’, escri-
be Einstein®, ‘que se manifiestan por medio de los hechos expe-
rimentales, no le permiten al cientifico ser demasiado estricto en la
construccion de su mundo conceptual mediante la adhesiéon a un
sistema epistemolégico. Por eso debe aparecer ante el epistemolo-
go sistemdatico como un oportunista sin escriipulos...”. Un medio
complejo que abarca desarrollos sorprendentes e imprevisibles
exige procedimientos complejos y desafia el analisis basado en
reglas establecidas de antemano y que no tienen en cuenta las
condiciones, siempre cambiantes, de la historia.

Desde luego, es posible, simplificar el medio en el que trabaja
un cientifico simplificando a sus principales actores. La historia de
la ciencia, después de todo, no consta de hechos y de conclusiones
derivadas de los hechos. Contiene también ideas, interpretaciones
de hechos, problemas creados por interpretaciones conflictivas,
errores, etc. En un analisis mas minucioso se descubre que la
ciencia no conoce ‘hechos desnudos’ en absoluto, sino que los
‘hechos’ que registra nuestro conocimiento estan ya interpretados
de alguna forma y son, por tanto, esencialmente teéricos. Siendo
esto asi, la historia de la ciencia serd tan compleja, caética y llena
de errores como las ideas que contiene, y a su vez, estas ideas
seran tan complejas, cadticas, llenas de errores y divertidas como
las mentes de quienes las han inventado. De modo inverso, un
ligero lavado de cerebro conseguird convertir la historia de la
ciencia en algo mas insipido, mas simple, mas informe, mas
‘objetivo’ y mas facilmente accesible a un planteamiento por reglas
estrictas e incambiables.

La educacién cientifica, como hoy dia se entiende, apunta
exactamente a este objetivo. Tal educacién simplifica la ‘ciencia’
simplificando a sus participantes: en primer lugar se define un
dominio de investigacién. A continuacién, el dominio se separa del
resto de la historia (la fisica, por ejemplo, se separa de la meta-
fisica y de la teologia) y recibe una ‘l6gica’ propia. Después, un
entrenamiento completo en esa légica condicionada a quienes tra-
bajan en dicho dominio. Con ello se consigue que sus acciones
sean mas uniformes y al mismo tiempo se congelan grandes partes

¢ Albert Einstein, Albert Einstein: Philosopher Scientist. ed. P. A. Schilpp, New
York, 1951, 683 s.



4 PAUL FEYERABEND

del proceso historico. ‘Hechos’ estables surgen y se mantienen a
pesar de las vicisitudes de la historia. Una parte esencial del
entrenamiento que posibilita la aparicion de tales hechos consiste
en ¢l intento de inhibir las intuiciones que pudieran llevar a hacer
borrosas las fronteras. La religion de una persona, por ejemplo, o
su metafisica, o su sentido del humor (su sentido del humor
natural, no esa especie de hilaridad, ingénita y casi siempre
nauseabunda que se encuentra en las profesiones especializadas)
no deben tener el mas minimo contacto con su actividad cientifica.
Su imaginacion queda restringida, e incluso su lenguaje deja de ser
el suyo propio’. Esto se refleja, a su vez, en el caracter de los
‘hechos’ cientificos, que se experimentan como si fueran indepen-
dientes de la opinidn, creencia, y del trasfondo cultural.

Resulta asi posible crear una tradicién que se sostenga por
medio de reglas estrictas, y que alcance ademas cierto éxito. ;Pero
es deseable apoyar una tal tradicion en la exclusién de cualquier
otra cosa? ;deberian transferirse a ella todos los derechos para que
se ocupe del conocimiento, de forma que cualquier resultado
obtenido por otros métodos sea inmediatamente excluido de con-
curso? Tal es la cuestion que intento plantear en el presente
ensayo. MI reespuesta serd un firme y rotundo NO.

Existen dos razones por las que mi respuesta parece ser ade-
cuada. La primera consiste en que el mundo que deseamos explo-
rar es una entidad en gran medida desconocida. Debemos por
tanto mantener abiertas nuestras opciones y no restringirlas de
antemano. Las prescripciones epistemoldgicas pueden resultar bri-
llantes al compararlas con otras prescripciones epistemoldgicas, o
con principios generales ;pero quién garantiza que constituyan el
mejor camino para descubrir, no ya unos cuantos ‘hechos’ aisla-
dos, sino ciertos secretos profundos de la naturaleza? La segunda
razon estriba en que una educacion cientifica tal y como la descrita
antes (y como se imparte en nuestras escuelas) no puede recon-
ciliarse con una actitud humanista. Esta en conflicto ‘con el cultivo
de la individualidad que es lo tnico que produce, o puede pro-
ducir, seres humanos bien desarrollados’®; dicha educacion ‘mutila

7 Para el deterioro de! lenguaje que sigue a cualquier aumento de profesionalis-
mo, cf. mi ensayo «Experts in a Free Society», The Critic, Noviembre/Diciembre
1970.

8 John Stuart Mill, ‘On Liberty’, The Philosophy of John Stuart Mill, ed.
Marshall Cohen, New York, 1961, 258.



INTRODUCCION S

por compresion, al igual que el pie de una dama china, cada parte
de la naturaleza humana que sobresalga y que tienda a diferenciar
notablemente a una persona del patréon? de los ideales de racio-
nalidad establecidos por la ciencia, o por la filosofia de la ciencia.
El intento de aumentar la libertad, de procurar una vida plena y
gratificadora, y el correspondiente intento de descubrir los secretos
de la naturaleza y del hombre implican, por tanto, el rechazo de
criterios universales y de todas las tradiciones rigidas. (Ciertamen-
te, también implican el rechazo de una gran parte de la ciencia
contemporanea).

Es sorprendente comprobar cuan rara vez ha sido analizado
por anarquistas profesionales el efecto embrutecedor de ‘las Leyes
de la Razon’ o de la practica cientifica. Los anarquistas profesio-
nales se oponen a cualquier tipo de restriccion y piden que se
permita al individuo desarrollarse libremente, desembarazado de
leyes, obligaciones o deberes. Y sin embargo aceptan sin protesta
alguna todos los rigidos criterios que cientificos y légicos imponen
a la investigacion y a toda actividad que produzca conocimiento o
lo cambie. A veces, las leyes del método cientifico, o aquello que
un escritor particular concibe como leyes del método cientifico,
han sido insertadas en el mismo anarquismo. ‘El anarquismo es
una concepcion del mundo que se basa en una explicacion mecani-
ca de todos los fenémenos’, escribe Kropotkin!?. Su método de
investigacidn es el de las ciencias naturales exactas... el método de
induccién y deduccidn’. ‘No esta nada claro’, escribe un profesor
moderno ‘radical’ de Columbiall, ‘que la investigacion cientifica
exija una libertad absoluta de palabra y de debate. Por el contra-
rio, la evidencia sugiere que ciertos tipos de esclavitud no suponen
ningin obsticulo en el camino de la ciencia...’

Y Ibid., 265.

" Peter Alexenich Kropotkin, *Modern Science and Anarchism’™ Kropotkin's
Revolutionary Pamphlets, ed. R, W. Baldwin, New York, 1970, [50-2. ‘Una de las
mayores peculiaridades de Ibsen consistia en que nada era valido para él excepto la
ciencia”. B. Shaw, Buck to Methuselah, New York, 1921, XCVII. Comentando
estos y otros fenomenos similares Strindberg escribe (Antibarbarus): *Una genera-
cion que tuvo el coraje de deshacerse de Dios, de aplastar al Estado y a la Iglesia, y
de prescindir de la sociedad y de la moralidad, se mdmabd sin embargo, ante la
ciencia. Y en la ciencia, donde deberia reinar la libertdd, cl orden del dia era ‘creer
en las autoridades o dejarse cortar la cabeza’.

LR, P. Wolff. The Pocerty (zf' Liberalism, Boston, 1968, 15. Para una critica
mas detallada de Wolff, ver nota 2 de mi ensayo *Against Method’ en Minnesota
Studies en The Philosophy of Science, vol. 5, Minneapolis, 1970. (Hay traduccion
castellana en Ariel).



6 PAUL FEYERABEND

Ciertamente existen personas para quienes esto ‘no estd nada
claro’. Empecemos, pues, con nuestro esbozo de una metodologia
_ anarquista y correspondientemente de una ciencia anarquista!Z.
No hay nada que nos obligue a temer que la disminucion del interés
por la ley y el orden por parte de la ciencia y de la sociedad, que
caracteriza a un anarquismo de este tipo, conduzca al caos. El
sistema nervioso del hombre estd demasiado bien organizado para
que suceda esto!3. Puede llegar una época en que sea necesario
conceder a la razén una preponderancia transitoria y en la que
resulte aconsejable defender sus reglas con exclusiéon de todo lo
demas. No creo que hoy estemos viviendo en semejante época.

12 Al elegir el término “anarquismo’ para designar mi planteamiento, tuve en
cuenta sin mas, su uso general. Sin embargo, el anarquismo, tal y como se ha
practicado en el pasado y como se practica hoy dia por un nimero cada vez mayor
de personas, posec rasgos que no estoy dispuesto a defender. Se preocupa poco de
las vidas humanas y de la felicidad humana (excepto de la vida y la felicidad de
aqucllos que pertenecen a algin grupo especial); ademas implica el tipo de dedica-
cion y seriedad Puritana que yo detesto. Existen algunas excepciones exquisitas
tales como Cohn-Bendit, pero son minoria). Por estos motivos prefiero ahora
emplear el término Dadaismo. Un Dadaista no seria capaz de hacer dafio a una
mosca, mucho menos a un ser humano. Un Dadaista permanece completamente
impasible ante una empresa seria y sospecha siempre cuando la gente deja de sonreir,
asumiendo aquella actitud y aquellas expresiones faciales que indican que se va a
decir algo importante. Un Dadaista estd convencido de que una vida que merezca
la pena solo sera factible cuando empecemos a tomar las cosas « la ligera y cuando
eliminemos del lenguaje aquellos significados profundos pero ya putrefactos que ha
ido acumulando a lo largo de los siglos (bisqueda de la verdad'; ‘defensa de la
justicia’; “amor apasionado’; etc., etc.). Un Dadaista esta dispuesto a iniciar
divertidos experimentos incluso en aquellos dominios donde el cambio y la experi-
mentacion parecen imposibles (ejemplo: las funciones basicas del lenguaje). Espero
que tras la lectura del presente panfleto, el lector me recuerde como un frivolo
Dadaista y no como un anarquista serio. Cf. la nota 20 del capitulo 2.

13 Incluso en situaciones indeterminadas y ambiguas, se consigue rapidamente la
uniformidad de la accién y nos adherimos a ella con tenacidad. Ver Muzafer Sherif,
The Psvchology of Social Norms, New York, 1964.



1

Lo anterior se demuestra tanto por un examen de episodios

historicos como por un andlisis abstracto de la relacion

entre idea y accion. El dnico principio que no inhibe el
progreso es: todo sirve.

La idea de un método que contenga principios firmes, inaltera-
bles y absolutamente obligatorios que rijan el quehacer cientifico
tropieza con dificultades considerables al ser confrontada con los
resultados de la investigacion histérica. Descubrimos entonces,
que no hay una sola regla, por plausible que sea, y por firmemente
basada que esté en la epistemologia, que no sea infringida en una
ocasion u otra. Resulta evidente que esas infracciones no son
sucesos accidentales, que no son consecuencia de una falta de
conocimiento o de atencion que pudiera haberse evitado. Por el
contrario, vemos que son necesarias para el progreso. En realidad,
uno de los rasgos mas llamativos de las recientes discusiones en
historia y filosofia de la ciencia consiste en la toma de conciencia
de que sucesos y desarrollos, tales como ei descubrimiento del
atomismo en la antigiedad, y la Revolucion Copernicana, el
surgimiento del atomismo moderno (teoria cinética, teoria de la
dispersion, estereoquimica, teoria cuantica), o la emergencia gra-
dual de la teoria ondulatoria de la luz, s6lo ocurrieron o bien
porque algunos pensadores decidieron no someterse a ciertas
reglas ‘obvias’ o porque las violaron involuntariamente.

Esta practica liberal, repito, no constituye sélo un mero hecho
de la historia de la ciencia, sino que es razonable y absolutamente
necesaria para el desarrollo del conocimiento. Para decirlo de
manera mas especifica, puede demostrarse lo siguiente' dada cual-
qu1er regla por muy ‘fundamental’ o 'necesaria’ que sea para la
ciencia, 51empre existen circunstancias en las que resulta aconseja-
ble no soélo ignorar dicha regla, sino adoptar su opuesta. Por
ejemplo, hay circunstancias en las que es aconsejable introducir,



8 PAUL FEYERABEND

elaborar y defender hipotesis ad hoc, o hipétesis que contradicen
resultados experimentales bien establecidos y generalmente acep-
tados, o hipétesis cuyo contenido es menor que el contenido de las
alternativas existentes empiricamente adecuadas, o hipétesis auto-
inconsistentes, etcétera ™.

Hay incluso circunstancias —y ocurren. con bastante frecuencia—
en las que la argumentacion pierde su prometedor aspecto o se
convierte en un obsticulo para el progreso. Nadie estaria dispuesto
a afirmar que la educacion de los nirios consiste exclusivamente en
una materia de argumentacion (aunque la argumentacién puede
entrar en ella, y deberia entrar en mayor medida de lo que es
habitual), y casi todos coinciden ahora en que lo que parece un
resultado de la razén —el dominio de un lenguaje, la existencia de
un mundo perceptual ricamente articulado, la habilidad logica— se
debe en parte a la ensefanza y en parte a un proceso de crecimiento .
que se desarrolla con la fuerza de una ley natural. Y donde los
argumentos parecen tener efecto, éste se debe mds a menudo a su
repeticion fisica que a su contenido semdantico.

Después de admitir todo esto, hemos de aceptar también la
posibilidad de crecimiento no-argumentativo en el adulto asi como
en (las partes tedricas de) instituciones tales como la ciencia, la
religion, la prostitucién, etc. Ciertamente no podemos dar por
supuesto que lo que es posible para un nifio —adquirir nuevos
modos de conducta a la mas ligera provocacién, introducirse en
ellos sin esfuerzo aparente— estd mas alld del alcance de los
mayores. Mas bien deberia esperarse que los cambios catastréficos
del contorno fisico, las guerras, el colapso de los sistemas de
moralidad imperante, o las revoluciones politicas, habrin de trans-
formar también los modelos de reaccion del adulto, incluidos

14 Uno de los pocos pensadores que han comprendido este rasgo del desarrollo
del conocimiento es Niels Bohr: *... nunca intentaba presentar un cuadro acabado,
sino que recorria pacientemente todas las fases del desarrollo de un problema,
particndo de alguna paradoja aparente y acercandose gradualmente a su elucida-
cion. De hecho, nunca considerd los resultados conseguidos bajo otra perspectiva
que como puntos de partida para una exploracion posterior. Al especular sobre las
perspectivas de alguna linca de investigacion, despreciaba las consideraciones
usuales de simplicidad, elegancia e incluso consistencia, haciendo la observacion de
que esas cualidades solo pueden juzgarse con propiedad después (el subrayado es
mio) del suceso...”. L. Rosenfeld en Niels Bofir. His Life and Work as seen by his
Friends and Colleagues, ed. S. Rosental, New York, 1967, 117. Ahora bien, la
ciencia no constituye nunca un proceso acabado y por ello esti siempre “antes’ del
suceso. Simplicidad, elegancia o consistencia nunca son, por tanto, condiciones
necesarias de la practica (cientifica).



TRATADO CONTRA EL METODO 9

importantes modelos de argumentacion. Esta transformacién pue-
de ser también un proceso completamente natural, y la tnica
funcidén de la argumentacion racional quizas radique en aumentar
la tension mental que precede y causa la explosion de la conducta.

Ahora bien, si son los eventos, no necesariamente los argumen-
tos, la causa de que adoptemos nuevos criterios, incluyendo
formas nuevas y mas complejas de argumentacién jno es cierto
que los defensores del statu quo tendran que aducir no sélo
contra-argumentos, sino ademas causas contrarias? (‘La virtud sin
el terror es ineficaz’, dice Robespierre). Y si las viejas formas de
argumentacion resultan demasiado débiles para constiguir una cau-
sa, ¢no deberan estos defensores o bien abandonar, o bien recurrir
a medios mas fuertes y mas ‘irracionales’? (Es muy dificil, y tal vez
completamente imposible combatir los efectos del lavado de cere-
bro por medio de argumentos). Incluso el racionalista mas puri-
tano se vera forzado entonces a dejar de razonar y a emplear la
propaganda y la coercion, no porque alguna de sus razones haya
dejado de ser valida, sino porque hayan desaparecido las condicio-
nes psicologicas que las hacen eficaces y capaces de influir en los
otros. ;Y cual es la utilidad de un argumento que deja a la gente
impertérrita?

Por supuesto, el problema nunca se plantea exactamente de
esta forma. La ensefianza de criterios y su defensa nunca consiste
en su mera colocacion ante la mente y en exponerlos tan claros
como sea posible. Se da por supuesto que los criterios tienen
también una ¢ficacia causal maxima. Esto hace muy dificil distin-
guir entre la fuerza logica y el efecto material de un argumento.
Al igual que un perrillo amaestrado obedecerda a su amo sin
importar lo confuso que €l mismo esté, y sin importarle cuan
urgente sea la necesidad de adoptar nuevos esquemas de conducta,
del mismo modo un racionalista amaestrado serd obediente a la
imagen mental de su amo, se conformara a los criterios de argu-
mentaciéon que ha aprendido, se adherird a esos criterios sin
importar la confusién en la que se encuentre, y serd completamen-
te incapaz de darse cuenta de que aquello que él considera como la
‘voz de la razén’ no es sino un post-efecto causal del entrenamien-
to que ha recibido. Sera muy inhabil para descubrir que la llamada
de la razdn, a la que sucumbe con tanta facilidad, no es otra cosa
que una maniobra politica.

Que los intereses, fuerzas, propaganda y técnicas de lavado de



10 PAUL FEYERABEND

cerebro juegan un papel mucho mayor de lo que comiinmente se
cree en el desarrollo del conocimiento y de la ciencia, puede
descubrirse también por medio de un anilisis de la relacion entre
idea y accion. A menudo se da por supuesto que una comprension
clara y distinta de las ideas nuevas precede, a su formulacion y a su
expresion institucional. (Una investigacion empieza con un proble-
ma, dice Popper). Primero, tenemos una idea, o un problema,
después actuamos, es decir, hablamos o construimos o destruimos.
Ciertamente no es este el modo en que los nifios se desarrollan.
Los nifios usan palabras, las combinan, juegan con ellas hasta que
atrapan un significado que hasta entonces habia permanecido fuera
de su alcance. Y la actividad ludica inicial constituye un presupues-
to esencial del acto final de comprension. No existe ninguna razén
por la que este mecanismo deje de funcionar en el adulto. Debe-
mos esperar, por ejemplo, que la idea de libertad, sélo pueda
aclararse por medio de las mismas acciones que se supone crean la
libertad. La creacion de una cosa, y la creacion mas la compren-
sion completa de una idea correcta de la cosa, constituyen muy a
menudo partes de uno y el mismo proceso indivisible y no pueden
separarse sin provocar la detencion del proceso. El proceso mismo
no esta dirigido por un programa bien definido, y no puede estar
dirigido por un tal programa porque es el proceso el que contiene
las condiciones de realizaciéon de todos los programas posibles.
Antes bien, esta dirigido por un vago impulso, por una ‘pasién’
(Kierkegaard). La pasion da lugar a una conducta especifica que a
su vez crea las circunstancias y las ideas necesarias para analizar y
explicar el proceso, para hacerlo ‘racional’.

El desarrollo del punto ‘de vista copernicano desde Galileo al
siglo xx constituye un perfecto ejemplo de la situacién que quere-
mos describir. Se parte de una fuerte creencia que va contra la
razén y la experiencia contemporaneas. La creencia se extiende y
encuentra apoyo en otras creencias que son igualmente irrazona-
bles, si no es que lo son mas (ley de la inercia y telescopio). La
investigacién se disgrega a partir de ahora en nuevas direcciones,
se construyen nuevos tipos de instrumentos, se relaciona de forma
nueva la ‘evidencia’ con las teorias, hasta que surge una ideologia
que es bastante rica para proporcionar argumentos independientes
para cualquier zona particular de ella y bastante 4gil para encon-
trar tales argumentos siempre que parezcan necesarios. Hoy po-
demos decir que Galileo siguié el camino correcto, porque su



TRATADO CONTRA EL METODO 11

persistente empeno en lo que en un tiempo parecia ser una cosmo-
fogia estipida, consigui6 crear el material necesario para defender-
la contra todos aquellos que sdlo estan dispuestos a aceptar un
punto de vista en caso de que contenga ciertas frases magicas, llama-
das ‘informes observacionales’. Y esto no es una excepcion sino el
caso normal; las teorias devienen claras y ‘razonables’ solo des-
pués de que las ‘partes incoherentes de ellas han sido utilizadas
durante largo tiempo. Asi pues, este prélogo irrazonable, ameto-
dico y sin sentido resulta ser un prerrequisito inevitable de claridad
y éxito empirico.

Al intentar describir y comprender de modo general desarrollos
de esta clase, estamos obligados desde luego a recurrir a formas de
hablar existentes que no tienen en cuenta esos desarrollos y que
han de ser deformadas, mal empleadas, y forzadas a entrar en
nuevos esquemas, “con el fin de ajustarlos a situaciones impuestas
(sin un mal uso constante del lenguaje no puede haber ni des-
cubrimiento ni progreso). ‘Ademas, puesto que las categorias
tradicionales son el evangelio del pensamiento cotidiano (incluido
el pensamiento cientifico ordinario) y de la practica cotidiana, (tal
intento por aprender) presenta en efecto reglas y formas de pensa-
miento y accién falsos, falsos, claro esta, desde el punto de vista
del sentido comiin (cientifico)’!>. Asi es como el pensamiento
dialéctico surge como forma de pensamiento que ‘reduce a la nada
las detalladas determinaciones del entendimiento’', incluida la
logica formal.

(Dicho sea de paso, he de sefialar que el uso frecuente que
hago de términos tales como ‘progreso’, avance’, ‘mejoramiento’,
etc., no significa que pretenda poseer un conocimiento especial
sobre lo que es bueno y malo en ciencia, ni que desee imponer dicho
conocimiento a mis lectores. Cada cual puede leer estos términos a
su manera y de acuerdo con la tradicién a la que pertenezca. Asi,
para un empirista, ‘progreso’ significara pasar a una teoria que pro-
porciona pruebas empiricas directas para la mayor parte de sus su-
puestos basicos. Algunos creen que la teoria cuantica es una teoria de
esta clase. Para otros ‘progreso’ puede significar unificacion y armonia,
incluso tal vez a expensas de la adecuacién empirica. Asi, es como
consideraba Einstein la teoria general de la relatividad. Y mi tesis
es que el anarquismo estimula el progreso cualquiera que sea el

15 Herbert Marcuse, Reason and Revolution, London, 1941, 130.
16 Hegel, Wissenschaft der Logik, vol, 1, Meiner, Hamburg, 1965, 6.



12 PAUL FEYERABEND

sentido en que se tome este término. Incluso una ciencia basada
en la ley y el orden, sélo tendra éxito si permite que se den pasos
anarquistas ocasionales).

Resulta claro, pues, que la idea de un método fijo, o la idea de
una teoria fija de la racionalidad, descansa sobre una concepcién
excesivamente ingenua del hombre y de su contorno social. A
quienes consideren el rico material que proporciona la historia, y
no intenten empobrecerlo para dar satisfacciéon a sus mas bajos
instintos y a su deseo de seguridad intelectual con el pretexto de
claridad, precisién, ‘objetividad’, ‘verdad’, a esas personas les
parecera que so6lo hay un principio que puede defenderse bajo
cualguier circunstancia y en todas las etapas del desarrollo huma-
no. Me refiero al principio todo sirve.

Este principio abstracto debe ahora ser examinado y explicado
en sus detalles concretos.



2

Por ejemplo, es posible hacer uso de hipotesis que con-

tradigan teorias bien confirmadas ylo resultados experimen-

tales bien establecidos. Se puede hacer avanzar la ciencia
procediendo contrainductivamente.

Examinar este *principio en sus detalles concretos significa
investigar las consecuencias de ‘contrarreglas’ que se oponen a
ciertas reglas muy conocidas de la empresa cientifica. Para ilustrar
c6mo se hace esto, considérese la regla que afirma que la ‘expe-
riencia’, o los ‘hechos’ o los ‘resultados experimentales’ es lo que
mide el éxito de nuestras teorias, que el acuerdo entre una teoria y
los ‘datos’ favorece la teoria (0 que al menos no altera la situa-
cién) mientras que el desacuerdo la perjudica y, tal vez, incluso
nos obliga a eliminarla. Esta regla constituye un elemento impor-
tante de todas las teorias de la confirmacion y de la corroboracion.
Es la esencia del empirismo. La ‘contrarregla’ correspondiente nos
aconseja introducir y élaborar hipétesis que sean inconsistentes
con teorias bien establecidas y/o con hechos bien establecidos. Nos
aconseja proceder contrainductivamente.

Este procedimiento contrainductivo plantea las siguientes cues-
tiones: ;Es la contrainduccién mas razonable que la inducciéon?
(Existen circunstancias que favorecen su uso? ;Cuailes son los
argumentos que la apoyan? ;Cudles son los argumentos en contra
de ella? ;O, tal vez, es la induccién siempre preferible a la con-
trainduccion? Etcétera.

Contestaré a estas cuestiones en dos etapas. En primer lugar
examinaré la contrarregla que nos recomienda desarrollar hipétesis
inconsistentes con teorias aceptadas y altamente confirmadas.
Pasaré a examinar luego la contrarregla que nos recomienda
desarrollar hipdtesis inconsistentes con hechos bien establecidos.
Las conclusiones pueden resumirse del modo siguiente: '

Respecto al primer caso, resulta que la evidencia que podria



14 PAUL FEYERABEND

refutar una teoria a menudo sélo puede sacarse a la luz con ayuda
de una alternativa incompatible: la recomendacion (que se remon-
ta a Newton y que todavia es muy. popular hoy dia) de usar
alternativas sélo cuando las refutaciones hayan desacreditado ya la
teoria ortodoxa, equivale a colocar el carro delante del caballo.
Ademas, algunas de las propiedades formales mas importantes de
una teoria se descubren por contraste, no por analisis. Un cientifi-
co que desee maximizar el contenido empirico de los puntos de
vista que sustenta y que quiera comprenderlos tan claramente
como sea posible, tiene que introducir, segin lo dicho, otros
puntos de vista; es decir, tiene que adoptar una metodologia
pluralista. Debe comparar sus ideas con otras ideas mas bien que
con la ‘experiencia’, y debe intentar mejorar, en lugar de excluir,
los puntos de vista que hayan sucumbido en esta competicion.
Procediendo de esta forma, estara dispuesto a retener teorias
acerca del hombre y del cosmos que se encuentran en el Génesis, o
en el Pimander, estard dispuesto a elaborarlas y a usarlas para
medir el éxito de la evolucion y de otras concepciones ‘modernas’ !’.
Quizas descubra entonces que la teoria de la evolucién no es tan
buena como generalmente se supone y que debe completarse, o
sustituirse enteramente, por una version corregida y mejorada del
Génesis. Concebido de esta forma, el conocimiento no consiste en
una serie de teorias autoconsisentes que tiende a converger en una
perspectiva ideal; no consiste en un acercamiento gradual hacia la
verdad. Por el contrario, el conocimiento es un océano, siempre en
aumento, de alternativas incompatibles entre si (y tal vez incon-
mensurables); toda teoria particular, todo cuento de hadas, todo
mito, forman parte del conjunto que obliga al resto a una articula-
ci6n mayor, y todos ellos contribuyen, por medio de este proceso
competitivo, al desarrollo de nuestro conocimiento. No hay nada
establecido para siempre, ningiin punto de vista puede quedar
omitido en una explicacién comprehensiva. Plutarco, Diégenes
Laercio y no Dirac, o von Newmann son los modelos que repre-
sentan un conocimiento de este tipo en el que la historia de una
ciencia se convierte en parte inseparable de la ciencia misma; la
historia es esencial para el desarrollo posterior de una ciencia, asi
como para dar contenido a las teorias involucradas por dicha
ciencia en cualquier momento particular. Expertos y profanos,

17 Para el papel que desempeii6 el Pimander en la Revolucion Copernicana, cf.
nota 114 del capitulo 8.



TRATADO CONTRA EL METODO 15

profesionales y diletantes, forjadores de utopias y mentirosos,
todos ellos estan invitados a participar en el debate y a contribuir
al enriquecimiento de la cultura. La tarea del cientifico no ha de
ser por mas tiempo ‘la bisqueda de la verdad’, o ‘la glorificacién
de dios’, o ‘la sistematizacion de las observaciones’ o ‘el perfeccio-
namiento de predicciones’. Todas estas cosas no son mas que
efectos marginales de una actividad a la que se dirige ahora su
atencion y que consiste en ‘hacer de la causa mds débil la causa
mds fuerte’ como dijo el sefista, y por ello en apoyar el movimien-
to de conjunto.

La segunda contrarregla a favor de hipétesis que sean inconsis-
tentes con las observaciones, los hechos y los resultados experi-
mentales no necesita ninguna defensa especial, pues no existe
una sola teoria interesante que concuerde con todos los hechos
conocidos de su dominio. La cuestidon, por tanto, no consiste en
saber si habria que admitir teorias contrainductivas en ciencia; la
cuestion consiste, mas bien, en saber si las discrepancias existentes
entre teoria y hecho deberfan aumentarse o disminuirse, o en
saber qué otra cosa cabria hacer con ellas.

Para contestar a esta cuestion basta recordar que los informes
observacionales, los resultados experimentales, y los enunciados
‘factuales’, o bien incluyen supuestos tedricos o bien los afirman
por la manera en que se usan. (Para este punto, cf. la discusiéon de
las interpretaciones naturales en los capitulos 6 ss.). Asi, por
ejemplo, nuestro héabito de decir ‘la mesa es marrén’ cuando la
contemplamos en circunstancias normales, con los sentidos en
buen estado, y decir ‘la mesa parece marrén’ cuando las condicio-
nes de iluminacion son pobres o cuando nos sentimos inseguros de
nuestra capacidad de observacion, expresa la creencia de que
existen circunstancias ordinarias en las que nuestros sentidos son
capaces de ver el mundo ‘tal y como realmente es’, y de que
existen otras circunstancias, no menos ordinarias, en las que los
sentidos se equivocan. Dicho habito expresa la creencia de que
algunas de nuestras impresiones sensoriales son veridicas, mientras
que otras no lo son. Normalmente se da también por supuesto que
el medio material que existe entre el objeto y nosotros no ejerce
ninguna influencia distorsionante, y que la entidad fisica que
establecé el contacto —la luz— transporta una imagen verdadera.
Sin embargo, todas estas afirmaciones son supuestos abstractos, y
muy dudosos, que modelan nuestra contemplacion del mundo y no



16 PAUL FEYERABEND

son susceptibles de critica directa. Por lo general no somos cons-
cientes de ellos y sélo reconocemos sus efectos cuando nos trope-
zamos con una cosmologia completamente diferente, los prejuicios
se descubren por contraste, no por analisis. EI material de que
dispone el cientifico, incluidas sus mas sublimes teorias y sus
técnicas mas sofisticadas, se estructura exactamente de la misma
forma. Dicho material incluye también principios que no se cono-
cen y que, si fueran conocidos, resultarian extremadamente difici-
les de contrastar. (En consecuencia, una teoria puede chocar con
la evidencia no porque la teoria misma sea incorrecta, sino porque
la evidencia esté contaminada).

Ahora bien, ;cémo es posible examinar algo que estamos
usando continuamente? ;Coémo analizar los términos en los que
habitualmente expresamos nuestras mas simples e ingenuas obser-
vaciones, y descubrir asi, sus presupuestos? ;Como descubrir el
tipo de mundo que presuponemos cuando nos comportamos del
modo que lo hacemos?

La respuesta es clara: no podemos descubrirlo desde dentro.
Necesitamos un criterio externo de critica, necesitamos un conjun-
to de supuestos alternativos o en otro caso, ya que tales supuestos
habrin de ser muy generales, necesitamos construir, por decirlo
asi, un mundo alternativo completo, necesitumos un mundo so-
nado para descubrir los rasgos del mundo real en el que creemos
habitar (mundo que, de hecho, quiza no sea mas que otro mundo
sonado). El primer caso en la critica de los conceptos y procedi-
mientos ordinarios, el primer caso en la critica de los ‘hechos’,
debe ser por tanto un intento por romper este circulo. Debemos
inventar un nuevo sistema conceptual que mantenga en suspenso,
o choque con, los resultados experimentales mas cuidadosamente
establecidos, que confunda los principios tedricos mas plausibles, y
que introduzca percepciones que no formen parte del mundo
perceptual existente!8. Este paso también es contrainductivo. Por
tanto, la contrainduccion es siempre razonable y siempre propor-
ciona una ocasion de éxito.

En los siete capitulos siguientes, la conclusion que he expuesto
en el presente capitulo sera desarrollada con mayor detalle y se

I8 *Chocar’ o ‘mantener en suspenso’ tiene un significado mas general que
‘contradecir’. Diré que un conjunto de ideas o acciones ‘choca’ con un sistema
conceptual si es inconsistente con él, o si hace que dicho sistema parezca absurdo.
Para mas detalles cf. capitulo 17.



TRATADO CONTRA EL METODO 17

elucidara con la ayuda de ejemplos histéricos. Podria sacarse la
impresion de que estoy recomendando una nueva metodologia que
sustituye la induccion por la contrainduccidon y que hace uso de
una multiplicidad de teorias, concepciones metafisicas y cuentos de
hadas, en lugar del par al uso formado por teorias/observacion!®.
Esta impresion seria equivocala. Mi intencidén no es sustituir un
conjunto de reglas generales por otro conjunto: por el contrario,
mi intencién es convencer al lector de que todas las metodologias,
incluidas las mds obvias, tienen sus limites. La mejor manera de
hacer ver esto consiste en demostrar los limites, e incluso la
irracionalidad, de alguna de las reglas que la metodologia, o el
lector, gustan considerar como basicas. En el caso de la induccién
(incluida la induccién por falsacién) lo anterior equivale a demos-
trar que la contrainduccién puede ser defendida satisfactoriamente
con argumentos. Recuérdese siempre que las demostraciones y la
retérica que se emplean en este libro no expresan ningin tipo de
«convicciones profundas» que yo sustente. Simplemente muestran
cuan facil resulta dominar a la gente de una forma racional. Un
anarquista se parece a un espia que entra en el juego de la Razén
para socavar la autoridad de la Razén (Verdad, Honestidad,
Justicia, etcétera)?0. '

19 Asi es como el profesor Ernan McMullin interpreté algunos de mis primeros
escritos. Ver ‘A Taxonomy of the Relations between History and Philosophy of
Science’, Minnesota Studies 5, Minneapolis, 1971.

20 “Dada’, dice Hans Richter en Dada: Arte y Anti-Arte, ‘no sélo no tenia ningin
programa, sino que se oponia a todos los programas’. Esto no excluye una habil
defensa de programas para mostrar el caracter quimérico de cualquier defensa,
incluida la defensa ‘racional’. Cf. ademas capitulo 16, texto correspondiente a notas
249, 250, 251. (De la misma forma, un actor o dramaturgo podria reproducir todas
las manifestaciones externas de un ‘amor profundo’ para desenmascarar la idea
misma de ‘amor profundo’. Ejemplo: Pirandello). Espero que estas observaciones
mitiguen el temor de la Srta. Koertge acerca de que yo intento dar origen a otro
movimiento, en-el que los slogans ‘proliferaciéon’ o ‘todo sirve’ sustituyen los
slogans del falsacionismo, inductivismo o programismo de investigacion.



3

La condicion de consistencia, que exige que las nuevas
hipotesis concuerden con las teorias aceptadas, no es razo-
nable, porque favorece la teoria mds antigua, no la teoria
mejor. Las hipotesis que contradicen a teorias bien confir-
maduas proporcionan evidencia que no puede obtenerse
de ninguna otra forma. La proliferacion de teorias es
beneficiosa para la ciencia, mientras que la uniformidad
debilita su poder critico. Ademads, la uniformidad, pone en
peligro el libre desarrollo del individuo.

En este capitulo voy a ofrecer argumentos mas detallados a
favor de la ‘contrarregla’ que aconseja introducir hipdtesis que
sean inconsistentes con teorias bien establecidas. Estos argumen-
tos seran indirectos. Empezaré con una critica del requisito que
afirma que las nuevas hipdtesis deben ser consistentes con tales
teorias. Llamaré a este requisito la condicion de consistencia?'.

Prima facie, el caso de la condicién de consistencia puede
tratarse con unas pocas palabras. Es bien sabido (y ha sido
mostrado con todo detalle por Duhem) que la teoria de Newton es
inconsistente con la ley de la caida libre de Galileo y con las leyes
de Kepler; que la termodinamica estadistica es inconsistente con la
segunda ley de la teoria fenomenoldgica; que la 6ptica ondulatoria
es inconsistente con la Optica geométrica, etcétera’2. Obsérvese

2l La condiciéon de consistencia se remonta por lo menos hasta Aristdteles.
Desempena un importante papel en la filosofia de Newton (aunque el mismo
Newton lo violara constantemente). La mayoria de-los filosofos de la ciencia del
siglo xx la dan por supuesta.

22 Pierre Duhem, Lua Theorie Physique: Son Object, Sa Structure, Paris, 1914,
capitulos 1X y x. En su libro Objective Knowledge, Oxford, 1972, 204 s. Karl
Popper me cita en apoyo de su reivindicacién de que fue él quien dié origen a la
idea de que «las teorias pueden corregir una ley «observacional» o «fenoménica»
que se supone es explicada por dichas teorias’. Popper comete dos errores. El
primer error consiste en que toma las referencias que hago a su obra como



TRATADO CONTRA EL METODO 19

que lo que se esta afirmando aqui es la inconsistencia ldgica; muy
bicn podria ocurrir que las diferencias en las predicciones fueran
demasiado pequefias como para ser detectadas por experimento.
Obsérvese ademas que lo que se afirma no es la inconsistencia
cntre, por ejemplo, la reoria de Newton y la ley de Galileo, sino la
inconsistencia entre algunas consecuencias de la teoria de Newton
¢n el dominio de validez de la ley de Galileo, y la ley de Galileo.
En este dltimo caso la situacion resulta ser especialmente clara. La
ley de Galileo afirma que la aceleracién de la caida libre es una
constante, mientras que la aplicacion de la teoria de Newton a la
superticie de la tierra da una aceleraciéon que no es constante sino
que decrece (aunque de modo imperceptible) con la distancia al
centro de la tierra.

Para decirlo de modo mas abstracto: considérese una teoria T
que describa satisfactoriamente la situacion dentro del dominio O'.
T concuerda con un nimero finito de observaciones (formen éstas
la clase F) y concuerda con eilas dentro del margen de error M;
una alternativa que contradice a T" desde fuera de F y dentro de
M, esta apoyada exactamente por las mismas observaciones y es
por tanto aceptable si T" lo era (voy a suponer que F son las dnicas
observaciones que se han practicado). La condicion de consistencia
es mucho menos tolerante. Esta condicién elimina una teoria o
una hipdtesis fisica no porque esté en desacuerdo con los hechos;
la elimina porque estd en desacuerdo con otra teoria, con una
teoria, ademas, cuyas instancias confirmadoras comparte. Segin
esto, dicha condicidon convierte en medida de validez la porcién
todavia no contrastada de aquella teoria. La tnica diferencia entre
semejante medida y una teoria mas reciente radica en la edad y en
la familiaridad. Si la teoria mas joven hubiera aparecido primero,
la condicion de consistencia habria funcionado a su favor. ‘La
primera teoria adecuada tiene derecho de prioridad sobre cuales-
quiera teorias posteriores que sean igualmente adecuadas’®. En
este aspecto el efecto de la condicion de consistencia se parece

evidencia histérica a favor de tal prioridad, mientras que solo son gestos amistosos. -
El segundo error estriba en el hecho de que la mencionada idea aparece en Duhem,
Einstein y especialmente en Boltzmann quien anticipd todas las observaciones
filosoficas de ‘The Aim of Science’, Ratio, 1, 24 ss., y de sus predecesoras. Para
Boltzmann, cf. mi articulo en la Encyclopaedia of Philosophy, ed. Paul Edwards.
Para Duhem, cf. Objective Knowledge, 200.

21 C. Truesdell, *A Program Toward Rediscovering the Rational Mechanics of
the Age of Reason’, Archives for the History of Exact Sciences, vol. 1, 14.



20 PAUL FEYERABEND

bastante al efecto de los métodos mas tradicionales de deduccion
trascendental, anilisis de esencias, andlisis fenomenoldgico o ana-
lisis lingiistico. Todos ellos contribuyen a la conservacion de’ lo
antiguo y familiar, no porque posea alguna ventaja intrinseca —
por ejemplo, no porque esté mejor fundamentado en la obser-
vacion de lo que lo est4 la nueva alternativa sugerida, o porque sea
mas elegante— sino precisamente por ser antiguo y familiar. Este
no es el tnico ejemplo sorprendente de semejanza que emerge, en
un examen minucioso, entre el empirismo moderno y algunas de
las escuelas filos6ficas a las que este ltimo ataca.

Me parece que estas breves consideraciones, aunque conducen
a una interesante critica rdctica de la condicién de consistencia y
aunque aportan algunos primeros puntos de apoyo a la contrain-
duccidn, no tocan todavia el nicleo de la cuestiéon. Muestran que
no puede eliminarse por razonamiento factual una alternativa al
punto de vista aceptado que comparta sus instancias confirmado-
ras. Pero no muestran que semejante alternativa sea aceptable vy,
mucho menos que deberia emplearse. Ya es bastante malo, podria
sefialar un defensor de la condicion de consistencia, que el punto
de vista aceptado no cuente con un apoyo empirico completo.
Anadir nuevas teorias de cardcter igualmente insatisfactorio no
mejoraria la situacion; ni tendria mucho sentido intentar sustitiir
las teorias aceptadas por algunas de sus posibles alternativas.
Semejante sustitucion no seria un asunto facil. Posiblemente ha-
bria que aprender un nuevo formalismo y resolver problemas
familiares de un modo nuevo. Habria que escribir de nuevo los
libros de texto, el curriculum de la universidad deberia de reajus-
tarse, y reinterpretarse los resultados experimentales. ;Y cual seria
el resultado de todo este esfuerzo? Otra teoria que, desde el punto
de vista empirico predominante, no posee ninguna ventaja sobre la
teoria que sustituye. La tUnica mejora efectiva, continuaria dicien-
do el defensor de la condicién de consistencia, proviene de /a
adicion de nuevos hechos. Estos hechos nuevos, o bien apoyaran
las teorias vigentes, o bien nos obligaran a modificarlas indicando
con exactitud dénde reside el error de tales teorias. En ambos
casos se produce progreso efectivo y no un mero cambio arbitra-
rio. Asi pues, el procedimiento adecuado debe consistir en la
confrontaciéon del punto de vista aceptado con tantos hechos
relevantes como sea posible. La exclusién de alternativas es sim-
plemente una medida de conveniencia: su invencién no sélo carece



TRATADO CONTRA EL METODO 21

de utilidad, sino que obstaculiza el progreso al absorber tiempo y
mano de obra que podrian dedicarse a cosas mejores. La condicién
de consistencia elimina semejantes discusiones imitiles y obliga al
cientifico a concentrarse en los hechos que son, en ultima ins-
tancia, los tinicos jueces aceptables de una teoria. Este es el modo
como el cientifico profesional defiende su concentracién en una
sola teoria, con exclusién de las alternativas empiricamente posi-
bles 4.

Vale la pena repetir el nicleo razonable de este argumento.
Las teorias no deberian cambiarse a menos que existan razones de
peso. La tnica razén de peso para cambiar una teoria es su
desacuerdo con los hechos. La discusion sobre hechos incompati-
bles conduce por ello al progreso. La discusion sobre hipétesis
incompatibles no conduce al progreso. En consecuencia, aumentar
el nimero de hechos relevantes es un procedimiento seguro.
Aumentar el nimero de alternativas factualmente adecuadas, pero
incompatibles, no es un procedimiento seguro. Cabria afadir que
no se excluyen las construcciones formales que aumenten la ele-
gancia, la simplicidad, la generalidad y la coherencia. Pero una vez
que se hayan efectuado tales construcciones, parece ser que lo
unico que le queda por hacer al cientifico es la recogida de hechos
para llevar a cabo la contrastacion.

Y ello es asi dando por supuesto que los hechos existen, y que
estan disponibles independientemente de que se consideren o no
alternativas a la teoria que ha de ser contrastada. A este supues-
to, del que depende de manera decisiva la validez del anterior
argumento, lo llamo el supuesto de la autonomia relativa de los
hechos, o principio de autonomia. Este principio no afirma que el
descubrimiento y descripcién de hechos es independiente de rodo
teorizar. Lo que afirma es que los hechos que pertenecen al

24 Para testimonios mas detallados de la existencia de esta actitud y de su
influencia en el desarrollo de las ciencias, cfr. Thomas Kuhn, The Structure of
scientific Revolutions, Chicago, 1962. Esta actitud es muy comin en la teoria
cuantica. ‘Aprovechémonos de las teorias satisfactorias que poseemos y no gaste-
mos el tiempo en considerar qué sucederia si empledsemos ofras teorias’, tal
parece ser la filosofia que guia a casi todos los fisicos contemporéaneos (cf. por
ejemplo, W. Heisenberg, Physics and Philosophy, New York, 1958, 56 y 114) y a
los filésofos ‘cientificos’ (e. g., N. R. Hanson, ‘Five Cautions for the Copenhagen
Critics’, Philosophy of Science, 26, 1958, 325 ss). La mencionada actitud puede
remontarse hasta los escritos y cartas de Newton (a Hooke, Pardies, y otros)
referentes a la teoria de los colores y a su metodologia general (cf. mi exposicion en
‘Classical Empirism’, The Methodological Heritage of Newton, ed. Butts, Oxford,
1970).



22 PAUL FEYERABEND

contenido empirico de una teoria estan disponibles se consideren o
no otras alternativas a esta teoria. No sé si este supuesto tan
importante ha sido formulado explicitamente alguna vez como
postulado separado del método empirico. Sin embargo, dicho
postulado esta claramente implicado en casi todas las investigacio-
nes que versan sobre cuestiones de confirmacion y contrastacién.
Todas estas investigaciones emplean un modelo en el que una sola
teoria se compara con una clase de hechos (o enunciados obser-
vacionales) que se suponen ‘dados’ de alguna manera. Pienso que
esta descripcion simplifica con exceso la situacion real. Los hechos
y las teorias estan relacionados mucho mas intimamente de lo que
reconoce el principio de autonomia. La descripcién de todo hecho
particular no sélo es dependiente de alguna teoria (que, desde
luego, puede ser muy diferente de la teoria que ha de contrastar-
se), sino que ademas existen hechos que no pueden descubrirse si
no es con la ayuda de alternativas a la teoria que ha de con-
trastarse, y que dejan de estar disponibles tan pronto como se
excluyen tales alternativas. Todo esto sugiere que la unidad meto-
dologica a la que hay que referirse cuando se discutan cuestiones
de contrastacion y de contenido empirico estd constituida por un
conjunto completo de teorias en parte coincidentes, factualmente
adecuadas, pero inconsistentes entre si. En el presente capitulo
sOlo se exponen los trazos mas simples de semejante modelo de
contrastacion. Pero antes de hacer esto, voy a examinar un ejem-
plo que ilustra de forma muy clara la funcidn de las alternativas en
el descubrimiento de hechos criticos.

En la actualidad sabemos que la particula browniana es una
maquina de movimiento perpetuo de la segunda clase y que su
existencia refuta la segunda ley fenomenoldgica. El movimiento
browniano pertenece pues al dominio de los hechos relevantes de
la ley. Ahora bien, ;podia descubrirse de manera directa esta
relacion entre el movimiento browniano y la mencionada ley, es
decir, podia descubrirse dicha relaciéon por medio de un examen de
las consecuencias observacionales de la.teoria alternativa del ca-
lor? Esta cuestiéon se divide facilmente en dos: 1) ;Podia descu-
brirse de esta manera la relevancia de la particula browniana?
2) ;Podia demostrarse que ello refuta efectivamente la segunda
ley?

La respuesta a la primera cuestion es que no lo sabemos. Es
imposible decir lo que hubiera ocurrido si la teoria cinética no



TRATADO CONTRA EL METODO 23

hubiese entrado en el debate. Mi hip6tesiy; sin embargo, es que en
este caso la particula browniana habria sido considerada como una
extravagancia —de forma muy similar a como algunas de las
asombrosas conclusiones del difunto profesor Ehrenhaft® fueron
consideradas como extravagancias— y que no habria alcanzado la
posicidon que ocupa en la teoria contemporanea. La respuesta a la
segunda cuestion es, simplemente, NO- Considérese lo que hubie-
se exigido el descubrimiento de una inconsistencia entre el fend-
meno del movimiento browniano y la segunda iey. Hubiese exigi-
do: a) la medicion del movimiento exacto de la particula en orden
a determinar el cambio habido en su energia cinética mas la
energia consumida en vencer la resistencia del fluido; y ) hubiese
exigido mediciones exactas de la temperatura y calor transferidos
al medio circundante en orden a establecer que cuaiquier pérdida
que tuviese lugar estaba compensada por el aumento de energia en
la particula movil y por el trabajo realizado contra el flutdo. Estas
mediciones estan mas alla de las posibilidades experimentales?%: ni
la transferencia del calor ni la trayectoria de la particula pueden
medirse con la precision deseada. De aqui que resulte imposible
una refutacion ‘directa’ de la segunda ley que sélo tuviese en
cuenta la teoria fenomenolégica y los ‘hechos’ del movimiento
browniano. Resulta imposible debido a la estructura del mundo en
que vivimos y a las leyes que son vilidas en ese mundo. Como es

23 Habiendo presenciado este tipo de fenémenos en circunstancias muy diversas,
soy mucho mas recalcitrante a repudiarlas como una simple Dreckeffekt de lo que
lo es la comunidad cientifica actual. Cf. mi traduccion de las Ehrenhaft’s Vienna
lectures de 1947 que pueden obtenerse solicitaindomelas por correo postal. Ehren-
haft fue considerado como un charlatin por muchos de sus colegas. Tal vez lo
fuera, pero es cierto que también fue mucho mejor profesor que la mayoria de ellos
y que transmitio a sus estudiantes una idea mucho mejor del caracter precario del
conocimiento fisico. Todavia recuerdo con cuénta avidez estudidbamos la teoria de
Maxwell (en el manual de Abraham-Becker, de Heaviside a quien Ehrenhaft
mencionaba a menudo en sus lecciones, y en los escritos originales de Maxwell) asi
como la teoria de la relatividad, con el fin de refutar la afirmacion de Ehrenhaft de
que la fisica tedrica era un sin sentido; y cuan asombrados y desilusionados
quedamos al descubrir que no existia-ninguna cadena deductiva directa que uniese
teoria y experimento, y que muchas de las derivaciones difundidas eran comple-
tamente arbitrarias. Nos dimos cuenta ademas de que la fuerza de casi todas las
teorias se deriva de unos pocos casos paradigmaticos y que han de ser distorsio-
nadas para cubrir el resto. Es de lamentar que los filosofos de la ciencia apenas
estén familiarizados con casos limites como el de Ehrenhaft o el de Velikovsky y
que prefieran ser expertos en los maestros consagrados de la ciencia (y del area de
su propio desastre) para incrementar la profundizacion de la empresa cientifica.

26 Para mas detalles, proporcionados por R. Furth, ver Zs. Physik, vol. 81
(1933), 143 ss.



24 PAUL FEYERABEND

bien conocido, la refutacién efectiva tuvo lugar de una manera
muy diferente. Tuvo lugar por medio de la teoria cinética y de la
utilizacién que de la misma hizo Einstein en su calculo de las
propiedades estadisticas del movimiento browniano. A lo largo de
este proceso, la teoria fenomenolégica (T°) fue incorporada en el
contexto mas amplio de la fisica estadistica (T) de forma tal que se
violaba la condicion de consistencia y s6lo después entré en
escena el experimento crucial (investigacion de Svedberg y Perrin)?.

Me parece que éste es un ejemplo tipico de la relacién entre
teorias o puntos de vista muy generales, y los ‘hechos’. Tanto
la relevancia como el caracter refutador de los hechos decisivos
s6lo puede establecerse con la ayuda de otras teorias que, aunque
factualmente adecuadas®®, no estan de acuerdo con el punto de
vista que ha de contrastarse. Siendo esto asi, la invencion y
articulacién de alternativas tal vez haya de preceder a la produc-
cién de hechos refutadores. El empirismo, al menos en algunas de
sus versiones mas sofisticidadas, exige que el contenido empririco de
cualquier tipo de conocimiento que se posea ha de ser aumentado

7 Para estas investigaciones (cuyo trasfondo filosofico se deriva de Boltzmann)
cf. A. Einstein, lnvestigations on the Theory of the Brownian Motion, ed. R.
Firth, New York, 1956, que contiene todos los escritos relevantes de Einstein y
una bibliografia exhaustiva de R. Firth. Para el trabajo experimental de J. Perrin,
ver Die Atome, Leipzig, 1920. Para la relacion entre la teoria fenomenoldgica y
la teoria cinética de von Smoluchowski, ver ‘Experimentell nachweisbare, der iibli-
chen Thermodinamik widersprechende Molekularphdnomene’, Physikalische Zs.,
XII1, 1912, 1069, asi como la breve nota de K. R. Popper, ‘Irreversibility, or,
Entropy since 1905°, British Journal for the Philosophy of Science, VIII, 1957,
151, que resume los argumentos esenciales. A pesar de los descubrimientos que
hacen época de Einstein y de la espléndida presentacion de sus consecuencias por
parte de von Smoluchowski (Oeuvres de Marie Smoluchowski, Cracovie, 1928, vol.
II, 226 ss., 316 ss., 462 ss. y 530 ss.), la situacién actual en termodinamica es
extremadamente confusa, en especial a la vista de la presencia continuada de
algunas ideas de reduccion muy dudosas. Para ser mds especificos, se hace a
menudo el intento de determinar el balance de entropia de un proceso estadistico
complejo por referencia a la ley fenomenologica (refutada), después de lo cual las
fluctuaciones se encajan de una manera ad hoc. Para este punto, cf. mi nota ‘On
the Possibility of a Perpetuum Mobile of the Second Kind’, Mind, Matter and
Method, Minneapolis, 1966, 409, y mi articulo ‘In Defence of Classical Physics’,
Studies in the History and Philosophy of Science, 1, nim. 2, 1970.

Deberia mencionarse, aunque sélo fuera de paso, que en 1903, cuando Einstein
empezaba sus trabajos en termodindmica, habia evidencia empirica que sugeria que
el movimiento browniano podia no ser un fenémeno molecular. Ver F. M. Exner,
‘Notiz zu Browns Molekularbewegung’, Ann, Phys., nim. 2, 1900, 843. Exner
defendia que el movimiento era de un orden de magnitud que estaba por debajo
del valor que debia esperarse segin el principio de equiparticién.

28 La condicion de adecuacién factual se suprimira en el capitulo 5.



TRATADO CONTRA EL METODO 25

tanto como sea posible. En consecuencia, la invencion de alterna-
tivas al punto de vista que ocupe el centro de la discusion
constituye una parte esencial del método empirico. De modo
inverso, el hecho de que la condicién de consistencia elimine las
alternativas nos parece ahora que estd en desacuerdo no sélo con
la practica cientifica sino con el empirismo mismo. Al excluir
contrastaciones vélidas, dicha condicién disminuye el contenido
empirico de las teorias a las que se permite subsistir (y estas seran
por lo general, como he sefialado antes, aquellas teorias que
fueron propuestas en primer lugar); y en especial, hace disminuir
el nimero de hechos que podrian mostrar las limitaciones de las
teorias. Este ultimo resultado, referente a una aplicacion determi-
nada de la condicién de consistencia, tiene un interés muy actual.
Podria suceder que la refutacion de las incertidumbres mecénico-
cuanticas presuponga una tal incorporacién de la teorfa actual en
un contexto mas amplio que ya no se ajuste a la idea de comple-
mentaridad y que sugiera por tanto nuevos y decisivos experimen-
tos. Y también podria suceder que la insistencia, por parte de la
mayoria de los fisicos contemporaneos, en la condicién de con-
sistencia proteja para siempre, caso de tener éxito, dichas incerti-
dumbres de toda refutacién. Asi es como esta condicion puede dar
lugar a una situacion en la que un punto de vista determinado se
petrifique en dogma y se haga inasequible, en nombre de la
experiencia, a toda critica que pueda concebirse.

Vale la pena examinar con algo mas de detalle esta defensa
aparentemente ‘empirica’ de un punto de vista dogmatico. Supon-
gase que los fisicos adoptan, consciente o inconscientemente, la
idea de la unicidad de la complementaridad, que elaboren el punto
de vista ortodoxo y que se nieguen a considerar alternativas. En
principio semejante procedimiento puede ser completamente ino-
fensivo. Después de todo, un hombre e incluso una escuela influ-
yente, solo puede hacer un nimero determinado de cosas al mismo
tiempo, y es mejor dedicarse a una teoria en la que se esta
interesado que dedicarse a una teoria que resulte cargante. Supon-
gase ahora que el empeiio puesto en la teoria elegida conduzca al
éxito, y que la teoria explique, de modo satisfactorio, circunstan-
cias que habian sido ininteligibles durante mucho tiempo. Este
resultado otorga apoyo empirico a una idea que al principio sélo
parecia poseer la ventaja de ser interesante y fascinadora. El
compromiso para con la teorfa quedara asi reforzado, y la actitud



26 PAUL FEYERABEND

hacia las alternativas se hard menos tolerante. Ahora bien, si es
cierto, como se defendi en la ultima seccion, que muchos hechos
s6lo se tornan disponibles con la ayuda de alternativas, entonces
negarse a considerarlas tendrd también el resultado de eliminar
hechos potencialmente refutadores. En particular, se eliminaran
hechos cuyo descubrimiento podria demostrar la completa e irre-
parable inadecuacién de la teoria? Al hacer estos hechos inac-
cesibles, la teoria aparecera libre de imperfeccion y se tendra la
impresion de que ‘toda la evidencia apunta con precisién impla-
cable en la... direccién... de que todos los procesos que implican...
interacciones desconocidas se conforman a la ley cuantica funda-
mental’®. Esto reforzara todavia mas la creencia en la unicidad de
la teoria aceptada y en la futilidad de cualquier otra explicacién
que proceda de una manera diferente. Una vez firmemente con-
vencidos de que sélo hay una microfisica correcta, los fisicos
intentaran explicar los hechos adversos en términos de una tal
microfisica, y no les importard que estas explicaciones resulten, a
veces, ligeramente burdas. A continuacién, este desarrollo llega a
ser conocido por el puablico. Los libros populares de ciencia (in-
cluidos muchos libros de filosofia de la ciencia) difunden los

29 La teoria cuantica puede adaptarse a un gran namero de dificultades. Es una
teoria abierta en el sentido de que las inadecuaciones aparentes pueden explicarse
de manera ad hoc, aiiadiendo operadores apropiados, o elementos en la hamilto-
niana, en vez de reformar la estructura completa. Una refutacion de su formalismo
basico tendria que probar, por tanto, que no existe ningun reajuste concebible de
la hamiltoniana, o de los operadores empleados, que pusiese en corcordancia la
teoria con un hecho determinado. Evidentemente, un enunciado general de este
tipo sélo puede ser proporcionado por una teoria alternativa lo suficientemente
detallada como para permitir contrastaciones cruciales. Este punto ha sido explicado
por D. Bohm y J. Bub, Reviews of Modern Physics, nam. 38, 1966, 456 ss. Las
observaciones que refutan una teoria no siempre se descubren con la ayuda de una
alternativa, a menudo son conocidas desde mucho tiempo antes. Asi, la anomalia
del perihelio de Mercurio se conocia desde mucho tiempo antes de la aparicién de
la teoria general de la relatividad (que por cierto no se inventé para resolver
este problema). La particula browniana era conocida desde mucho antes de que
estuvieran disponibles las versiones mas detalladas de la teoria cinética. Pero la
explicacién de las mismas con ayuda de una alternativa nos hace verlas bajo una
nueva luz; descubrimos asi que dichas observaciones refutadoras o anomalias
estan en conflicto con un punto de vista generalmente aceptado. Tengo la sospecha
de que todas las ‘falsaciones’, incluido el trillado caso del Cuervo Blanco (o del
Cisne Negro) se basan en descubrimientos de la tltima clase. Para una discusion
muy interesante de la nocién de ‘novedad’ que surge en este contexto, ver la
seccién 1.1. del articulo de Elie Zahar ‘Why did Einstein’s Programme supersede
Lorentz's?’, British Journal for the Philosophy of Science, June, 1973.

30 Rosenfeld, ‘Misunderstandings about the Foundations of Quantum Theory’,
Observation and Interpretation, ed. Korner, London, 1957, 44.



TRATADO CONTRA EL METODO 27

postulados basicos de la teoria; se hacen aplicaciones en campos
distantes, se concede dinero a los ortodoxos y se le niega a-los
rebeldes. Mas que nunca la teoria parece poseer ahora un enorme
apoyo empirico, y las oportunidades para considerar alternativas
son muy escasas. El éxito final de los supuestos bdsicos de la teoria
cuantica, y de la idea de complementaridad, parece estar asegu-
rado.

Al mismo tiempo resulta evidente, sobre la base de nuestras
consideraciones, que esta apariencia de éxito no puede considerar-
se en modo alguno como un signo de verdad y correspondencia
con la naturaleza. Muy al contrario, surge la sospecha de que la
ausencia de grandes dificultades es el resultado de la disminucién
en contenido empirico provocado por la eliminacion de alternativas,
y de los hechos que pueden descubrirse con su ayuda. Con otras
palabras, surge la sospecha de que este pretendido éxito se debe
al hecho de que la teoria, al extenderse mds alld de su punto de
partida, se ha convertido en una rigida ideologia. Esta ideologia
‘tiene éxito’ no porque concuerde perfectamente con los hechos;
tiene €xito porque no se ha especificado hecho alguno que pudiera
constituir una contrastacion y porque se han eliminado algunos
hechos que podrian desempenar esta funcién. Su ‘éxito’ es comple-
tamente artificial. Se tomd la decision de adherirse, pase lo que
pase, a ciertas ideas y el resultado fue, cosa muy natural, la
supervivencia de estas ideas. Si en un momento determinado se
olvida la decisién inicial o se hace sélo de modo implicito, por
ejemplo, si llega a convertirse en ley comin de la fisica, entonces
la supervivencia misma parecera constituir un apoyo independien-
te, reforzara la decision, o la convertira en una decision explicita, y
de este modo se cierra el circulo. Asi es como puede crearse ‘evi-
dencia’ empirica a través de un proceso que aduce como justifi-
cacion propia la mismisima evidencia que dicho proceso ha provo-
cado. :

En este punto, una teoria ‘empirica’ de la clase descrita (y
recuérdese siempre que los principios basicos de la teoria cuantica
actual, en particular la idea de complementaridad, se encuentran
desgraciadamente muy cerca de constituir una tal teoria) se con-
vierte en algo casi indistinguible de un mito de segunda categoria.
En orden a comprobar esta afirmacion, sdélo necesitamos conside-
rar un mito como el de la brujeria y la posesién diabdlica,
desarrollado por los tedlogos catdlico-romanos, que domind en el



28 PAUL FEYERABEND

continente europeo durante los siglos xv. xviy xvi. Este mito
constituye un complejo sistema explicativo que contiene numero-
sas hipotesis auxiliares inventadas para cubrir casos particulares y
para alcanzar asi un alto grado de confirmacion sobre la base de la
observacion. Ha sido ensenado durante mucho tiempo, su conte-
nido se vio reforzado por el miedo, el prejuicio y la ignorancia, asi
como por un clero celoso y cruel. Sus ideas se introdujeron en el
idioma mas comun, infectaron todos los modos de pensamiento ¢
inspiraron muchas decisiones importantes para la vida humana.
Proporcionaba modelos para la explicacion de cualquier evento
concebible (concebible para quienes lo hubieran aceptado)?!. Sien-
do esto asi, sus términos clave se fijarian de manera inequivoca al
igual que la idea (que quiza fue lo que habria conducido en primer
término a semejante proceso) de que dichos términos son copias
de entidades incambiables y de que el cambio de significado, caso
de que ocurra, se debe a error humano (esta idea parecera ahora
muy plausible). Semejante plausibilidad refuerza todas las manio-
bras que se hagan para la conservaciéon del mito (incluida la
eliminacién de los oponentes). El aparato conceptual de la teoria y
las emociones que lleva asociadas su aplicacion, tras haber pene-
trado todos los medios de comunicacion, todas las acciones, vy,
ciertamente, la vida toda de la comunidad, garantiza ahora el éxito
de métodos tales como la deduccion trascendental, analisis de
usos, analisis fenomenologico; métodos estos que llevan a un
mayor fortalecimiento del mito (lo que muestra, dicho sea de paso,
que todos estos métodos, que han sido la marca de fabrica de
varias escuelas filosoficas antiguas y modernas, poseen una cosa en
comun: tienden a conservar ¢l status quo de la vida intelectual).
Los resultados observacionales hablaran también en favor de la
teoria, puesto que estan formulados en sus términos, se tendra la
impresion de haber llegado por fin a la verdad. Al mismo tiempo,
resulta evidente que se ha perdido todo contacto con el mundo y
que la estabilidad conseguida, la apariencia de verdad absoluta, no
es otra cosa que el resultado de un conformismo absoluto.

31 Para una descripcién detallada, cf. Ch. H. Lea, Materials for a History of
Witcheraft, New York, 1957, asi como H. Trevor-Roper, The European Witch
Craze, New York, 1969, que contiene una bibliografia completa, tanto antigua
como moderna.

32 El analisis de los usos, para considerar un solo ejemplo, presupone ciertas
regularidades concernientes a estos usos. Cuanta mas gente haya que difiera en sus



TRATADO CONTRA EL METODO ' 29

.Pues como podemos contrastar, o mejorar, la verdad de una
teoria si esta construida de manera tal que cualquier suceso con-
cepible puede describirse y explicarse en términos de sus princi-
pios? La unica forma de investigar semejantes principios omni-
comprensivos seria compararlos con otro conjunto diferente de
principios igualmente omnicomprensivos (pero este procedimien-
to ha quedado excluido desde el principio). E! mito carece por
tanto, de toda relevancia objetiva; continda existiendo debido sélo
al esfuerzo de la comunidad de creyentes y de sus dirigentes, sean
¢stos sacerdotes o ganadores del premio Nobel. Este, creo, es el
argumento mas decisivo contra cualquier método, sea empirico o
no, que fomente la uniformidad. Cualquier método de este tipo es,
cn idltimo término, un método fraudulento. Refuerza un confor-
mismo oscurantista, mientras habla de la verdad; conduce a un
deterioro de las capacidades intelectuales, del poder de la imagina-
cién, mientras habla de conocimiento profundo; destruye el don
mas precioso de la juventud —su enorme poder de imaginacion—
y habla de educacién.

En resumen: La unanimidad de opinion tal vez sea adecuada
para una iglesia, para las asustadas y ansiosas victimas de algun
mito (antigno o moderno), o para los débiles y fandticos seguido-
res de algun tirano. La pluralidad de opinion es necesaria para el
conocimiento objetivo, y un método que fomente la pluralidad es,
ademds, el unico método compatible con una perspectiva huma-
nista. (En la medida que la condicién de consistencia limita la

ideas fundamentales, mayor dificultad habra para describir tales regularidades. En
consecuencia, el andlisis de los usos figurard mejor en una sociedad cerrada, que
esté firmemente cohesionada por un poderoso mito, tal como era la sociedad de los
filosofos de Oxford hace unos 20 afnos. Los esquizofrénicos muy a menudo tienen
creencias tan rigidas, tan omnipresentes y tan desconectadas de la realidad, como
las que sostienen las mejores filosoffas dogmaticas. La diferencia radica en que a
los esquizofrénicos estas creencias les vienen de un modo natural, mientras que, a
veces, un filésofo ‘critico’ puede gastar toda su vida en descubrir argumentos que
creen un tal estado de la mente.



30 PAUL FEYERABEND

diversidad, contiene un elemento teolégico que radica, por supues-
to, en la veneracion de los ‘hechos’ tan caracteristica de casi todo
el empirismo 3.

33 Resulta interesante constatar que todas las perogrulladas que ensefiaban los
protestantes sobre la Biblia son casi idénticas a las perogrulladas que ensefian los
empiristas y otros fundamentalistas sobre s« fundamento, a saber, la experiencia.
Asi, en su Novum Organum, Bacon exige que toda nocién preconcebida (aforismo
36), 1oda opinion preconcebida (aforismos 42 ss.), ¢ incluso toda palabra preconce-
bida (aforismos 59, 121), ‘sea abjurada y rechazada con firme y solemne resolu-
cion, y que el entendimiento esté completamente libre y despegado de cllas, de
modo que el acceso al reino del hombre, que se basa en las ciencias, pueda
parecerse al reino de los cielos, en el que no se puede entrar si no se es nifio’
(aforismo 68). En ambos casos se critica la ‘controversia’ (que consiste en la consi-
deracion de alternativas) y se nos invita a prescindir de ella, y en ambos casos se
nos promete una ‘percepcion inmediata’ de Dios en el reino celestial, y de la
Naturaleza en el reino del hombre. Para las bases tedricas de esta semejanza cf. mi
ensayo 'Classical Empiricism’, en The Methodological Heritage of Newton, ed. R.
E. Butts, Oxford and Toronto, 1970. Para ver la fuerte conexién que existe entre
Puritanismo y ciencia moderna, cf. R. T. Jones, Ancients and Moderns, California,
1965, capitulos 5-7. Un examen completo de los numerosos factores que influyeron
en el surgimiento del empirismo moderno en Inglaterra, se encuentra en R. K.
Merton, Science, Technology and Society in Seventeenth Century, England, New
York, Howard Fertig, 1970 (versién en libro de su articulo de 1938).



4

No existe ninguna idea, por antigua y absurda que seda, que

no pueda mejorar el conocimiento. Toda la historia del

pensamiento estd subsumida en la ciencia y se usa para

mejorar cada teoria particular. Tampoco se eliminan las

interferencias  politicas. Puede  hacer  falta  superar el

chauvinismo cientifico que rechaza las alternativas al
status quo.

En este capitulo se termina la discusion de la parte primera de
la contrainduccién que trata de la invencién y elaboraciéon de
hipétesis inconsistentes con un punto de vista que esti altamente
confirmado y que es generalmente aceptado. Hemos indicado que
el examen de semejante punto de vista requiere a menudo una
teoria alternativa incompatible, de modo que el consejo (Newto-
niano) de postponer las alternativas hasta que aparezca la primera
dificultad es lo mismo que colocar el carro delante del caballo. El
cientifico que esté interesado en el maximo contenido empirico, y
que desee comprender todos los aspectos posibles de su teoria,
tendra que adoptar, en consecuencia, una metodologia pluralista,
tendrad que comparar teorias con teorias, en lugar de hacerlo con la
‘experiencia’, ‘datos’, o ‘hechos’; y tendrd que esforzarse por
mejorar, en lugar de eliminarlos, los puntos de vista que parezcan
perder en la competicion*. Pues las alternativas que dicho cientifi-
co necesita para mantener el debate en marcha, también pueden
tomarse del pasado. Como cuestion de hecho, tales alternativas
pueden tomarse de donde quiera que uno sea capaz de descubrir-

¥ Es importante, por tanto, que las alternativas se expongan de acuerdo con su
mutua competitividad y no sean aisladas o mutiladas bajo alguna forma de ‘desmi-
tificacion’. A diferencia de Tillich, Bultmann y seguidores, deberiamos considerar
las concepciones del mundo ofrecidas por la Biblia, por el poema épico de
Gilgamesh, por La lliada y los Edda como alternativas cosmoldgicas plenamente
maduras que pueden usarse para modificar, e incluso sustituir, las cosmologias
‘cientificas’ de un periodo dado.



32 PAUL FEYERABEND

las: de los mitos antiguos, y de los prejuicios modernos; de las
elucubraciones de los expertos y de las fantasias de los chiflados.
Toda la historia de una materia es utilizada en el intento por
mejorar su mas reciente y ‘avanzado’ estadio. La separacién entre
historia de la ciencia, su filosofia y la ciencia misma, se desvanece
en el aire y lo mismo sucede con la separacién entre ciencia y no-
ciencia®.

Esta posicidn, que es una consecuencia natural de los argumen-
tos expuestos arriba, es atacada con frecuencia —no con contra-
argumentos, que seria cosa facil de rebatir— sino planteando
cuestiones retdricas. ‘Si cualquier metafisica sirve’, escribe Hesse
en su recensiéon de uno de mis primeros ensayos* ‘se plantea la

3 Una exposicién y defensa auténticamente humanistas de este punto de vista
puede encontrarse en On Liberty de J. S. Mill. La filosofia de Popper, que a
algunos les gustaria imponer como el unico racionalismo humanista que existe hoy,
no es més que un palido reflejo de la filosofia de Mill. Es mucho mas especializada,
mucho mas formalista y elitista, y esta completamente desprovista del interés por la
felicidad individual que constituye un rasgo caracteristico de Mill. Podemos com-
prender sus peculiaridades si tenemos en cuenta: «) el trasfondo del positivismo
16gico, que juega un papel importante en la Logic of Scientific Discovery: b) el
intransigente puritanismo de su autor (y de la mayor parte de sus seguidores), y, si
recordamos la influencia de Harriet Taylor en la vida y en la filosofia de Mill, no
existe ninguna Harriet Taylor en la vida de Popper. Los argumentos precedentes
deberian haber dejado claro que yo no considero la proliferaciéon solo como un
‘catalizador externo’ de progreso, como sugiere Lakatos en sus ensayos ‘History of
Science and its Rational Reconstructions’, Boston Studies, vol. VIII, 98; ‘Popper
on Demarcation and Induction” M. S. 1970, 21), sino como parte esencial del
mismo. Ya desde ‘Explanation, Reduction and Empirism’ (Minnesota Studies,
vol. III, Minneapolis, 1962), y de modo general en "How to be a good Empirist’
(Delaware Studies, vol. 11, 1963), he defendido que las alternativas aumentan el
contenido empirico de los puntos de vista que ocupan el‘centro de atencion y son,
por tanto, ‘partes necesarius’ del proceso falsador (Lakatos, History, nim. 27 al
describir su propia posicién). En ‘Reply to Criticism’ (Boston Studies, vol. 11, 1965)
sefialé que ‘el principio de proliferacion no sélo recomienda la invencion de nuevas
alternativas, sino que evita ademas la eliminacién de teorias mds antiguas que han
sido refutadas. La razon de ello estriba en que estas teorias contribuyen al
contenido de sus rivales victoriosas’ (p. 224). Esto ultimo concuerda con la obser-
vacién de Lakatos de 1971 que dice que ‘las alternativas no son meros catalizadores,
que pueden eliminarse posteriormente en la reconstruccion racional’ (History num.
27), excepto en que Lakatos me atribuye a mi un punto de vista psicologista y se
atribuye a él mis verdaderos puntos de vista. Considerando el argumento del texto,
aparece claro que la creciente separacion entre la historia de la ciencia, la filosofia
de la ciencia y la ciencia misma constituye una desventaja y que deberia terminarse
con esta separacion en interés de las tres disciplinas. De otro modo conseguiremos
resultados muy minuciosos y precisos, pero completamente estériles.

36 Mary Hesse, Ratio, nim. 9, 1967, 93; cf. B. F. Skinner, Beyond Freedom and
Digniry, New York, 1971, 5: ‘Ningin fisico moderno estaria dispuesto a volver a
Aristdteles en busca de ayuda’. Tal vez sea cierto, pero no representa una gran
ventaja.



TRATADO CONTRA EL METODO 33

cuestién de por qué no volver atrds y aprovechar la critica objetiva
a la ciencia moderna que se encuentra en el Aristotelismo o,
ciertamente, en el vudu, e insinda que una critica de este tipo seria
completamente ridicula. Su insinuacién da por supuesta, desgracia-
damente, una gran ignorancia en sus lectores. El progreso se
consigue a menudo por medio de una ‘critica desde el pasado’, por
una critica que es precisamente del mismo tipo que Mary Hesse
desprecia. Después de Aristoteles y Ptolomeo, la idea de que la
Tierra se mueve —esa extrafia, antigua y ‘completamente ridicu-
la’37 concepcidn pitagérica— fue arrojada al montén de escombros
de la historia, para ser revivida sélo por Copérnico y para con-
vertirse en sus manos en un arma con la que vencer a los
vencedores de dicha concepcion. La tradicion Hermética desempe-
N6 un papel importante en este resurgimiento, papel que todavia
no ha sido suficientemente comprendido?; el mismo gran Newton
estudié estos escritos con mucha atencion?®’. Semejantes desarro-
llos no son sorprendentes. Una idea no se examina nunca en todas
sus ramificaciones y ningun punto de vista recibe jamas todas las
oportunidades que se merece. Las teorias se abandonan y sustitu-
yen por otras explicaciones mas de moda, mucho antes de tener la
oportunidad para mostrar sus virtudes. Por otra parte, las doctri-
nas antiguas y los mitos ‘primitivos’ parecen extrafios y absurdos
s6lo porque no se conoce su contenido cientifico o porque esta
distorsionado por filésofos o antropélogos no familiarizados con el
conocimiento astronémico, médico, o fisico mas elemental®. El
Vudu, piéce de resistance del Dr. Hesse, constituye uno de estos

37 Ptolomeo, Syniaxis, citado segin la traduccién de Manitius, Des Claudius
Prolomaeus Handbuch der Astronomie, vol. 1, Leipzig, 1963, 18.

38 Para una evaluacién positiva del papel que desempeiiaron los escritos Hermé-
ticos en el Renacimiento, cf. F. Yates, Giordano Bruno and the Hermetic tradition,
London, 1963, y la bibliografia incluida en esta obra. Para una critica de su
posicion, cf. los articulos de Mary Hesse y Edward Rosen en vol. V, de los
Minnesota Studies for the Philosophy of Science, ed. Roger Stuewer, Minnesota
1970; cf. también la nota 114 del capitulo 8.

39 Cf. J. M. Keynes, ‘Newton the Man’, en Essays and sketches in Biography,
New York, 1956, y, de forma mucho mas detallada, McGuire & Rattansi, ‘Newton
and the «Pipes of Pan»’, Notes and Records of the Royal Society, vol. 21, num. 2,
1966, 108 ss.

40 Para el contenido cientifico de algunos mitos, cf. C. de Santillana, The Origin
of Scientific Thought, New York, 1961, en particular el Prélogo. ‘Asi pues, podemos
ver’, escribe de Santillana, ‘cuantos mitos, en apariencia fantasticos y arbitrarios, de
los que el relato griego de los Argonautas constituye un vastago tardio, pueden
proporcionar una terminologia de temas imaginativos, una clase de codigo que esta
empezando a desaparecer. Se pretendia aceptar a aquellos que sabian: a) determinar



34 PAUL FEYERABEND

casos. Nadie lo conoce, pero todo el mundo lo utiliza como
paradigma de atraso y confusién. Sin embargo, el Vudii posee una
base material firme aunque ésta todavia no ha sido comprendida
de modo suficiente; el estudio de sus manifestaciones podria
emplearse para enriquecer, y tal vez incluso para revisar, nuestros
conocimientos de fisiologia *'.

Un ejemplo ain mas interesante lo constituye el resurgimiento
de la medicina tradicional en la China comunista. Nos encontra-
mos aqui con un desarrollo de tipo familiar®?, un gran pais con
grandes tradiciones se encuentra bajo el dominio occidental y es
explotado en la forma usual. Una generacién nueva reconoce, o
cree reconocer la superioridad material e intelectual de Occidente
y atribuye dicha superioridad a la ciencia. Se importa y ensena
ciencia, y se marginan todos los elementos tradicionales. El chau-

inequivocamente la posicion de ciertos planetas con relacion a la tierra, al firma-
mento y entre si; ») exponer el conocimiento que se tenia de la fabrica del mundo
en forma de relatos acerca de ‘como empezo ¢l mundo’; existen dos razones por las
que no se descubrio antes este cédigo. Una de ellas es la firme conviccion de los
historiadores de la ciencia referente a que 1a ciencia no empez06 antes de los griegos
y que sOlo es posible obtener resultados cientificos empleando el método cientifico
tal y como se practica en la actualidad (y que se encuentra prefigurado en los
cientificos griegos). La otra razon es la ignorancia astronémica, geolégica, etc., de
la mayoria de los asiridlogos, egiptéiogos y estudiosos del Antiguo Testamento; el
aparente primitivismo de muchos mitos no es otra cosa que el reflejo del rudimen-
tario conocimiento astrondémico, bioldgico, etc., ctc., de sus compiladores y traduc-
tores. Desde los descubrimientos de Hawkins, Marshack y otros, hay que admitir la
existencia de una astronomia paleolitica internacional que dio origen a escuelas,
observatorios, tradiciones cientificas y teorias del maximo interés. Estas teorias,
que fueron formuladas en términos sociol6gicos, no en términos mateméticos, han
dejado sus huellas en las sagas, mitos y leyendas; y pueden reconstruirse de dos
maneras; partir de los restos materiales de la astronomia de la Edad de Piedra,
tales como piedras acotadas, observatorios hechos de piedras, etc. y avanzar luego
hasta el presente; o bien, partir de los restos literarios que se encuentran en las
sagas, y regresar hasta el pasado. Un ejemplo del primer método lo constituye A.
Marshack, The Roots of Civilization, New York, 1972; un ejemplo del segundo, de
Santillana-von Dechend, Hamlet's Mill, Boston, 1969. Para un resumen ¢ interpre-
tacion cf. mi Enfithrung in die Naturphilosophie, Braunschweig, 1974.

H Cf. capitulo 9 de Lévi-Strauss, Structural Anthropology, New York, 1967, Para
las bases fisioldgicas del Vudu, cf. C. R. Richter, “The Phenomenon of Unexplained
Sudden Death’ en The Physiological Basis of Psychiatry, ed. Gantt; asi como W. H.
Cannon, Bodily Changes in Pain Hunger, Fear and Rage, New York, 1915; y
‘«Vudi» Death’, en American Antropologist, n. s., XL1v, 1942. Las observaciones
bioldgicas y meteorologicas llevadas a cabo por los llamados ‘primitivos’ pueden
encontrarse en Lévy-Strauss, The Savage Mind, London, 1966.

42 R. C. Croizier, Traditional Medicine in Modern Ching, Harvard University
Press, 1968. El autor hace una exposicién muy interesante y clara de estos desa-
rrollos, con numerosas citas de periédicos, libros y panfletos; pero a veces parece
frenado por su respeto a la ciencia del siglo veinte.



_TRATADO CONTRA EL METODO 35

vinismo, cientifico triunfa: ‘Lo que es compatible con la ciencia debe
vivir, lo que no lo es debe morir**. En este contexto ‘ciencia’ no
significa s6lo un método particular sino todos los resultados que
este método ha producido hasta el presente. Aquellas cosas que
sean incompatibles con estos resultados, han de eliminarse. Los
médicos de la antigua escuela, por ejemplo, deben cesar de
practicar la medicina o deben ser reeducados. La medicina herba-
ria, la acupuntura, la moxibustién y su filosofia subyacente, son
algo pasado que no debe tomarse en serio por mas tiempo. Esta
actitud perduré hasta 1954, afio en que se condené a los elementos
burgueses del Ministerio de la Salud y se inicié una campana por el
resurgimiento de la medicina tradicional. Sin duda alguna, esta
campana estuvo inspirada politicamente. Tenia, al menos, dos
componentes, a saber, 1) la identificaciéon entre ciencia occidental
y ciencia burguesa; y 2) la negacion del partido a exceptuar la
ciencia de la supervision politica®® y conceder a los expertos
privilegios especiales. No obstante, la mencionada campana pro-
porciond la contrafuerza necesaria para superar el chauvinismo
cientifico de la época y establecer una pluralidad (dualidad) de
puntos de vista posibles. (Este punto es importante. Ocurre con
frecuencia que los miembros de la comunidad cientifica se endure-
cen y se hacen intolerantes, de modo que la proliferacion ha de
exigirse desde fuera, por medios politicos. Desde luego, no puede
garantizarse el éxito —recuérdese el caso Lysenko. Pero esto no
suprime la necesidad de controles no cientificos sobre la ciencia).

Abhora bien, este dualismo politicamente inculcado ha conducido
a descubrimientos maximamente interesantes y asombrosos, y ello
tanto en China como en Occidente, asi como a la comprobacién de
que existen fuerzas y medios de diagnosis que la medicina moderna
no puede hacer suyos y para los que no tiene ninguna explicacion®.

43 Chou Shao, 1933, referencia tomada de Croizier, op. cit., 109. Cf. también D.
W. Y. Kwok, Scientism in Chinese Thought, New Haven, 1965.

+ Para la racionalidad de esta negacion, cf. mi articulo ‘Experts in a Free
Society’, The Critic, Noviembre/Diciembre 1970, y el capitulo 18 del presente
ensayo. Para las tensiones que se produjeron entre ‘rojos’ y ‘expertos’, cf. F.
Schumann, ldeology and Organization in Communist China, University of Cali-
fornia Press, 1966.

45 Para los primeros resultados en este campo, cf. Nakayama, Acupuncture et
Medicine Chinoise Verifiées au Japon, 1934; y F. Mann, Acupuncture, New York,
1962; edicion revisada, New York, 1973. El principal método de diagnosis en la
medicina tradicional consiste en tomar el pulso, e incluye doce ritmos diferentes. E.
H. Hume, Doctors East and West, Baltimore, 1940, 190-2, aduce ejemplos



36 PAUL FEYERABEND

Este dualismo revela la existencia de considerables lagunas en la
medicina occidental, y no puede esperarse que el planteamiento
cientifico usual encuentre finalmente una respuesta. En el caso de
la medicina herbaria, este planteamiento consta de dos pasos*. En
primer lugar, la coccién herbaria se analiza en sus constituyentes
quimicos. Luego, se determinan los efectos especificos de cada
constituyente y sobre esta base se explica el efecto total producido
sobre un érgano particular. Este procedimiento olvida la posibilidad
de que la hierba, considerada en su integridad, cambie el estado
del organismo en conjunto y que es este nuevo estado de todo el
organismo, mas que una porcién especifica de la coccién herbaria,
lo que cura al enfermo. Aqui, como en cualquier otra parte, el
conocimiento se obtiene de una proliferacién de puntos de vista
mas que de una aplicacién determinada de la ideologia preferida.
Y nos percatamos de que, tal vez, la proliferacién tenga que estar
reforzada por mediaciones no cientificas que posean la suficiente
fuerza como para sojuzgar las instituciones cientificas mas podero-
sas. Ejemplo de mediaciones no cientificas son la Iglesia, el
Estado, el partido politico, el descontento piblico, o el dinero: la
entidad particular que mds facilmente puede conseguir que un
cientifico moderno se desvie de lo que su ‘conciencia cientifica’ le
aconseja hacer, todavia es el Ddlar (o, en tiempos recientes, el
Marco alemian).

Los ejemplos de Copérnico, de la teoria atdmica, del Vudi y
de la medicina china muestran que incluso la teoria mas avanzada,
y que parece ser la mas firme, no estd segura; muestran que una
teoria de este tipo puede modificarse, o ser destruida por completo
con la ayuda de puntos de vista que el engreimiento de la ignoran-
cia ha relegado ya al desvdn de la historia. De este modo puede
ocurrir que el conocimiento de hoy pase a constituir los cuentos de
hadas del mafnana, y que el mito més ridiculo se convierta eventual-
mente en la pieza mas sélida de la ciencia.

El pluralismo tedrico y las concepciones metafisicas no son tan
s6lo importantes en metodologia, sino que ademas forman parte
esencial de una perspectiva humanista. Los educadores progresivos

interesantes en los que la diagnosis por pulso y la modemna diagnosis cientifica
producen el mismo resultado. Cf. también E. H. Hume, The Chinese Way of
Medicine, Baltimore, 1940. Para las bases hist6ricas y material adicional, cf. la
introduccion a The Yellow Emperor's classic of Internal Medicine, trad. liza
Veith, Berkeley and Los Angeles, 1966.

4 Cf. M. B. Krieg, Green Medicine, New York, 1964.



TRATADO CONTRA EL METODO 37

siempre se han preocupado por desarrollar la individualidad de sus
alumnos y por llevar hasta la fruicion los talentos y creencias parti-
culares, y a veces unicos que, el muchacho puede poseer. Seme-
Jante educacion, sin embargo, se ha considerado a menudo como
un ejercicio initil para conseguir sonar despierto. ;Pues no es
necesario preparar al joven para la vida tal y como es ella
realmente? jEsto no significa que el joven debe aprender un
conjunto particular de puntos de vista con exclusion de cualquier
otra cosa? Y caso de que permanezca algin rastro de imaginacioén,
(no se puede encontrar una aplicacion apropiada de la misma en
las artes y en el dominio sutil de los suefios que tienen tan poco
que ver con el mundo en que vivimos? ;No desembocara este pro-
cedimiento en una pugna entre una realidad aborrecible y las
placenteras fantasias, entre la ciencia y las artes, entre una descrip-
cién rigurosa y las autoexpresiones sin limites? Los argumentos
que defienden la proliferacion muestran que no es necesario que
ocurra esto. Es posible conservar lo que podriamos llamar la
libertad de la creacion artistica y aprovecharse al mdaximo de ella,
no s6lo como una valvula de escape sino como un medio necesario
para descubrir, y tal vez para cambiar los rasgos del mundo en que
vivimos. Esta coincidencia de la parte (individuo) con el todo
(mundo en el que vivimos), de lo puramente subjetivo y arbitrario
con lo objetivo y lo regulado, constituye uno de'lds argumentos
mas importantes en favor de una metodologia pluralista. Para

detalles, el lector puede consultar el magnifico ensayo de Mill On
Liberty?.

47 Cf. mi descripcién de este ensayo en la seccién 3 de ‘Against Method®, Min-
nesota Studies in the Philosophy of Science, vol. 4, Minneapolis, 1970. (Trad.
en editorial Ariel).



S

Ninguna teoria concuerda con todos los hechos de su
dominio, pero la teoria no es siempre la culpable de ello.
Los hechos estdn constituidos por ideologias mds antiguas,
v el choque entre hechos y teorias puede ser prueba de
progreso. Semejante choque, ademds, constituye un primer
paso en el intento de descubrir los principios implicitos en
nociones observacionales muy comunes y familiares.

Para examinar el descubrimiento, elaboracién y uso de teorias
que son inconsistentes, no ya con otras teorias, sino incluso con
experimentos, hechos y observaciones, podemos empezar seiialando
que nringuna teoria concuerda nunca con todos los hechos cono-
cidos de su dominio. Esta dificultad no tiene su origen en meros
rumores, ni es consecuencia de procedimientos antiguos; sino que
es producida por experimentos y mediciones de la mayor precision
y fiabilidad. Sera conveniente distinguir aqui dos clases distintas de
desacuerdo entre teoria y hechos: desacuerdos numéricos y discre-
pancias cualitativas.

El primer caso es muy familiar: una teoria hace una prediccion
numérica determinada y el valor real que se obtiene difiere de la
predicciéon hecha por encima del margen de error previsto. Los
instrumentos y su precision estan implicados por lo general en este
caso. Los desacuerdos numéricos abundan en ciencia y dan origen
a un ‘océano de anomalias’ que envuelve a toda teoria .

Asi, por ejemplo, en tiempos de Galileo la concepcién coper-
nicana era inconsistente con hechos tan claros y obvios que Galileo
tuvo que considerarla como ‘seguramente falsa’#. ‘Mi asombro no

48 Para esta nocion de ‘océano’ y las varias formas de plantearla, cf. mi ‘Reply to
Criticism’, Boston Studies, vol. 2, 1963, 224 ss.

4 Galileo Galilei, The Assayer, citado en The Controversy on the Comets of
1618, ed. S. Drake and C. D. O’Malley, London, 1960, 323.



TRATADO CONTRA EL METODO 39

tiene limites’, escribe en una obra posterior, ‘cuando considero lo
que Aristarco y Copérnico fueryn capaces de hacer con la razén
para superar los sentidos, de modo que, desafiando a estos dltimos,
aquélla se convirtiese en duena y senora de su creencia’. La teoria
newtoniana de la gravitacion se vio envuelta, desde el principio,
en dificultades bastante serias que proporcionaban material sufi-
ciente para su refutacion. Incluso hoy dia, y en el dominio no-
relativista, ‘existen numerosas discrepancias entre observacion y
teoria’>!. El modelo atémico de Bohr se introdujo, y se mantuvo,
en presencia de evidencia precisa y firme en contra®’. La teorfa
especial de la relatividad se sostuvo a pesar de los inequivocos re-
sultados experimentales de Kaufmann en 1906, y a pesar de la refuta-
cion de D. C. Miller (hablo de refutacién porque este experimento,
desde el punto de vista de la evidencia de la época, estuvo al menos
tan bien ejecutado como los experimentos anteriores de Michelson-
Morley®* La teoria general de la relatividad, por muy sorpren-

S Gaileo Galilei, Dialogue Concerning the two Chief World Systems, Berkeley,
1953, 328.

5t Brower-Clemence, Methods of Celestial Mechanics, New York, 1961, R. H.
Dicke. ‘Remarks on the Observational Basis of General Relativity, Gravitation and
Relativity, ed. H. U. Chiu and W. F. Hoffman, New York, 1964, 1-16. Para una
discuston mas detallada de algunas dificultades de la mecanica clasica celeste, cf. J.
Chazy, La Théorie de la relativité et la Méchanique céleste, vol. 1, capitulos 4 y 5,
Paris, 1928.

52 Cf. Max Jammer, The Conceptual Development of Quantum Mechanics,
New York, 1966, seccion 22. Para un analisis del tema cf. seccion 30/2 de Lakatos,
‘Falsification and the Methodology of Scientific Research Programmes’, Criticism
and the Growth of Knowledge, ed. Lakatos-Musgrave, Cambridge, 1970 (Trad. en
Griialbo). B

53 W. Kaufmann, ‘Uber die Konstitution des Elektrons’. Ann. Phys., num. 19,
1906, 487. Kaufmann establecio su conclusiéon de forma inequivoca, y subrayo: "Los
resultados de las mediciones no son compatibles con el supuesto fundamental de
Lorentz y Einstein'. La reaccion de Lorentz fue *... es muy probable que tengamos
que abandonar esta idea por completo’ (Theory of Electrons, 2% edicién, 213).
Ehrenfest escribio: ‘Kaufmann demuestra que el electrén deformable de Lorentz
queda eliminado por las mediciones’ (‘*Zur Stabilitatsfragebei den Bucherer-Lange-
vin Elektronen’, Phys. Zs., vol. 7, 1906, 302). Las reservas de Poincaré para
aceptar fa ‘nueva mecénica’ de Lorentz pueden explicarse, en parte al menos, por
el resultado del experimento de Kaufmann, cf. Science and Method, New York,
1960, libro 11, capitulo 2, seccion V, donde se examina con detalle el experimento
de Kaufmann, y la conclusién es: ‘el principio de relatividad... no puede tener la
importancia fundamental que se estaria inclinado a atribuirle’. Cf. también St
Goldberg, ‘Poincaré’s Silence and Einstein's' Relativity’, British Journal of the
History of Science, vol. 5, 1970, 73 ss., y la bibliografia que lleva este articulo. Sélo
Einstein considero los resultados como ‘improbables porque su supuesto basico, del
que se deduce la masa del electrén en movimiento, no esta sugerido por sistemas
tedricos que abarquen complejos mas amplios de fenémenos’ (Jahrbuch der Rudio-
aktivitdt und Electrizitdt, vol. 4, 1907, 439). Lorentz estudio la obra de Milier



40 PAUL FEYERABEND

dentemente satisfactoria que sea en algunos dominios (ver, sin
embargo, las observaciones que haremos después), fallé en 10" al
explicar el movimiento de los nodos de Venus y mas de 57 en el
movimiento de los nodos de Marte**; ademas, en la actualidad se

encuentra con nuevas ‘dificultades, debidas a los nuevos calculos

sobre el movimiento de Mercurio realizados por Dicke y otros’>.

Todas estas dificultades son dificultades cuantitativas que pueden
resolverse descubriendo un conjunto mejor de numeros, pero no
nos obligan a realizar reajustes cualitativos>®.

durante muchos afios, pero no pudo encontrar la dificultad. S6lo en 1955, 25 anos

espués de haber terminado Miller sus experimentos, se encontré una explicacion
satisfactoria de los resultados de Miller, cf. R. S. Shankland, ‘Conversations with
Einstein', Am. Journ. Phys., vol. 31, 1963, 47-57, en especial pagina 51, asi como
notas 19 y 34; cf. también la discusion, que no llega a conclusion alguna, de la
‘Conference on the Michelson-Morley Experiment’, Astrophysical Journal. vol. 68,
1928, 341 ss.

> ], Chazy, op. cit., 230.

3 Ver R. H. Dicke, op. cit. Obsérvese que las correcciones posteriores de Dicke
no invalidan el argumento de que las teorias superadas (tales como la mecanica
celeste clasica) pueden usarse para la critica de sus sustitutas mas satisfactorias
(relatividad general). Ademas, Dicke constituy6 un peligro remporal y eso es todo
lo que necesitamos saber.

56 Herbert Feigl (Minnesota Studies, 5, 1971, 7) y Karl Poppe (Objective Know-
ledge, 78) han intentado hacer de Einstein un falsacionista ingenuo. Feigl escribe:
‘Si es cierto que Einstein se apoyé en la «belleza», «armonfa», «simetria» y
«elegancia» al construir... su teoria general de la relatividad, debe recordarse, sin
embargo, que también dijo (en una conferencia leida en Praga en 1920 —yo estuve
presente, y era entonces un estudiante muy joven): «si las observaciones del
desplazamiento hacia el rojo en el espectro de las estrellas masivas no resultan
cuantitativamente concordantes con el principio de la relatividad general, entonces
mi teoria quedara reducida a polvo y cenizas’. Popper escribe: ‘Einstein dijo que si
el efecto del desplazamiento hacia el rojo... no fuera observado en el caso de las
enanas blancas, su teoria de la relatividad general quedaria refutada’.

Popper no sefala la fuente de su cita, y es muy probable que la haya tomado de
Feigl. Pero la anécdota de Feigl, y su repeticion por Popper, estian en conflicto con
las numerosas ocasiones en que Einstein ha subrayado que ‘el fundamento de esta
cuestion’ (‘die Vernunft der Sache’) trasciende ‘la verificacion por medio de unos
pocos efectos’, y esto no sélo en observaciones casuales durante una conferencia
sino en sus escritos. Cf. las citas de la nota 63 de antes, que se refieren a las dificul-
tades de la teoria especial de la relatividad y son anteriores a la conferencia que
presencié Feigl. Cf. también las cartas a M. Besso y a K. Seelig citadas por G.
Holton en ‘Influences on Einstein’s Early Work’, Organon, nim. 3, 1966, 342, y K.
Seelig, Albert Einstein, Zirich, 1960, 271. En 1952 Born escribe a Einstein (Born
Einstein Letters, New York, 1971, 190, refiriéndose al anilisis de Freundlich sobre
la inflexion de la luz cerca del sol y el desplazamiento al rojo): ‘parece ser que su
férmula no es completamente correcta, y parece ain peor en el caso del despla-
zamiento al rojo (el caso crucial al que se refieren Feigl y Popper: éste es mucho
menor que el valor teérico cerca del centro del disco solar, y mucho mayor en los
bordes... ;Podria ser esto un indicio de no-linealidad?’ Einstein contesté (carta del
12 de Mayo de 1952, op. cit., 192): ‘Freundlich... no me preocupa lo mas minimo.



TRATADO CONTRA EL METODO 41

El segundo caso, el caso de los fracasos cualitativos, es menos
familiar pero de mucho mayor interés. En este caso, una teoria es
inconsistente no con un hecho recondito, que puede descubrise
con la ayuda de complejos aparatos que solo conocen los expertos,
sino con circunstancias faciles de percibir y que son familiares a
todo el mundo.

El primer ejemplo, y en mi opinién el mis importante de una
inconsistencia de esta clase lo constituye la teoria de Parménides
referente al Uno incambiable y homogéneo, pues casi todo lo que
conocemos y experimentamos lo contradice. Esta teoria tiene
muchas cosas en su favor®’ y desempefa un papel incluso hoy dia,
por ejemplo en la teoria general de la relatividad. Empleada de
forma poco desarrollada por Anaximandro, condujo al descubri-
miento, repetido por Heisenberg® en su teoria de las particulas
elementales, de que la substancia basica, o los elementos basicos
del universo, no pueden regirse por las mismas leyes por las que se
rigen los elementos visibles. La teoria fue fortalecida por los
argumentos de Zendn, quien expuso las dificultades inherentes a la
idea de un continuo formado por elementos aislados. Aristételes
tomoé en serio los argumentos de Zendn y desarrolld su propia
teoria del continuo®. Sin embargo, el concepto de continuo como

Aun cuando la desviacion de la luz, el movimiento perihelial o el desplazamiento
de linea fueran desconocidos, las ecuaciones de la gravitaciéon continuarian siendo
convincentes porque eluden el sistema inercial (el fantasma que influye sobre todo
y no es influido por nada). Es realmente extrario que los hombrese sean, por lo
generdl, insensibles a los mds fuertes argumentos mientras que siempre estdn
inclinados a sobrevalorar la exactitud de las mediciones’ (el subrayado es mio).
Como hay que explicar este conflicto entre el testimonio de Feigl y los escritos de
Einstein? No puede explicarse por un cambio de actitud en Einstein. Su actitud
irrespetuosa hacia la observacion y los experimentos se encuentra presente en sus
escritos, como hemos visto, desde el principio. Podria explicarse o bien como un
error de Feigl, o bien como otro ejemplo del ‘oportunismo’ de Einstein (cf. texto
referente a nota 6 de la Introduccion).

57 Para una defensa de los planteamientos de Parménides cf. mi ‘In Defence of
Classical Physics’, loc. cir.; cf. también la seccion sobre Parménides de mi Einfiihrung
in die Naturphilosophie.

S8 W. Heisenberg, ‘Der gegenwirtige Stand der Theorie der Elementarteiichen’,
Naturwissenschaften, nim. 42, 1955, 640 ss. Para una exposicion comprehensiva
de la filosofia de Heisenberg, cf. Herbert Horz, Werner Heisenberg und die
Philosophie, Berlin, 1966.

59 Fisica, libro VI, De Coelo, 309 a 355; De Generatione et corruptione, 316 a.
La teoria aristotélica del continuo parece estar estrechamente relacionada con su
empirismo. Sin embargo, el ‘empirismo de Aristételes no es un dogma filoséfico;
constituye una hipdtesis cosmologica claramente formulada (informa, respecto del
cambio, qué clase de proceso se supone que es la experiencia) y conduce, entre
otras cosas, a la solucién de problemas que fueron planteados por otras tradiciones



42 PAUL FEYERABEND

una coleccién de elementos persistié y continué usandose a pesar
de sus dificultades obvias, hasta que estas dificultades fueron casi
eliminadas a principios del siglo veinte®.

Otro ejemplo de teoria con defectos cualitativos, es la teoria
newtoniana de los colores. Segin esta teoria, la luz consiste en
rayos de diferente refrangibilidad que pueden separarse, reunirse o
refractarse, pero que no cambian nunca en su constitucién interna,
y que poseen una extension lateral muy pequena en el espacio.
Teniendo en cuenta que la superficie de los espejos es mucho mas
rugosa que la extension lateral de los rayos, tenemos que la teoria
de los rayos es inconsistente con la existencia de imagenes especu-
lares (como reconocié el mismo Newton): si la luz estd compuesta
de rayos, entonces un espejo deberia comportarse como una
superficie rugosa, i. e. deberia parecerse a una pared. Newton
conservd su teoria eliminando la dificultad con la ayuda de una
hipétesis ad hoc: "La reflexién de un rayo se realiza, no por un
solo punto del cuerpo reflector, sino por cierta propiedad del
cuerpo que se encuentra difundida uniformemente por toda su
superficie®!.

En el caso de Newton, la discrepancia cualitativa entre teoria y
hechos fue eliminada por medio de una hipétesis «d hoc. En otros
casos, ni siquiera se hace uso de esta débil maniobra: se conserva
la teoria v se intenta olvidar sus fallos. Un ejemplo de esto lo
constituye la actitud hacia la regla de Kepler segin la que un
objeto contemplado a través de una lente se percibe en el punto en

objeto
visto

objeto

mas ‘metafisicas’. El problema del continuo parece ser uno de estos problemas.
Para un sumario de opiniones sobre las paradojas de Zenén, cf. Zeno's Paradoxes.,
ed. Salmon, New York, 1970.

6 Griinbaum, ‘A Consistent Conception of the Extended Linear Continuum as
an Aggregate of Unextended Elements’, Philosophy of Science, num. 19, 1952,
283; asi como los articulos de Salmon, op. cir.

61 Sir Isaac Newton, Optics, libro 2, parte 3, proposicion 8, New York, 1952,
266. Para un examen de este aspecto del método de Newton, cf. mi ensayo,
‘Classical Empiricism’, op. cit.



TRATADO CONTRA EL METODO 43

que se cortan los rayos que van desde la lenta hacia el 0jo%2. Esta
regla implica que un objeto situado en el foco se vera infinitamente
lejos.

«Pero por el contrario, escribe Barrow, maestro y predecesor
de Newton en Cambridge, comentando esta prediccion®, la expe-
riencia nos asegura que (un punto situado cerca del foco) aparece
a una distancia variable con arreglo a las diferentes situaciones del
0jo... y casi nunca aparece mas lejos de lo que apareceria si fuese
contemplado con el ojo desnudo; sino que, por el contrario,
algunas veces aparece mucho mas cerca... Todo lo cual parece
repugnar a nuestros principios». ‘Pero por lo que a mi se refiere’,
continia Barrow, "ni ésta ni ninguna otra dificultad ejercera tanta
influencia sobre mi como para hacerme renunciar a lo que sé que
concuerda de modo manifiesto con la razon'.

objeto
visto en
el infinito

objeto real
situado ¢n
el foco

Barrow menciona las dificultades cualitativas, y afirma que, a
pesar de ello, conservard la teoria. No es éste el procedimiento
usual. El procedimiento mas comin consiste en olvidar las dificul-
tades, no hablar nunca de ellas, y proceder como si la teoria fuese
impecable. Esta actitud es hoy muy corriente.

Asi, por ejemplo, la electromecanica clasica de Maxwell y
Lorentz implica que el movimiento de una particula libre es auto-
acelerado™. Considerando la autoenergia del electrén se obtienen

62 Johannes Kepler, Ad Vitellionem Paralipomena, Johannes Kepler Gesam-
melte Werke, vol. 2, Minchen, 1939, 72. Para un examen detallado de la regla de
Kepler y de su influencia, ver Vasco Ronchi, Optics: The Science of Vision, New
York, 1957, capitulos 43 ss.; cf. también capitulos 9-11 ss.

03 Lectiones XVIHI Cantabrigiae in Scholio publicis habitae in quibus Optocorum
Phenomenon genuinae Rationes investigantur ac exponentur, London, 1669, 125.
Este pasaje fue utilizado por Berkeley en su ataque a la Optica ‘objetivista’
tradicional (An Essay towards a new Theory of vision, obras, vol. 1, ed. Frazer,
London, 1901, 137 ss.).

& Suponiendo que M sea la masa observada de la particula cargada, obtenemos



44 PAUL FEYERABEND

expresiones divergentes para cargas punto, mientras que las cargas
de extensidn finita sélo pueden hacerse concordar con la relatividad
anadiendo tensiones e impulsos incontrastables en el interior del
electron®. El problema reaparece en la teoria cuantica, aunque en
ésta suele estar parcialmente oculto por la «renormalizacién». Este
procedimiento consiste en eliminar los resultados de ciertos
calculos y sustituirlos por una descripcion de lo que realmente se
observa. De este modo se admite, implicitamente, que la teoria
tiene dificultades puesto que se formula de una manera que
sugiere que se ha descubierto un nuevo principio®. No hay que
extrafniarse mucho de que autores filos6ficamente poco sofisticados
tengan la impresion de que ‘toda la evidencia apunta con precision
implacable en la... direccion... [de que] todos los procesos que

para su aceleracion en el tiempo t el valor

3
b(t) = b(o) - exp [ %Mif] t.-
el

Cf. D. H. Sen, Fields and|or Particles, New York, 1968, 10. Para esta dificultad
particular, cf. también H. R. Post, ‘Correspondence, Invariance and Heuristics' in
Studies in the History and Philosophy of Science, November, 1971, nota 14. La
afirmacion de Post de que la fisica, en cuanto ciencia, ‘es considerableméente
insatisfactoria’, p. 219, y su afirmacion de que comparativamente ‘la botanica tiene
un poder predictivo bastante bueno en su propio campo de aplicacion’ nota 14,
concuerdan con mi propia opinién e insindan que la ciencia aristotélica, tomada en
su conjunto, quizas fuera mas adecuada que sus mas abstractas sucesoras. No
obstante, mis discrepancias con Post son muchas e importantes. Se aconseja al lector
que lea su brillante ensayo como antidoto parcial contra el punto de vista que yo
me propongo defender.

65 Cf. W. Heitler, The Quantum Theory of Relation, Oxford, 1954, 31.

66 Aparte de esta objecion metodologica, existen también dificultades fuctuales.
Cf. la discusion de la duodécima Solvay Conference, The Quantum Theory of
Fields, New York, 1962, en especial las contribuciones de Heitler y Feynman. En
la actualidad (1971) la situacidn es exactamente la misma, cf. Brodsky y Drell, “The
Present Status of Quantum Electrodynamics’, Annual Review of Nuclear Science,
vol. 20. Palo Alto, 1970, 190. Los ejemplos de las notas 50-63 pueden usarse como
base para el estudio de casos que realizaré en los capitulos 6-12 (Galileo y la
Revolucion Copernicana). Todo esto muestra que el caso de Galileo no es ‘una
excepcion que caracteriza los inicios de la llamada revolucion cientifica (G.
Radnitzky, ‘Theorienpluralismus Theorienmonismus’ en Der Methoden-und Theo-
rienpluralismus in den Wissenschaften, ed. Diemer, Meisenheim, 1971, 164), sino
que es algo tipico del cambio cientifico en todas las épocas. No obstante, estoy de
acuerdo con Radnitzky en que ‘*hoy dia’, a saber, la fisica de 1960-1970, la situacién
tal vez sea algo diferente. La razén de tal diferencia consiste en que la fisica actual
estd pasando por un periodo de estancamiento: un enorme incremento de su
volumen encubre una aterradora miseria en nuevas ideas fundamentales. (Semejante
estancamiento esta relacionado con el hecho de que Ia fisica se esta transformando
de ciencia en negocio, y con el hecho de que los fisicos jovenes ya no usan la
historia y la filosofia como instrumento de investigacion).



TRATADO CONTRA EL METODO 45

implican... interacciones desconocidas se conforman a la ley cuan-
tica fundamental’®’.

Resulta también muy instructivo otro ejemplo de la fisica
moderna, porque pudo haber conducido a un desarrollo completa-
mente distinto de nuestro conocimiento del microcosmos. Ehrenfest
ha probado un teorema segun el cual la teoria clasica del electr6n
de Lorentz, tomada conjuntamente con el principio de equiparticion,
excluye el magnetismo inducido®. El razonamiento es extremada-
mente simple; segin el principio de equiparticion, la probabilidad
de un movimiento dado es proporcional a exp (—U/RT), donde
U es la energia del movimiento. Ahora bien, la energia de un
electron moviéndose en un campo magnético constante B es, segin
Lorentz, U = Q (E + V x B). V, donde Q es la carga de la
particula en movimiento, V su velocidad y E el campo eléctrico.
Esta magnitud se reduce a Q E V en todos los casos salvo que se
esté dispuesto a admitir la existencia de polos magnéticos simples
(Dado el contexto apropiado, este resultado apoya fuertemente las
lineas y hallazgos experimentales del difunto Félix Ehrenhaft)®.

A veces resulta imposible tener una vision general de todas las
consecuencias interesantes, y descubrir los resultados absurdos de
una teoria. Esto puede deberse a una deficiencia de los métodos
matematicos existentes; puede deberse también a la ignorancia de
quienes defienden la teoria. En tales circunstancias, el procedi-
miento mds comun consiste en usar una teoria mas antigua hasta
cierto punto (que es a menudo completamente arbitrario) e intro-
ducir la nueva teoria para refinamientos de calculo. Considerado
desde un punto de vista metodolégico, este procedimiento es una
verdadera pesadilla. Vamos a explicarlo utilizando el calculo relati-
vista de la trayectoria de Mercurio como ejemplo.

El perihelio de Mercurio se desplaza aproximadamente a una
velocidad de 5600 cada cien afios. De este valor, 5026” son

67 Rosenfeld en Observation and Interpretation, London, 1957, 44.

%% Bohr se percaté de esta dificultad en su tesis doctoral, cf. Niels Bohr,
Collected Works, vol. 1, Amsterdam, 1972, 158, 381. Bohr indica aqui que los
cambios de velocidad debidos a cambios en el campo externo se igualarian después
de que el campo quedara establecido de forma tal que no pudiese surgir ningtn
efecto magnético. Cf. también Heilbron y T. S. Kuhn, ‘La Génesis del Atomo de
Bohr’, Historical Studies in The Physical Sciences, nm. 1, 1969, 221. El argumento
del texto estd tomado del ‘The Frynman Lectures, vol. 2, California-Londres,
1965, capitulo 34.6. Para una exposicion algo mas vlara cf. R. Becker, Theorie der
Elektrizitdr, Leipzig, 1949, 132.

6 Ver nota 25 del capitulo 3.



46 PAUL FEYERABEND

geométricos y tienen que ver con el movimiento del sistema de
referencia, mientras que 575 son dindmicos y se deben a pertur-
baciones del sistema solar. De estas perturbaciones, todas excepto
los famosos 43" son explicadas por la mecanica clasica. Asi es
como habitualmente se explica la situacion.

Esta explicacién muestra que la premisa de la que derivaremos
los 43" no es la teoria general de la relatividad mas condiciones
iniciales adecuadas. La premisa contiene la fisica clasica ademds
de cualesquiera que sean los supuestos relativistas que se hagan.
Ademas, el cilculo relativista, la llamada «solucion de Schwarzschild»,
no considera el sistema planetario tal y como existe en el mundo
real (i. e. nuestra propia galaxia asimétrica); sino que considera el
caso completamente ficticio de un universo con simetria central
que contiene una singularidad en el centro y nada mas. ;Qué
razones hay para el uso de semejante desatinada conjuncion de
premisas?

La razon, segun una respuesta habitual, radica en que tratamos
con aproximaciones. Las formulas de la fisica clasica no aparecen
porque la relatividad sea incompleta. Ni se usa el caso de simetria
central porque la relatividad no ofrezca nada mejor. Ambos esque-
mas se derivan de la teoria general en circunstancias especiales que
se realizan en nuestro sistema planetario siempre que emitamos
magnitudes que sean demasiado pequefias como para ser tenidas
en cuenta. En consecuencia, la teoria de la relatividad se usa en
toda su amplitud, y se usa de una manera adecuada.

Obsérvese como difiere esta idea de aproximacion de la idea
legitima. Usualmente se dispone de una teoria, se es capaz de
calcular el caso particular en que se esta interesado, se advierte
que este calculo conduce a magnitudes por debajo de la precision
expenimental, se omiten tales magnitudes y se obtiene un formalismo
enormemente simplificado. En el caso presente, realizar las aproxi-
maciones requeridas significaria calcular el problema de todos los
n-cuerpos de modo relativista (incluidas las resonancias de largo
periodo entre diferentes 6rbitas planetarias), omitiendo las magni-
tudes menores que la precision alcanzada por observacion, y
mostrando que la teoria asi recortada coincide con la mecénica
celeste cldsica seglin quedo corregida por Schwarzschild. Nadie ha
utilizado este procedimiento, simplemente porque el problema
relativista de los n-cuerpos se ha resistido hasta ahora a toda
solucién. Ni siquiera hay soluciones aproximadas para problemas



TRATADO CONTRA EL METODO 47

importantes tales como, por ejemplo, el problema de la estabilidad
(¢l primer gran obstaculo de la teoria de Newton). Asi pues, la
parte clasica de la explicacién no se introduce sélo por convenien-
cia, sino que es absolutamente necesaria. Y las aproximaciones
hechas no son resultado del calculo relativista, se introducen para
hacer que la relatividad se ajuste al caso. Pueden llamarse con
toda propiedad aproximaciones ad hoc.

Las aproximaciones ad hoc abundan en la fisica matematica
moderna. Desempeiian un papel muy importante en la teoria
cuantica de campos y constituyen un ingrediente esencial del
principio de correspondencia. Por el momento no nos interesan las
razones que puedan aducirse a favor de este hecho, sélo nos
interesan sus consecuencias: las aproximaciones ad hoc ocultan,
incluso eliminan por completo, las dificultades cualitativas. Produ-
cen una impresion falsa acerca de las excelencias de nuestra ciencia.
Se sigue de ello que un fildsofo que quiera estudiar la adecuacion de
la ciencia en cuanto representacion del mundo, o que quiera
construir una metodologia cientifica realista, ha de examinar la
ciencia moderna con una cautela especial. En muchos casos, la
ciencia moderna es mas opaca, y mucho méas engaiosa, que sus an-
tepasados hasta los siglos xviy xvi.

Como ultimo ejemplo de dificultades cualitativas, he de men-
cionar otra vez la teoria heliocéntrica en tiempos de Galileo.
Pronto vamos a tener ocasion de demostrar que esta teoria era
inadecuada tanto cualitativa como cuantitativamente y que, ademas,
era filos6ficamente absurda.

Para resumir esta breve e incompleta lista: dondequiera que
miremos, siempre que tengamos un poco de paciencia y seleccio-
nemos nuestra evidencia sin prejuicios, encontraremos que las
teorias fracasan en el intento de reproducir adecuadamente ciertos
resultados cuantitativos y son cualitativamente incompetentes en
un grado sorprendente. La ciencia nos proporciona teorias de gran
belleza y sofisticacion. La ciencia moderna ha desarrollado estruc-
turas matematicas que sobrepasan todo lo que ha existido hasta
ahora en coherencia y generalidad. Pero, para lograr este milagro,
todas las dificultades existentes han tenido que ser reducidas a la
relacion entre teoria y hechos”, y han tenido que ser encubiertas

70 La obra de von Neumann en mecanica cuintica constituye un ejemplo especial-
mente instructivo de este procedimiento. Para conseguir una prueba satisfactoria



48 PAUL FEYERABEND

mediante aproximaciones ad hoc, o por otros procedimientos.

Siendo esto asi, ;qué haremos con el requisito metodologico
de que una teoria debe juzgarse por la experiencia y debe recha-
zarse si contradice enunciados bésicos adoptados? ;Qué actitud
adoptar ante las varias teorias de la confirmacioén y la corroboracion
que descansan, todas ellas, en la suposicién de que las teorias
pueden alcanzar un acuerdo completo con los hechos conocidos y
utilizan el grado de acuerdo alcanzado como principio de evaluacion?
Este requisito y estas teorias nos parecen ahora completamente
inatiles, son tan indtiles como una medicina que cura a los pacientes
sOlo si se encuentran libres de bacterias. En la practica no son
nunca obedecidas por nadie. Los metodélogos pueden senalar la
importancia de las falsaciones, pero ellos usan alegremente teorias
falsadas; pueden echar sermones sobre lo importante que es consi-
derar toda la evidencia relevante, pero nunca mencionan aquellos
grandes y drasticos hechos que muestran que las teorias que ellos
admiran y aceptan, como la teorfa de la relatividad o la teoria
cudntica, quiza sean tan pobres como las teorfas mas antiguas que
ellos rechazan. En la prdctica, los metoddlogos repiten como
esclavos las declaraciones mas recientes de los lideres de la fisica,
aunque al hacerlo violen algunas reglas basicas de su propio oficio.
{Es posible proceder de una manera mas razonable? jVeamoslo!”'.

del teorema de expansidn en el Espacio de Hilbert, von Neumann sustituye las
nociones cuasi-intuitivas de Dirac (y de Bohr) por nociones mas complejas de
creacion propia. Las relaciones tedricas entre estas nociones son accesibles a un
planteamiento mas riguroso que las relaciones tedricas entre las nociones que las
precedieron (*mas riguroso’ desde el punto de vista de von Neumann y seguidores).
Ello no ocurre asi con las refaciones entre dichas nociones y los procedimientos
experimentales. Para la gran mayoria de observables, no es posible especificar
ningin tipo de instrumentos de medida (Wigner, American Journal of Physics, vol.
31, 1963, 14), y cuando la especificacion resulta posible se hace necesario
modificar de forma arbitraria leyes bien conocidas e irrefutadas o, en otro caso,
aceptar que algunos problemas muy corrientes de la mecéanica cuantica, tal como el
problema de la dispersion no tienen solucion (J. M. Cook, Journal of Mathema-
tical Physics, vol. 36, 1957). De este modo, la teoria se ha convertido en un
verdadero monstruo de rigor y precision, mientras que sus relaciones con la
experiencia son mas oscuras que nunca. Resulta interesante comprobar que en el
‘pensamiento primitivo’ se dan también desarrollos similares. ‘La caracteristica mas
sorprendente de la adivinacién de la arena Nupe’, escribe S. F. Nader en Nupe
Religion, 1954, 63, ‘es el contraste que existe entre su presuntuoso sistema teérico y
su primitiva y desmafada aplicacion practica’. No habia necesidad de la ciencia
para que se produjesen pesadillas a lo von Neumann.

7l La existencia de dificultades cualitativas, o ‘bolsas de resistencia’ (San
Agustin, Conira Julianum, V,-X1V, 51: Migne, vol. 44) fue utilizada por los padres
de la Iglesia para disipar las objeciones que la ciencia de su tiempo planteaba



TRATADO CONTRA EL METODO 49

De acuerdo con Hume, las teorias no pueden derivarse de los
hechos. El requisito de aceptar solo aquellas teorias que se sigan de
los hechos nos deja sin ninguna teoria. De aqui que la ciencia, ta/
v como la conocemos, s6lo puede existir si abandonamos este
1equisito y revisamos nuestra metodologia.

De acuerdo con nuestros presentes resultados, casi ninguna
tcoria es consistente con los hechos. El requisito de aceptar sélo
aquellas teorias que son consistentes con los hechos disponibles y
aceptados nos deja también sin ninguna teoria. (Repito: sin nin-
guna feoria, pues no existe ni una sola teoria que no tenga una
dificultad u otra). De aqui que una ciencia, tal y como la conocemos,
solo puede existir si abandonamos este requisito también y revi-
sitmos de nuevo nuestra metodologia, admitiendo ahora la contra-
mmduccion ademds de aceptar hipotesis no fundadas. El método
correcto no debe contener reglas que nos obliguen a elegir entre
teorias sobre la base de la falsacion. Por el contrario, las reglas de
dicho método deben hacer posible elegir entre teorias que ya
tucron contrastadas y resultaron falsadas.

Pero demos un paso mds. No se trata s6lo de que hechos y
teorias estén en constante desacuerdo, sino que nunca se encuen-
tran tan claramente separadas como todo el mundo pretende. Las
reglas metodoldgicas hablan de ‘teorias’, ‘observaciones’ y ‘resul-
tados experimentales’ como si se tratase de objetos claramente
dclimitados y bien definidos, cuyas propiedades son facilmente
cvaluables, y que son entendidos del mismo modo por todos los
ctentificos.

Sin embargo, el material que un cientifico tiene realmente a su
disposicion, sus leyes, sus resultados experimentales, sus técnicas
matematicas, sus prejuicios epistemologicos, su actitud hacia las
consecuencias observadas de las teorias que él acepta, este material
¢s indeterminado y ambiguo de muchas maneras, y nunca estd
completamente separado de la base historica. Este material esta
siempre contaminado por principtos que el cientifico no conoce y
que, caso de conocerlos, serfan extremadamente dificiles de con-
trastar. Puntos de vista cuestionables sobre el conocimiento, como
¢l de que nuestros sentidos, utilizados en circunstancias normales,
proporcionan informacion fiable acerca del mundo, pueden invadir

contra algunos aspectos de la fe cristiana, tales como ia resurreccion de Cristo
(considerada incompatible con la fisica por Porfirio).



S0 PAUL FEYERABEND

el mismo lenguaje observacional, estableciendo los términos obser-
vacionales y la distincion entre apariencias veridicas y apariencias
ilusorias. Resultado de ello es que los lenguajes observacionales
pueden quedar atados a viejos niveles de.especulacion que afectan,
de esta forma indirecta, incluso a la metodologia mas progresiva.
(Ejemplo: el sistema de espacio-tiempo absolutos de la fisica
clasica que fue codificado y consagrado por Kant). La impresion
sensorial, por simple que sea, siempre contiene una componente
que expresa la reaccion fisiolégica del organismo receptor y que no
tiene ningun correlato objetivo. Esta componente ‘subjetiva’ se
fusiona a menudo con el resto y forma un todo sin estructurar que
luego ha de ser subdividido desde fuera con la ayuda de procedi-
mientos contrainductivos. (Un ejemplo de esto lo constituye la
contemplacién de una estrella fija por el ojo desnudo, que contigne
los efectos subjetivos de radiacion, difraccion, difusiéon, limitados
por la inhibicién lateral de los elementos adyacentes de la retina).
Por iltimo, existen premisas auxiliares que son necesarias para
derivar conclusiones contrastables y que ocasionalmente constituyen
auténticas ciencius auxiliares.

Consideremos el caso de la hipdtesis copernicana, cuya inven-
cion, defensa y parcial reivindicacidon iba contra casi toda regla
metodologica que pudiera preocupar hoy dia. Las ciencias auxiliares
contenian en este caso leyes que describian las propiedades y la
influencia de la atmosfera terrestre (meteorologia); leyes Opticas
que versaban sobre la estructura del ojo y de los telescopios, y
sobre el comportamiento de la luz; y leyes dindmicas que describian
el movimiento de los sistemas moviles. Y lo que es mas importante,
las ciencias auxiliares contenian una teoria del conocimiento que
postulaba cierta relacion simple entre percepciones y objetos fisicos.
No todas estas disciplinas auxiliares estaban disponibles de forma
explicita. Muchas de ellas estaban fusionadas con el lenguaje
observacional, y conducian a la situacion descrita al principio del
parrafo precedente.

La consideracidon de todas estas circunstancias, términos obser-
vacionales, nicleo sensorial, ciencias auxiliares, sustrato especula-
tivo, sugiere que una teoria puede ser inconsistente con la evidencia,
no porque no sea correcta, sino porque la evidencia esté conta-
mindda. La teoria se ve amenazada, o bien porque la evidencia
contiene sensaciones no analizadas que solo corresponden en parte
a procedimientos externos, o bien porque dicha evidencia se



TRATADO CONTRA EL METODO 51

presenta en términos correspondientes a puntos de vista anticuados,
o también porque es evaluada con ayuda de materias auxiliares
poco solidas. La teoria copernicana se vio en dificultades por causa
de rodas estas razones.

Es este cardcter historico-fisiologico de la evidencia, el hecho
de¢ que no describe meramente un estado de cosas objetivo, sino
que también expresa un punto de vista subjetivo, mitico, y hace
riempo olvidado, que concierne a este estado de cosas, lo que nos
obliga a echar una ojeada nueva a la metodologia. Este caracter de
la evidencia nos muestra que seria extremadamente imprudente
dejar que la evidencia juzgue directamente nuestras teorias sin
mediacion alguna. Un juicio directo e indiscriminado de las teorias
por los “hechos’ esta sujeto a eliminar ideas simplemente porque
no se ajusten al sistema de alguna cosmologia mds antigua. Dar
por garantizados los resultados y observaciones experimentales y
dejar caer todo el peso de la prueba sobre la teoria, significa dar
por garantizada la ideologia observacional sin haberla examinado
nunca, (obsérvese que se supone que los resultados observacionales
han sido obtenidos con el maximo cuidado posible. De aqui que
"dar las observaciones, etc., por garantizadas’ significa ‘darlas por
varantizadas después del mas cuidadoso examen de su fiabilidad:
pues incluso el mas cuidadoso examen de un enunciado observa-
cional no interfiere con los conceptos en cuyos términos se expresa,
o con la estructura de la imagen sensorial).

Ahora bien, ;como puede sernos posible examinar algo que
cstamos utilizando todo el tiempo y que presuponemos en cada
enunciado? ;Como podemos criticar los términos en los que expre-
samos habitualmente nuestras observaciones? Vamos a verlo.

El primer paso en nuestra critica de los conceptos cominmente
usados consiste en crear una medida de critica, algo con lo que
¢stos conceptos puedan compararse. Mas tarde, desde luego,
desearemos saber algo mas acerca de la vara de medir en si misma;
por ejemplo, desearemos saber si es mejor que, o tal vez no tan
buena como, el material examinado. Pero para comenzar este
e¢xamen debe haber en primer lugar una vara de medir. Por ello, el
primer paso en nuestra critica de conceptos habituales y reacciones
habituales va a consistir en salirse del circulo, ya sea inventando un
nuevo sistema conceptual, por ejemplo una nueva teoria, que
entre en conflicto con los resultados observacionales mas cuidado-
samente establecidos y lleve la confusion hasta los principios ted-



52 PAUL FEYERABEND

ricos mas plausibles, ya.sea importando semejante sistema de fuera
de la ciencia, de la religion, de la mitologia, de las ideas de los
incompetentes’?, o de las incoherencias de los locos. Este paso es,
de nuevo, contrainductivo. La contrainduccion es por lo tanto dos
cosas: un hecho —la ciencia no podria existir sin ella— y un paso
legitimo y muy necesario en el juego de la ciencia.

72 Resulta interesante comprobar que Filolao, que despreciaba la evidencia de
los sentidos y puso la tierra en movimiento, era ‘un confusionista no matematico.
Fue el confusionista quien tuvo el coraje, que faltaba en muchos grandes obser-
vadores y en muchos cientificos matematicamente bien informados, de despreciar la
evidencia inmediata de los sentidos para continuar siendo consecuente con los
principios en los que creia firmemente’. K. von Fritz, Grundprobleme der geschichte
der antiken Wissenschaft, Berlin-New York, 1971, 165. ‘No hay por qué extrafarse,
pues, de que el siguiente paso en este camino se deba a un hombre cuyos escritos,
hasta donde yo los conozco, lo revelan como un divulgador y estilista habilidoso
con ocasionales ideas interesantes de su propia cosecha, y no como un pensador
profundo o un cientifico exacto’, op. cit., 184. Los confusionistas e intelectuales
superficiales se ponen en cabeza, mientras los pensadores ‘profundos’ descienden a
las oscuras regiones del statu quo o, para decirlo de otra manera, se quedan
estancados en el lodo.



6

Como ejemplo de semejante intento examino el argumento
de la torre que los aristotélicos utilizaron para refutar el
movimiento de la Tierra. Este argumento involucra interpre-
taciones naturales: ideas tan estrechamente unidas con ob-
servdaciones que se necesita un esfuerzo especial para per-
catarse de su existencia y determinar su contenido. Galileo
identifica las interpretaciones naturales que son inconsis-
tentes con Copérnico y las sustituye por otras.

Me parece que (Galileo) estd lleno de continuas digresiones,

y que no llega a explicar todo lo que es relevante en cada

punto; ello demuestra que no las ha examinado por orden, y

que solo buscaba razones para conseguir efectos particulares,

sin detenerse a considerar... las primeras causas...; en conse-
cuencia, ha edificado sin fundamentos.

DESCARTES

(En realidad) no pretendo condensar las doctrinas filoséficas
en la menor extension posible de espacio, ni adoptar ese estilo
rigido, conciso y desabrido, el estilo desprovisto de cualquier
ornamento que los gedmetras puros consideran propio, los
cuales no emplean una sola palabra que no les venga impuesta
por estricta necesidad...No creo que sea un defecto hablar de
muchas y diferentes cosas, incluso en aquellos tratados que se
ocupan de un solo tema... pues estoy convencido de que lo que
otorga grandeza, nobleza y excelencia a nuestras acciones y
descubrimientos no depende de lo que es necesario —aunque
su ausencia seria un gran error— sino de lo que no lo es...

GALILEO

Pero si el comiin de la gente estima que la pretension de los
dialécticos sutiles es nada menos que conmover los fundamentos



54 PAUL FEYERABEND

del bien publico, parece no solamente conforme a la prudencia
sino ademas licito y aun honroso venir en auxilio de la buena
causa con razones ficticias antes que dejar a sus presuntos
adversarios la ventaja...

KANT7?

Como ilustraciéon concreta y como base para posterior discusion,
describiré ahora brevemente el modo como Galileo desenmascard
un importante argumento contra la idea del movimiento de la
Tierra. Digo ‘desenmascaré’ y no ‘refutd’, porque estamos tratan-
do tanto con un sistema conceptual en trance de cambiar como con
determinados intentos de ocultacion.

Segun el argumento que convencié a Tycho, y que se utiliza
contra el movimiento de la Tierra por el mismo Galileo en su
Trattato dellu sfera, la observaciéon muestra que «los cuerpos pesa-
dos... que caen desde una altura, lo hacen segin una linea recta y
vertical a la superficie de la Tierra. Este registro observacional se
considera como un argumento irrefutable en favor de que la Tierra
no se mueve. Porque si tuviese un movimiento de rotacién diurno,
al dejar caer una piedra desde lo alto de una torre, ésta, transpor-
tada por el giro de la Tierra, habria viajado muchos cientos de

73 Estas tres citas corresponden a: Descartes, carta a Mersenne del 11 de
Octubre de 1638, Ocuvres, 11, 380. Galileo, carta a Leopoldo de Toscana de 1640,
generalmente citada con el titulo Sl Cundor Lunare, Edizione Nazionale, VIII,
491. Para una discusion detallada del estilo de Galileo en relacion con su filosofia
natural, cf. L. Olschki, Galileo und seine Zeit: Geschichte der neusprachlichen
Wissenschafilichen Literatur, vol. 11, Halle, 1927, reimpreso en Vaduz, 1965. La
carta a Leopoldo se cita y examina en 455 ss.

La carta de Descartes es analizada por Salmon como ejemplo de la polémica
entre racionalismo y empirismo en “The Foundations of Scientific Inference’, Mind
and Cosmos. ed. Colodny, Pittsburgh, 1966, 136. Deberia considerarse, mas bien,
como ejemplo de la polémica entre metodologias dogmaticas y metodologias
oportunistas, sin olvidar que el empirismo puede ser tan estricto e inflexible como
los mas rigurosos racionalismos.

La cita de Kant es de la Critica de la Razon Pura, B 777, 8 ss. (el haberme
fijado en esta cita se lo debo al escrito del profesor Stanley Rosen en el Simposio
sobre Platén). Kant contintia: ‘Sin embargo me gustaria pensar que no existe nada
que sea menos conveniente al proposito de defender una buena causa que el
subterfugio, la imaginacion y el engaio. Si se pudiese dar esto por supuesto, la
batalla de la razon especulativa... ya habria terminado hace mucho tiempo, o
estaria a punto de terminarse. Pero la pureza de una causa a menudo se encuentra
en relacion inversa con su verdad...” Cabria observar ademas, que Kant explica el
origen de la civilizacion sobre la base de pasos desmaiiados que ‘tienen la funcién
de elevar la humanidad sobre su rudo pasado’. ldeas similares aparecen en la
explicacion kantiana de la historia del mundo.



TRATADO CONTRA EL METODO 55

metros hacia el este en el tiempo que la piedra emplearia en su
caida, y la piedra deberia chocar con la tierra en un punto que,
cstuviese a esa distancia del pie de la torre» 74,

Al examinar este argumento, Galileo admite inmediatamente
lo correcto del contenido sensorial de la observacion realizada, a
saber, que «los cuerpos pesados... que caen desde una altura lo
hacen perpendicularmente a la superficie de la Tierra» 7. Refirién-
dose a un autor (Chiaramonti) que pretende convertir a los coper-
nicanos mencionando repetidamente este hecho, Galileo dice:
‘Ojala este autor no se hubiese molestado tanto intentando hacer-
nos comprender a partir de nuestros sentidos que el movimiento
de los cuerpos que caen es un simple movimiento rectilineo y no
de otra clase, ni se queje y enfade porque una cosa tan clara, obvia
y manifiesta, tenga que ser puesta en duda. Pues de este modo el
autor da a creer que aquellos que dicen que tal movimiento no es
rectilineo en absoluto, sino circular, parece que ven la piedra
moverse visiblemente describiendo un arco, puesto que €l se dirige
a sus sentidos en lugar de dirigirse a su razén para clarificar el
cfecto. No es éste el caso, Simplicio; pues justamente porque yo...
nunca he visto, ni espero ver, que la piedra caiga de otro modo
que perpendicularmente, por eso creo que asi aparece a los ojos de
todo el mundo. Por tanto, es mejor prescindir de la apariencia, en
la que todos estamos de acuerdo, y hacer uso del poder de la razon
para confirmar su realidad o para patentizar su falacia’™ Lo
correcto de la observacion no se pone en duda. Lo que se
cuestiona es su ‘realidad’ o su ‘falacia’. ;Qué se quiere decir con
esta expresion?

La pregunta se contesta con un ejemplo que aparece en el
parrafo siguiente, ‘del que... se puede aprender con cuanta facilidad
puede cualquiera resultar enganado por las simples apariencias o,
digamos, por las impresiones de los propios sentidos. Este ¢jemplo
es la apariencia, que sufren aquellos que van de noche por una
calle, de ser seguidos por la luna con pasos iguales a los suyos,
cuando la ven deslizarse por los aleros de los tejados. Les parece
como si fuera un gato que corriese realmente por las tejas dejan-
dolas detras; una apariencia que, si no interviniera la razén, no
haria mas que enganar a los sentidos’.

™ Dialogue, op. cit., 126.
S Ibid., 125.
7 Ihid., 256.



56 PAUL FEYERABEND

En este ejemplo, se nos pide que empecemos con una impresion
sensorial y que consideremos un enunciado que es sugerido con
fuerza por ella. (La sugerencia es tan fuerte que ha conducido a
sistemas enteros de creencias y rituales, como resulta claramente
de un estudio mas detallado de los aspectos lunares de la brujeria y
de otras religiones). Entonces ‘interviene la razon’; se examina el
enunciado sugerido por la impresion y se consideran otros enun-
ciados en su lugar. Esta actividad no cambia un apice la naturaleza
de la impresion. (Esto es solo aproximadamente cierto, pero
podemos omitir para nuestro presente proposito las complicaciones
que surgen de la interaccion de impresién y enunciado). Pero dicha
actividad introduce nuevos enunciados observacionales y desem-
pefia funciones nuevas, mejores o peores, en nuestro conocimiento.
(Cuales son las razones y los métodos que regulan semejante
cambio?

Para empezar, tenemos que aclarar la naturaleza del fenémeno
total: apariencia mas enunciado. No se trata de dos actos distintos;
uno, advertir el fenémeno; otro, expresarlo con ayuda del enuncia-
do apropiado. Se trata de un solo acto, a saber, afirmar, en una
cierta situaciéon observacional ‘la luna me esta siguiendo’ o ‘la
piedra cae en linea recta’. Desde luego, podemos subdividir de un
modo abstracto este proceso en dos partes, y podemos también
intentar crear una situacion en la que enunciado y fenémeno
parezcan estar psicologicamente separados y en espera de ser
puestos en relacion. (Lo cual es bastante dificil de conseguir y, tal
vez, completamente imposible). Pero en circunstancias normales
no se produce una division semejante; describir una situacion fami-
liar es, para el que habla, un acontecimiento en el que enunciado y
fendmeno estdn firmemente pegados uno a otro.

Esta unidad es el resultado de un proceso de aprendizaje que
empieza en la infancia de cada uno de nosotros. Desde muy
pequeios aprendemos a reaccionar ante las situaciones con las
respuestas apropiadas, linguisticas o de otro tipo. Los procedi-
mientos de ensenanza dan forma a la ‘apariencia’ o al ‘fenémeno’,
y establecen una firme conexion con las palabras de tal manera
que al final los fenémenos parecen hablar por si mismos sin ayuda
exterior y sin conocimiento extrinseco a ellos. Los fenémenos son
lo que los enunciados afirman que son. El lenguaje que ‘hablan’
esta, desde luego, influido por la creencia de generaciones anterio-
res sustentadas durante tanto tiempo que no aparecen ya como



TRATADO CONTRA EL METODO 57

principios separados, sino que se introducen en los términos del
discurso cotidiano, y, después del entrenamiento requerido, parecen
emerger de las cosas mismas.

Llegados a este punto, podemos querer comparar, en nuestra
imaginacién y de forma totalmente abstracta, los resultados de la
ensefianza de diferentes lenguajes que incorporan ideologias dife-
rentes. Podemos querer cambiar conscientemente algunas de estas
ideologias y adaptarlas a puntos de vista mas ‘modernos’. Es muy
dificil decir como cambiaria esto nuestra situaciéon, a no ser que
hagamos el supuesto adicional de que la cualidad y estructura de
las sensaciones (percepciones), o al menos la cualidad y estructura
de aquellas sensaciones que forman parte del cuerpo de la ciencia,
son independientes de su expresion lingiistica. Dudo mucho de la
validez incluso aproximada de este supuesto, que puede refutarse
mediante ejemplos sencillos; estoy seguro de que nos privaremos
de nuevos y sorprendentes descubrimientos mientras permanezca-
mos dentro de los limites definidos por semejante supuesto. A
pesar de ello, y por el momento, voy a moverme muy conscien-
temente dentro de esos limites. (Mi primera tarea, si alguna vez
continuara escribiendo sobre este punto, habria de consistir en
explorar dichos limites y aventurarme mas alla de ellos).

Después de haber hecho este simplificador supuesto adicional,
podemos distinguir entre sensaciones y aquellas ‘operaciones men-
tales que siguen tan de cerca a los sentidos’ 77, y estan tan firme-
mente conectadas con sus reacciones, que resulta dificil conseguir
una separacion. En consideracién al origen y efecto de semejantes
operaciones, las llamaré interpretaciones naturales -

En la historia del pensamiento, las interpretaciones naturales
han sido consideradas bien como presuposiciones a priori de la
ciencia, bien como prejuicios que deben eliminarse antes de empe-
zar cualquier examen serio. El primer punto de vista es el de Kant
y, de una manera muy diferente y sobre la base de talentos muy
diferentes, el de algunos fil6sofos del lenguaje contemporaneos. El
segundo punto de vista se debe a Bacon (que tuvo, sin embargo,
predecesores, tales como los escépticos griegos).

Galileo es uno de esos raros pensadores que ni quiso aferrarse
para siempre a las interpretaciones naturales ni quiso eliminarlas
por completo. Los juicios absolutos de este tipo son completamente

77 Francis Bacon, Novum Organum, Introduccién.



58 PAUL FEYERABEND

extrafios a su modo de pensar. Insiste en la discusion critica para
llegar a decidir qué interpretaciones naturales pueden conservarse
y cudles deben ser reemplazadas. Esto no siempre esta claro en sus
escritos, sino todo lo contrario. Los métodos de reminiscencia, a
los que apela tan libremente, estan ideados para producir la
impresién de que nada ha cambiado y que continuamos expresando
nuestras observaciones al modo antiguo y familiar. Sin embargo,
resulta facil descubrir su actitud: las interpretaciones naturales son
necesarias*Los sentidos por si solos, sin la ayuda de la razén, no
pueden darnos una descripcion verdadera de la naturaleza. Lo que
hace falta para llegar a semejante descripcién verdadera son ‘los...
sentidos, acomparnados del razonamiento’™. Ademas, en los argu-
mentos que versan sobre el movimiento de la Tierra, es este
razonamiento, es la connotacién de los términos observacionales y
no el mensaje de los sentidos o la apariencia, lo que produce difi-
cultades. ‘Por tanto, es mejor prescindir de la apariencia, en la que
todos estamos de acuerdo, y hacer uso del poder de la razén para
confirmar su realidad o para patentizar su falacia’. Confirmar la
realidad o hacer patente la falacia de las apariencias significa, sin
embargo, examinar la validez de aquellas interpretaciones naturales
que estan tan intimamente conectadas con las apariencias que no
pueden ser consideradas por mas tiempo como suposiciones sepa-
radas. Voy a centrarme ahora en la primera interpretacion natural
que se encuentra implicita en el argumento sobre las piedras que
caen.

Segun Copérnico, el movimiento de una piedra que cae deberia
ser ‘una mezcla de rectilineo y circular’ %0

Por ‘movimiento de la piedra’, se entiende no su movimiento
relativo a alguna sefial visible en el campo visual del observador,
es decir, su movimiento observado, sino su movimiento en el
sistema solar o en el espacio (absoluto), es decir, su movimiento
real. Los hechos familiares a los que se apela en el argumento
establecen una clase diferente de movimiento, un simple movi-
miento vertical. Este resultado refuta la hipétesis copernicana sélo
st el concepto de movimiento que ocurre en el enunciado observa-
cional es el mismo que el concepto de movimiento que ocurre en la

78 Dialogue, op. cit., 255. El subrayado es mio.
9 Ibid., 256.
80 Ibid., 248.



TRATADO CONTRA EL METODO 59

prediccidon copernicana. Por tanto, el enunciado observacional ‘la
piedra cae en linea recta’ debe referirse a un movimiento en el
espacio absoluto, debe referirse a un movimiento real.

Ahora bien, la fuerza de ‘un argumento sacado de la observacién
proviene del hecho de que los enunciados observacionales impli-
cados estan firmemente conectados con las apariencias. No tiene
ninguna utilidad apelar a la observacién si no se sabe cémo
describir lo que se ve, o si no es posible expresar dicha descripcion
mas que con vacilaciones, como si se acabase de aprender el
lenguaje en el que se formula. Asi pues, la produccion de un
enunciado observacional consta de dos sucesos psicologicos dife-
rentes: 1) una sensacion clara e inequivoca y 2) una conexion clara
¢ inequivoca entre dicha sensacion y partes de un lenguaje. Asi es
como se consigue hacer hablar a la sensacion. ;Las sensaciones del
argumento anterior hablan el lenguaje del movimiento real?

Hablan el lenguaje del movimiento real dentro del contexto del
pensamiento cotidiano del siglo xvii. Al menos esto es lo que
Galileo nos dice. Galileo afirma que el pensamiento cotidiano de
su época supone el caracter ‘operativo’ de todo movimiento, o,
para empleéar términos filosoficos bien conocidos, supone wun realis-
mo ingenwo con respecto al movimiento: excepto en el caso de
ilusiones ocasionales e inevitables el movimiento aparente es idén-
tico al movimiento real (absoluto). Por supuesto esta distincién no
se hace de modo explicito. No se hace primero la distincidon entre
movimiento aparente y movimiento real para conectarlos luego
mediante una regla de correspondencia. Por el contrario, se descri-
be, se percibe y se actda con relacién al movimiento como si fuese
ya la cosa real. También es cierto que no siempre se procede
de esta manera en todas las circunstancias. Se admite la posibi-
lidad de objetos que tengan movimiento y que parecen no mo-
verse; también se admite que ciertos movimientos son ilusorios
(cf. el ejemplo de la luna que se menciona al principio de este
capitulo). El movimiento aparente y el movimiento real no se
identifican siempre. Sin embargo, se dan casos paradigmdticos en
los que es psicoldgicamente muy dificil, por no decir imposible,
admitir el engano. El realismo ingenuo, por lo que al tema del
movimiento se refiere, deriva su fuerza de estos casos paradigma-
ticos y no de las excepciones. Ademas, de estas situaciones apren-
demos nuestro primer vocabulario cinemético. Desde la infancia
aprendemos a reaccionar ante ella con conceptos que llevan incor-



60 PAUL FEYERABEND

porado el realismo ingenuo, y que unen de modo indisoluble movi-
miento y apariencia de movimiento. El movimiento de la piedra en
el argumento de la torre, o el presunto movimiento de la tierra,
constituye un caso paradigmatico de este tipo. Como podria pasar
desapercibido el rapido movimiento de una cantidad tan enorme
de materia como se supone que es la tierra! (Como podria pasar
desapercibido el hecho de que una piedra que cae describe una
trayectoria muy amplia a través del espacio! Desde el punto de
vista del pensamiento y lenguaje del siglo xvi el argumento es, por
tanto, impecable y de una gran fuerza. Adviértase, sin embargo,
como hay teorias (‘cardcter operativo’ de todo movimiento; carac-
ter esencialmente correcto de los informes de los sentidos) que, sin
estar formulados explicitamente, se introducen en el debate a guisa
de términos observacionales. Comprobamos asi de nuevo, que los
términos observacionales son caballos de Troya que deben exami-
narse con el maximo cuidado. ;Como se supone que debemos
proceder en una situacién tan embarazosa?

El argumento sacado de las piedras que caen parece refutar el
punto de vista copemnicano. Ello puede deberse a una desventaja
intrinseca del copernicanismo; pero también puede deberse a la
presencia de interpretaciones naturales que necesitan ser mejora-
das. Asi pues, la primera tarea consiste en descubrir y aislar estos
obstaculos del progreso que se encuentran sin examinar.

Bacon pensaba que las interpretaciones naturales podian descu-
brirse por medio de un método de analisis que las va eliminando,
una tras otra, hasta que el nicleo sensorial de cada observacion
quedase al desnudo. Este método tiene serios inconvenientes. En
primer lugar las interpretaciones naturales de la clase considerada
por Bacon no estin simplemente anadidas a un campo de sensa-
ciones previamente existente. Son instrumentos para constituir el
campo, como el mismo Bacon dijo. Eliminad todas las interpreta-
ciones y eliminaréis también la capacidad de pensar y de percibir.
En segundo lugar, al no prestar atencién a esta funcién funda-
mental de las interpretaciones naturales, esta claro que una persona
que se enfrentase a un campo perceptual sin disponer de una sola
interpretacion natural se encontraria completamente desorientada,
no podria ni siquiera iniciar la tarea en que consiste la ciencia. El
hecho de que esta tarea se ha iniciado realmente, incluso tras
cierto grado de analisis baconiano, muestra que dicho andlisis se
ha detenido prematuramente. Se ha detenido precisamente en



TRATADO CONTRA EL METODO 61

aquellas interpretaciones naturales de las que somos inconscientes
y sin las que no podemos seguir adelante. De ello se sigue que el
intento de partir de cero, tras eliminar por completo todas las
interpretaciones naturales, es autodestructivo.

Por otra parte, no es posible desenredar, ni siquiera parcial-
mente, el manojo de interpretaciones naturales. A primera vista la
tarea podria parecer bastante simple. Se toman los enunciados
observacionales, uno tras otro y se analiza su contenido. Sin
cmbargo, no es probable que los conceptos que estan ocultos en
los enunciados de observacion se revelen por si mismos en las partes
mas abstractas del lenguaje. Caso de que lo hagan, sera todavia
dificil determinarlos con precision. Los conceptos, al igual que las
percepeiones, son ambiguos y dependen de su trasfondo. Por otra
parte, el contenido de un concepto esta determinado también por
la forma en que se relaciona con la percepcion, ;pero cémo descu-
brir esta forma sin circularidad? Las percepciones han de ser
descubiertas, y el mecanismo de identificacién contendra algunos
de los mismos elementos que rigen el uso del concepto que hay
que investigar. No se penetra nunca por completo en este concep-
to, porque 'siempre se utiliza parte del mismo en el intento de
cncontrar sus componentes. S6lo hay un medio de salir de este
circulo, y consiste en emplear una medida externa de comparacion
que incluya nuevas formas de relacionar conceptos y percepciones.
Separada del dominio del discurso natural y de todos aquellos
principios, habitos y actitudes que constituyen su modo de vida,
semejante medida externa parecera, ciertamente extrana; pero ello
no constituye un argumento contra su uso. Por el contrario,
semejante impresion de extrafeza revela que las interpretaciones
naturales estin funcionando, y éste es un primer paso hacia su
descubrimiento. Vamos a explicar esta situacién con ayuda del
¢jemplo de la torre.

El ejemplo se propone mostrar que el punto de vista copernicano
no esta en concordancia con los ‘hechos’. Considerada desde el
punto de vista de semejantes ‘hechos’, la idea del movimiento de
la tierra parece extrafa, absurda y abiertamente falsa, por mencio-
nar sélo algunas de las expresiones que mas a menudo se usaron en
la época y que todavia se oyen dondequiera que los circulos profe-
sionales se enfrentan a una teoria nueva y contra-factica. Esto nos
hace sospechar que el punto de vista copernicano constituye una
regla de medida externa de la clase que hemos descrito antes.



62 PAUL FEYERABEND

Podemos ahora darle la vuelta al argumento y utilizarlo como
un artefucto detectador que nos ayude a descubrir las interpreta-
ciones que excluyen el movimiento de la Tierra. Dandole pues la
vuelta al argumento, afirmamos en primer lugar el movimiento de
la tierra e investigamos después qué cambios eliminaran la contra-
diccién. Una investigacion de este tipo puede llevar un tiempo
considerable, y en cierto sentido puede decirse que no ha termi-
nado todavia. La contradiccién, por lo tanto, puede permanecer
durante décadas e incluso siglos. Sin embargo, debe ser mantenida
hasta que terminemos el examen, pues, en otro caso, dicho exa-
men, el intento de descubrir los componentes antidiluvianos de
nuestro conocimiento, no puede ni siquiera empezar. Hemos visto
que ésta es una de las razones que pueden darse para retener, y,
quizas, incluso para i(nventar, teorias que sean inconsistentes con
los hechos. Los ingredientes ideoldgicos de nuestras observaciones,
se descubren con la ayuda de teorias que estan refutadas por ellos:
Se descubren contrainductivamente.

Voy a repetir lo que ha sido afirmado hasta aqui. Las teorias
son contrastadas y posiblemente refutadas por los hechos. Los
hechos contienen componentes 1deolog1cos concepciones mas anti-
guas que han quedado sustraidas a toda consideracion o que, tal
vez, nunca fueron formuladas de modo explicito. Estos compo-
nentes son altamente sospechosos. En primer lugar, por su edad y
por su oscuro origen, no sabemos por qué ni como fueron intrq-
ducidos por primera vez; en segundo lugar, porque su propia
naturaleza los protege, y siempre los ha protegido de un examen
critico. Caso de que ocurra una contradiccion entre una teoria
nueva e interesante y una coleccién de hechos firmemente estable-
cidos, el mejor procedimiento es, por tanto, no abandonar la
teoria sino utilizaria para el descubrimiento de aquellos principios
ocultos que son los responsables de la contradiccion. La contradic-
cién constituye una parte esencial de semejante proceso de descu-
brimiento. (Un excelente ejemplo histérico: los argumentos de
Parménides y Zendn contra el atomismo y el movimiento. Didgenes
de Sinope, el Cinico, optd por el camino mas simple que habia de
ser seguido por muchos cientificos contemporaneos y por todos los
filosofos contemporaneos: refutdé los argumentos levantindose y
andando arriba y abajo. El camino opuesto, que es el recomendado
aqui, lleva a resultados mucho mds interesantes, como lo atestigua
la historia del caso. Sin embargo, no habria que ser demasiado



TRATADO CONTRA EL METODO 63

duro con Didgenes, pues también tenemos noticia de que golpeé a
un discipulo que quedé satisfecho con su refutacion, exclamando
que él habia dado razones que el discipulo no deberia aceptar sin
razones adicionales de su propia cosecha8!.

Después de haber descubierto una interpretacion natural parti-
cular, ;cémo podemos examinarla 'y contrastarla? Es obvio que
no podemos proceder de la forma usual, a saber, derivar predic-
ciones y compararlas con los ‘resultados de la observacién’. Estos
resultados ya no estan disponibles. La idea de que los sentidos,
cmpleados en circunstancias normales, proporcionan informes co-
rrectos de sucesos reales, por ejemplo informes del movimiento
real de los cuerpos fisicos, ha sido eliminada de todos los enuncia-
dos observacionales. (Recuérdese que esta nocion constituia una
parte esencial del argumento anti-copernicano). Pero sin ella,
nuestras reacciones sensoriales dejan de ser relevantes para la
contrastacion. Algunos antiguos racionalistas generalizaron esta
conclusion y decidieron construir su ciencia sélo apoyandose en la
razon, asignando a la observacién una funcion auxiliar insignificante.
Galileo no adopté este procedimiento.

Si unau interpretacion natural causa problemas a un punto de
- vista atractivo y si su eliminacion suprime dicho punto de vista del
dominio de la observacién, entonces el dinico procedimiento acep-
table consiste en emplear ofras interpretaciones y ver lo que pasa.
La interpretacion que emplea Galileo devuelve a los sentidos su
posiciéon de instrumentos de exploracion, pero solo en relacion a
la realidad del movimiento relativo. El movimiento, ‘entre cosas
que también lo tienen’ es ‘no-operativo’, es decir, ‘permanece
insensible, imperceptible y sin efecto alguno®2. El primer paso de

81 Hegel, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 1, ed. C. L.
Michelet, Berlin, 1940, 289.

82 Dialogue, op. cit., 171, el relativismo cinematico de Galileo no es consistente.
En el pasaje citado, propone el punto de vista 1) de que el movimiento simultineo
no tiene ningun efecto. ‘El movimiento®, dice Galileo, ‘en tanto que es y actia
como movimiento, existe con relacion a las cosas que carecen de él; y no actia y es
como si no existiese entre cosas que comparten simultineamente todo movimiento’
(p- 116); ‘Cualquiera que sea el movimiento que se atribuya a la Tierra debe ser,
necesariamente, imperceptible... siempre que miremos solo a los objetos terrestres’
(p. 114); ... el movimiento que es comin a muchas cosas méviles es ocioso y no
tiene consecuencias para la relacién de estas cosas méviles entre si...” (p. 116). Por
otra parte, 2) Galileo sugiere también que ‘nada se mueve por naturaleza en linea
recta. El movimiento de todos los cuerpos celestes es circular; barcos, carruajes,
caballos, pajaros, todo se mueve en circulo alrededor de la Tierra; los movimientos



64 PAUL FEYERABEND

Galileo en el examen conjunto de la doctrina copernicana y de una
interpretacion natural familiar, pero oculta, consiste por tanto en
sustituir esta ultima por una interpretacion diferente. Dicho de
otra forma, Galileo introduce un nuevo lengudje observacional.
Este es, desde luego, un paso completamente legitimo. Por lo
general, el lenguaje observacional que entra en un argumento ha
estado en uso durante mucho tiempo y es completamente familiar.
Al considerar, por una parte, la estructura de los idiomas comunes
y, por otra, la filosofia aristotélica, ni este uso ni esta familiaridad
pueden tomarse como una prueba de los principios subyacentes.
En toda descripcidn existen principios e interpretaciones naturales
de esta clase. Los casos extraordinarios que pueden crear dificul-
tades se los elimina con la ayuda de ‘palabras de reajuste’®® tales
como ‘similar’ o ‘analogo’, palabras que disipan tales casos extraor-
dinarios con el fin de que la ontologia basica permanezca sin
cambio alguno. Sin embargo, se necesita urgentemente una contras-
tacion. En particular se necesita en aquellos casos en que los
principios parecen amenazar a una nueva teoria. Entonces es
completamente razonable introducir lenguajes observacionales
alternativos y compararlos, tanto con el idioma original como con
la teorfa bajo examen. Procediendo de esta forma podemos estar
seguros de que la comparacion es correcta. Es decir, no debemos
criticar un idioma que se supone que funciona como lenguaje
observacional porque todavia no sea bien conocido y porque se
encuentre, por tanto, menos fuertemente conectado con nuestras

de las partes de los animales son todos circulares: en suma, nos vemos obligados a
admitir que s6lo gravia deorsum y levia sursum se mueven aparentemente en linea
recta; pero aun esto no es cierto en tanto no se haya probado que la Tierra estd en
reposo (p. 19). Ahora bien, si se adopta 2), entonces las partes sueltas de sistemas
que se mueven en linea recta, tenderan a describir trayectorias circulares, contra-
diciendo asi a 1). Esta inconsistencia me ha obligado a dividir el argumento de
Galileo en dos partes, una se ocupa de la relatividad del movimiento (sélo se
percibe el movimiento relativo), la otra se ocupa de las leyes de inercia (y sdlo el
movimiento inercial deja inalterada lu relacion entre las partes de un sistema,
suponiendo, desde luego, que los movimientos inerciales proximos son aproxima-
damente paralelos). Para las dos partes del argumento, ver el capitulo siguiente.
También es importante darse cuenta de que aceptar la relatividad del movimiento
incluso para trayectorias inerciales, significa abandonar la teoria del impetu. Por
aquel entonces Galileo parece ya haberse dado cuenta, porque su argumento de la
existencia de movimientos ‘sin limites’ o ‘perpetuos’ que bosqueja en las pp. 147 ss.
del Didlogo apelan a movimientos que son neutrales, esto es, ni naturales ni
violentos y que puede suponerse por tanto (?) que continian por siempre.

8 J. L. Austin, Sentido y percepcion, Ed. Tecnos, Madrid, 1981. Los términos de
reajuste desempeiian un importante papel en la filosofia aristotélica.



TRATADO CONTRA EL METODO 65

reacciones sensoriales y resulte por ello menos plausible que otro
idioma mas ‘comin’. Criticas superficiales de este tipo, que se han
crigido en una nueva ‘filosofia’, abundan en las discusiones sobre
¢l problema mente-cuerpo. Los fil6sofos que quieren introducir y
contrastar nuevos puntos de vista se encuentran asimismo enfren-
tados no con argumentos, a los que muy probablemente podian
contestar, sino con un muro impenetrable de reacciones muy bien
atrincheradas. Esta actitud no es en absoluto diferente de la que
tiene la gente desconocedora de idiomas extranjeros, que creen
que un cierto color se escribe mucho mejor con ‘rojo’ que con
‘rosso’. En oposicién a tales intentos de conversiéon apelando a la
familiaridad (‘jyo s¢é lo que son los sufrimientos, y también sé, por
introspeccion, que no tienen nada que ver con los procesos mate-
riales!’), hemos de subrayar que un juicio comparativo de lenguajes
observacionales, e. g. lenguajes observacionales materialistas, len-
guajes observacionales fenomenalistas, lenguajes observacionales
objetivo-idealistas, lenguajes observacionales teoldgicos, etc., sélo
puede iniciarse cuando todos ellos sean hablados con igual fluidez.

Proseguimos ahora nuestro andlisis del razonamiento de Galileo.



7

Las nuevas interpretaciones naturales constituyen un len-
guaje observacional nuevo y muy abstracto. Se introducen y
encubren de forma que no se perciba el cambio gque ha tenido
lugar (método de anamnesis). Contienen la idea de la
relatividad de todo movimiento y /a ley de la inercia circular.

Galileo sustituye una interpretacién natural por otra muy dife-
rente y que hasta entonces (1630) era, al menos en parte, una
interpretacion innatural. ;Cémo procede Galileo? ;Como se las
arregla para introducir afirmaciones absurdas y contrainductivas,
tales como la afirmacion de que la Tierra se.mueve, y no obstante
conseguir para ellas una atenta y razonable audiencia? Puede
anticiparse que los argumentos no bastardin —una interesante y
muy importante limitaciéon del racionalismo— y que las formula-
ciones de Galileo constituyen, s6lo en apariencia, auténticos argu-
mentos. En efecto, Galileo emplea la propaganda. Emplea trucos
psicologicos ademas de las razones intelectuales que tenga que
ofrecer. Estos trucos tienen gran éxito: le conducen a la victoria.
Pero oscurecen la nueva actitud hacia la experiencia que se estd
forjando y posponen durante siglos la posibilidad de una filosofia
razonable. Oscurecen el hecho de que la experiencia sobre la que
Galileo quiere basar el punto de vista copernicano no es sino el
resultado de su propia y fértil imaginacién, el hecho de que esa
experiencia ha sido inventada. Oscurecen este hecho insinuando
que los nuevos resultados que emergen son conocidos y admitidos
por todos, y que solo hace falta fijar nuestra atencion sobre ellos
para que aparezcan como la expresion mas obvia de la verdad.

Galileo nos ‘hace recordar’ que hay situaciones en las que el
caracter no operativo del movimiento simultidneo €s tan evidente y
tan firmemente aceptado como lo es la idea del caracter operativo
de todo movimiento en otras circunstancias. (Por tanto, esta



TRATADO CONTRA EL METODO 67

ultima idea no es la tnica interpretacion natural del movimiento).
I:stas situaciones son: ciertos eventos que ocurren en un barco, en
un carruaje que se deslice suavemente, y en otros sistemas que
contengan un observador y que permitan a este ultimo realizar
algunas operaciones simples.

«Sugredo: Se me acaba de ocurrir cierta imagen que pasé por
mi mente un dia mientras navegaba hacia Alepo, a donde iba
como consul de nuestro pais... Si el punto de una pluma se hubiese
apoyado sobre el barco durante todo mi viaje desde Venecia a
Alejandria y hubiese tenido la propiedad de dejar marcas visibles
de todo su viaje, jqué trazo, qué marca, qué linea habria dejado?

Simplicio: Habria dejado una linea que se extenderia desde
Venecia hasta alli; no perfectamente recta —o mejor dicho, no
siguiendo un arco de circunferencia perfecto— sino mas o menos
fluctuante segiin el balanceo que tuviese el barco. Pero esta des-
viacidn de un metro o dos hacia la derecha o a la izquierda, arri-
ba o abajo, dentro de una longitud de muchos cientos de millas,
habria causado poca alteracién en la extensidn total de la linea.
Seria escasamente sensible y con muy poco error se la podria con-
siderar parte de un arco perfecto.

Sagredo: Asi que, si no se tuviese en cuenta la fluctuacion de
las olas y el movimiento del barco fuese suave y tranquilo, el
verdadero y exacto movimiento del punto de la pluma hubiera sido
un arco de circunferencia perfecto. Ahora bien, si yo hubiera
tenido la misma pluma continuamente en mi mano, y la hubiera
movido s6lo un poco algunas veces, ;qué alteraciéon habria yo
producido en la extensién principal de esta linea?

Simplicio: Menos de la que se introduciria en una recta de mil
metros de longitud que fuese desviada aqui y alld de su rectitud
absoluta en un ojo de pulga.

Sagredo: Entonces, si un artista hubiera empezado a dibujar
con esa pluma en una hoja de papel al salir del puerto, y hubiera
continuado dibujando todo el camino hasta Alejandria, habria
podido obtener del movimiento de la pluma un catdlogo completo
de figuras dibujadas y trazadas en mil direcciones, con paisajes,
edificios, animales y otras cosas. Sin embargo, el movimiento real
descrito por el punto de la pluma habria sido solamente una linea;
larga, en verdad, pero muy simple. Pero por lo que se refiere a las
propias acciones del artista, habrian sido exactamente las mismas
que si el barco hubiese estado parado. La razén de que no quede



68 PAUL FEYERABEND

ningun trazo del largo movimiento de la pluma, excepto las lineas
dibujadas en el papel, es que el movimiento global desde Venecia
a Alejandria fue comun al papel, a la pluma y a todo lo demés que
estaba en el barco. Pero los pequeiios movimientos adelante y
atras, a derecha e izquierda, comunicados por los dedos del artista
a la pluma pero no al papel, y que pertenecen sélo a los dedos,
dejarian unos trazos en el papel que permanecié mientras tanto en
reposo con respecto a esos pequefios movimientos comunicados a
la pluma por los dedos»®.

O también:

«Salviati: ...imaginate que estas en un barco con tus ojos fijos
en un punto del palo de la vela. ;Piensas que porque el barco se
mueva rdapidamente tendrds que mover tus 0jos sobre ese punto
del palo y seguir su movimiento?

Simplicio: Estoy seguro de que no necesitarfa hacer ningin
cambio en absoluto; y no sélo por lo que respecta a la mirada sino
que si estuviese apuntando con un mosquetdon no tendria que
mover ni un pelo para continuar apuntando, sin’ importar lo que se
moviese el barco.

Salviati: 'Y esto ocurre porque el movimiento que el barco
confiere al palo te lo confiere también a ti y a tus ojos, de modo
que no necesitas moverlos nada para mirar a lo alto del palo, que
por consiguiente se te aparece como sin movimiento. (Y los rayos
de la vision van desde el ojo al palo justo como si una cuerda
estuviese atada a los dos extremos del barco. Ahora bien, hay
atadas cien cuerdas en diferentes puntos fijos, cada uno de los
cuales se conserva en su sitio tanto si el barco se mueve como si
permanece quieto)»583,

Esta claro que estas situaciones conducen a un concepto no
operativo del movimiento, incluso sin salirse del sentido comiin.

84 Dialogue, op. cit., 171 ss.

851bid., 249 ss. que el fendmeno de ver el movimiento depende del movimiento
relativo fue afirmado ya por Euclides en su Optica, Theon red. par. 49 ss. Un
antiguo escolio de par. 50 emplea el ejemplo del barco que se aleja del puerto;
Heiberg VII, 283. Copérnico repite este ejemplo en el Libro I, capitulo VIII del
De Revol. Dicho ejemplo fue un lugar comin en la Gptica medieval, cf. Witelo,
Perspectiva, 1V, par. 138 (Basel, 1572, 180). Ahora sabemos que sélo es vilido
para velocidades constantes.



TRATADO CONTRA EL METODO 69

Por otra parte, el sentido comiin, y me refiero al sentido comiin
de los artesanos italianos del siglo xvii, contiene también la idea
del caracter operativo de todo movimiento. Esta ultima idea surge
cuando un objeto limitado que no contiene demasiadas partes se
mueve dentro de un contorno vasto y estable, por ejemplo cuando
un camello trota por el desierto, o cuando una piedra cae desde
una torre.

Ahora bien, Galileo nos estimula a que «recordemos» las
condiciones en las que se afirma el caracter no operativo del
movimiento simultaneo también en este caso, y a incluir el segundo
caso en el primero.

Asi, al primero de los dos paradigmas de movimiento no opera-
tivo mencionados arriba le -sigue la afirmacidon de que ‘Es igual-
mente verdadero que, al moverse la Tierra, el movimiento de la
piedra al caer constituye realmente un largo camino de muchos
cientos de metros, o incluso de muchos miles; y si fuera posible
(que dicha piedra marcase su trayectoria en el aire inmévil o en
alguna otra superficie, dejaria marcada una larga linea inclinada.
Pero la parte de todo este movimiento que es comun a la piedra, a
la torre y a nosotros mismos permanece imperceptible y es como si
no existiese. Sélo es observable la parte en la que no participamos
ni la torre ni nosotros; en una palabra, la parte con la que la piedra
al caer mide la torre’%.

El segundo paradigma precede a la exhortaciéon a ‘transferir
este argumento a la rotacion de la tierra y a la piedra situada en lo
alto de la torre, cuyo movimiento no puedes discernir porque
tienes en comin con la piedra ese movimiento, causado por la
Tierra, que se requiere para seguir a la torre; no necesitas mover
tus ojos. Ademas, si anades a la piedra el movimiento descendente
que le es peculiar y que tu no compartes, el cual estd mezclado con
el movimiento circular, la porcidn circular del movimiento que es
comiin a la piedra y al ojo continia siendo imperceptible. Sélo el
movimiento vertical es perceptible, porque para seguirlo tienes
que mover los ojos hacia abajo ¥.

Verdaderamente el caracter persuasivo de estos argumentos es’
muy fuerte.

Cediendo a esta persuasidon, empezamos entonces de modo

86 1hid., 172 ss.
87 Ibid., 250 ss.



70 PAUL FEYERABEND

completamente automdtico a confundir las condiciones de los dos
casos y a convertirnos en relativistas. jEn esto consiste la esencia
del truco de Galileo! El resultado fue que el conflicto entre Copér-
nico y ‘las condiciones que nos afectan a nosotros y a los que estan
en el aire que nos rodea’ se esfuma y nos damos cuenta finalmente
que ‘todos los sucesos terrestres, sobre cuya base se sostiene de
ordinario que la Tierra estd quieta y que el sol y las estrellas fijas
s€ mueven, nos parecerian exactamente idénticos si fuese la Tierra
la que se moviese y el sol y las estrellas quienes permanecieran
quietos’®.

Examinemos ahora la situacién desde un punto de vista mas
abstracto. Partimos de subsistemas conceptuales de pensamiento
‘ordinario’ (véase el diagrama unas paginas mas adelante). Uno de
ellos considera el movimiento como un proceso absoluto que
siempre tiene efectos, incluidos los efectos sobre nuestros sentidos.
La descripciéon de este sistema conceptual que ofrecemos aqui
puede que esté algo idealizada, pero los argumentos de los oponen-

8 Ptolomeo, Syataxis, i, 1, 7.

8 Dialogue, 416: cf. los Dialogues Concerning Two New Sciences, traduccion
de Henry Crew y Alfonso de Salvio, Londres, 1914: Nueva York, Dover, 1958, 164:
'El mismo experimento que a primera vista parecia mostrar una cosa, al ser
examinado con mds cuidado, nos asegura de lo contrario’. El profesor Mc Mullin,
criticando este modo de ver las cosas, exige ‘una justificacion mas logica y bio-
grafica’ de mi afirmacion referente a que Galileo no sélo emple6 argumentos sino
que también hizo trampas (*A Taxonomy of the Relation between History and Phi-
losophy of Science’., Minnesota Suddies, vol. 5. Minneapolis, 1971, 39), y plantea
objeciones al modo como yo explico la introduccion del movimiento relativista por
Galileo. Segin McMullin, ‘La argumentacion de Galileo consiste en mostrar, puesto
que su oponente va interpreta de forma ‘relativista’ las observaciones realizadas en
los mencionados contexfos (movimientos en los barcos), ;coomo puede dicho
oponente interpretarlos consistentemente de otro modo en el caso de las observa-
ciones llevadas a cabo en la Superficie de la tierra?” (op. cir., 40). Esta es,
ciertamente, la argumentaciéon que emplea Galileo. Pero la emplea contra un
oponente que, segin el propio Galileo, ‘siente una gran repugnancia a reconocer
esta cualidad no operativa del movimiento entre cosas que lo tienen en comun’
(Dialogue, op. cit., 171), un oponente que esta convencido de que un barco, aparte
de tener movimientos relativos, posee también posiciones y movimientos ubsolu-
tos (cf. Aristoteles, Fisica, 208 b 8 ss.), y un oponente que, en cualquier caso, ha
desarrollado el arte de emplear nociones diferentes en situaciones diferentes sin
caer en contradiccion. Ahora bien, si ésta es la posicion que se ataca, entonces
mostrar que un oponente tiene una idea relativa del movimiento, o que la emplea a
menudo en sus acciones ordinarias, ‘no constituye en absoluto una ‘prueba de
inconsistencia para su propio «paradigma»’ (McMullin, op. cit., 40). Ello sélo
revela una parte de ese paradigma dejando intacta la otra. El argumento se
convierte en la prueba deseada, sélo si la nocién absoluta es suprimida y elimina-
da, o, en otro caso, identificada con la nocion relativista: esto es lo que Galileo
hace realmente, aunque de forma subrepticia, como he intentado hacer ver.



TRATADO CONTRA EL METODO 71

tes de Copérnico que el propio Galileo cita, y que segin su

opinién eran ‘muy plausibles’®, muestran que existia una tendencia

ampliamente extendida a pensar en sus términos y que esta ten-
dencia fue un serio obstiaculo para la discusion de ideas alterna-
tivas. Ocasionalmente se encuentran modos de pensar ain mas
primitivos, en los que conceptos como ‘arriba’ y ‘abajo’ se emplean
absolutamente. Ejemplos: la afirmacion de que ‘la Tierra es dema-
siado pesada para elevarse sobre el sol y luego precipitarse de
cabeza abajo de nuevo®!, o la afirmacién de que ‘al cabo de un
rato las montanas, al hundirse tras el horizonte por efecto de la
rotacion del globo terrestre se pondrian en tal posiciéon que mien-
iras un poco antes hubiera sido muy dificil escalar sus cumbres,
pocas horas después habria que dar la vuelta y descender para
conseguir llegar a la cumbre’2 Galileo, en sus notas marginales,
llama a estas razones ‘completamente infantiles’ [que] bastaban
para mantener a los imbéciles en la creencia de que la Tierra esta
fija®, y cree que es innecesario ‘molestarse por hombres como
¢stos, cuvo nombre es legion, o tener en cuenta sus tonterias’ .
Sin embargo, estd claro que la idea absoluta de movimiento se
encontraba ‘bien atrincherada’, y que el intento de sustituirla
cstaba condenado a encontrar una fuerte resistencia %.

W Dialogue. op. cit., 131,

YU Ihid., 327.

92 1hid., 330.

Y3 Ipid., 327.

4 Ibid., 327, ¢l subrayado es mio.

Y5 La idea de que existe una direccion absoluta en el universo tiene una historia
muy interesante. Descansa en la estructura del campo gravitatorio sobre la super-
ficie de la Tierra, o de aquella parte de la Tierra que el observador conoce, y
generaliza las experiencias realizadas alli. La generalizacion rara vez se considera
como una hipotesis separada, sino que se introduce en la ‘gramatica’ del sentido
comin y da a los términos ‘arriba’ y ‘abajo’ un significado absoluto. (Esto
constituye una ‘interpretacion natural’ en el sentido preciso explicado en el texto
anterior). Lactancio. un padre de la Iglesia del siglo 1v, se refiere a este significado
cuando se pregunta (Divinae Institutiones, m, De Falsa Sapientia): «;Es que va
uno a estar realmente tan confuso como para admitir la existencia de seres
humanos cuyos pies estén por encima de sus cabezas? (En qué lugar los arboles y la
fruta no crecen hacia arriba sino hacia abajo?» EI mismo uso del lenguaje lo hace
esa ‘masa de hombres ignorantes’ que se preguntan por qué los antipodas no se
caen fuera de la Tierra (Plinio, Histora Natural, 1. 161-166; cf. también Ptolo-
meo, Svutaxis, 1, 7). Los intentos de Tales, Anaximenes y Jen6fanes por encontrar
un soporte para la Tierra que impida que caiga “abajo’ (Aristoteles, De Coelo, 294 a
12 ss.) muestran que casi todas las filosofias primitivas, con la excepcion de
Anaximandro, compartian esta forma de pensar. (Para los atomistas, que suponen
que los atomos se precipitan hacia ‘abajo’, cf. Jammer, Concepts of Space,



72 PAUL FEYERABEND

El segundo sistema conceptual esta construido en torno a la
relatividad del movimiento, y también se encuentra firmemente
establecido en su propio dominio de aplicacion. Galileo pretende
sustituir el primer sistema por el segundo en rodos los casos, tanto
terrestres como celestes. El realismo ingenuo respecto del movi-
miento ha de ser completamente eliminado.

PARADIGMA {: Movimiento de objetos PARADIGMA 11: Movimiento de objetos
compactos en su contorno estable de en barcos, carruajes y otros sistemas
gran extension espacial (ciervo obser- moviles.

vado por el cazador).

Interpretacion natural: Interpretacion natural:
Todo movimiento es operativo Sélo el movimiento relativo es operativo
El movimiento de la El movimiento de la
La piedra que cae Tierra La piedra que cae Tierra
prueba predice pruebu predice
Tierra en reposo. Movimiento No hay No hay
oblicuo de movimiento movimiento
la piedra. relativo entre relativo entre
el punto de el punto de
partida y la partida y la
Tierra. piedra.

Ahora bien, hemos visto que este realismo ingenuo constituye
a veces, una parte esencial de nuestro vocabulario observacional.
En estas ocasiones (Paradigma I), el lenguaje observacional con-

Cambridge, Mass., 1953, 11). Incluso Galileo, que ridiculiza por completo la idea de
los antipodas que se caen (Dialogue, op. cit., 331), habla a veces de la ‘mitad
superior de la ‘luna’, refiriéndose a la parte de la luna ‘que es invisible para
nosotros’. Y no olvidemos que algunos fildsofos del lenguaje actuales ‘que son
demasiado estipidos para reconocer sus propias limitaciones’ (Galileo, op. cit., 327)
pretenden resucitar el significado absoluto de «arriba-abajo’ al menos para contex-
tos locales. Asi pues, no debe subestimarse el poder que sobre las mentes de sus
contemporaneos tenia el esquema conceptual primitivo que supone un mundo
anisétropo, esquema contra el que Galileo también tuvo que luchar. Para un
examen de algunos aspectos del sentido comun britanico en tiempos de Galileo,
incluido el sentido comiin astronémico, ver E. M. W. Tillyard, The Elizabethan
World Picture, London, 1968. Aristoteles afirma a menudo el acuerdo entre la
opinién popular y el universo con simetria central, e. g. en De Coelo, 308 a 23 ss.



TRATADO CONTRA EL METODO 73

ticne Ia idea de la eficacia de rodo movimiento, o, para expresarlo
¢n el modo material de hablar, en estas situaciones nuestra expe-
riencia es una experiencia de objetos que se mueven absoluta-
mente. Teniendo esto en cuenta, resulta evidente que el propdsito
de Galileo equivale a una revisién parcial de nuestro lenguaje
observacional o de nuestra experiencia. Una experiencia que con-
tradice parcialmente la idea del movimiento de la Tierra se con-
vierte em una experiencia que la confirma, al menos por lo que a
‘las cosas terrestres’ se refiere™. Eso es lo que ocurre realmente.
Pero Galileo quiere persuadirnos de que no ha tenido lugar ningtin
cambio, de que el segundo sistema conceptual ya es conocido uni-
versalmente, aun cuando no sea universalmente empleado. Salvia-
11, su representante en el Dialogo, su oponente Simplicio y el lego
en la materta, pero inteligente, Sagredo, ponen en relacién el
método de argumentacion de Galileo con la teoria de la anam-
nesis de Platon. —Uno se ve inclinado a llamar a esto una inte-
ligente tactica tipica de Galileo—. Sin embargo, no debemos su-
cumbir al autoengano a propdsito del desarrollo revolucionario que
¢n realidad tiene lugar.

La resistencia contra la suposicion de que el movimiento simui-
tineo es no-operativo se equipard a la resistencia que ofrecen las
ideas olvidadas al intento de hacer de ellas algo conocido. jAcep-
temos esta interpretacion de la resistencia! Pero no olvidemos su
existencia. Hemos de advertir, pues, que esta resistencia restringe
el uso de las ideas relativistas, confinindolas a una parte de
nuestra experiencia cotidiana. Fuera de esta parte, a saber, en el
espacio interplanetario, son ideas ‘olvidadas’ y por ello no activas.
Pero fuera de esta parte no existe el caos total. Se utilizan otros
conceptos, aquellos conceptos absolutistas que derivan del primer
paradigma. Y no sélo se usan, sino que debemos admitir que son
enteramente adecuados. No surge ninguna dificultad mientras se
permanece dentro de los limites del primer paradigma. «La expe-
riencia», es decir, la totalidad de los hechos de todos los dominios,
no puede obligarnos a realizar el cambio que Galileo quiere intro-
ducir. El motivo para un cambio debe provenir de una fuente
distinta.

Proviene, en primer lugar, del deseo de ver ‘el todo [corres-

% Dialogue, op. cit., 132 y 416.



74 PAUL FEYERABEND

ponderse] con sus partes con una simplicidad maravillosa’®’, como
el mismo Copérnico habfa expresado ya. Proviene del ‘deseo tipi-
camente metafisico’ de la unidad del entendimiento y la represen-
tacion conceptual, y, en segundo lugar, los motivos para un
cambio estan relacionados con la intenciéon de hacer un sitio al
movimiento de la Tierra, que Galileo acepta y no esta dispuesto a
abandonar. La idea del movimiento de la Tierra estd mas cerca del
primer paradigma que del segundo, o al menos lo estaba en
tiempos de Galileo. Esto prestaba fuerza a los argumentos aristo-
télicos y los hacia plausibles. Para eliminar esta plausibilidad era
necesario incluir el primer paradigma en el segundo, y extender las
nociones relativas a todos los fenémenos. La idea de la anamne-
sis funciona aqui como una muleta psicoldgica, como una palanca
que facilita el proceso de inclusién ocultando su existencia. El
resultado es que ahora estamos dispuestos.a aplicar las nociones
relativas no sélo a los barcos, coches, pajaros, sino también a la
‘solida y bien asentada Tierra’ como un todo. Y tenemos la impre-
sion de que esa disposicion siempre estuvo en nosotros, aunque
lleve algun esfuerzo hacerla consciente. Semejante impresion .es
con toda certeza errénea: es el resultado de las maquinaciones
propagandisticas de Galileo. Hariamos mejor en describir la situa-
cion de una manera diferente, como un cambio en nuestro sistema
conceptual. O también, ya que nos ocupamos de conceptos que
pertenecen a interpretaciones naturales, y que por tanto estan muy
directamente relacionados con las sensaciones, deberiamos descri-
bir dicha situacion como un cambio de experiencia que posibilita
nuestra acomodacion a la doctrina de Copérnico. Este cambio
corresponde perfectamente al esquema descrito en el capitulo 11
de este libro: un punto de vista inadecuado, la teoria copernicana,
se apoya en otro punto de vista inadecuado, la idea del caracter no

Y7 Ibid., 341. Galileo cita aqui la carta de Copérnico al Papa Paulo HI en De
Revolutionibus: cf. también el capitulo 10 y la Narratio Prima (en E. Rosen, Three
Copernican Treatises, New York, 1959, 165); ‘pues todos estos fenémenos
aparecen ligados de la manera mas noble, como constituyendo una cadena de oro;
y cada uno de los planetas, por su posicion, orden, y desigualdad de movimientos,
lleva a la evidencia de que la tierra se mueve y de que quienes hablamos del globo
de la Tierra, en lugar de aceptar sus cambios de posicion, creemos que Ibs planetas
se desplazan con todo tipo de movimientos por si solos’. Adviértase que las razones
empiricas estdn ausentes del argumento, y asi debe ser, porque el propio Copérnico
admite (Commentariolus, op. cit., 57) que la teoria de Ptolomeo es ‘consistente
con los datos numéricos’.



TRATADO CONTRA EL METODO 75

operativo del movimiento simultaneo, y ambas teorias ganan fuer-
72 y se apoyan una a otra en el proceso. Este cambio establece la
transicion del punto de vista aristotélico a la epistemologia de la
ciencia moderna.

En efecto, la experiencia deja de ser ahora ese fundamento
inalterable que es en el sentido comin y en la filosofia aristotélica.
1] intento de apoyar a Copérnico hace ‘fluida’ a la experiencia de
la misma manera que hace fluidos a los cielos, ‘de modo que cada
estrella se desplaza en ellos por si misma'. Un empirista que
comience desde la experiencia y construya sobre ella sin mirar
nunca hacia atras, pierde ahora la propia base de la que parti6é. Ya
no se puede confiar por mas tiempo ni en la Tierra, ‘la sglida y
bien asentada Tierra’, ni en los hechos en los que €l usualmente
confia. Esta claro que una filosofia que haga uso de una experien-
cia tan fluida y cambiante, necesita nuevos principios metodoldgi-
cos que no insistan en un juicio asimétrico de las teorias por la
experiencia. La fisica cldsica adopta intuitivamente tales princi-
pios; al menos, al menos los grandes e independientes pensadores
tales como Newton, Faraday y Boltzmann, proceden de este
modo. Pero la doctrina oficial de la fisica clasica se aferra todavia
a la idea de una base estable e inalterable. El conflicto entre esta
doctrina y el procedimiento real se oculta mediante una presenta-
cion tendenciosa de los resultados de la investigacién que esconde
su origen revolucionario y sugiere que surgen de una fuente
estable e inalterable. Estos métodos de ocultacién empiezan con el
intento de Galileo de introducir nuevas ideas bajo el manto de la
anamnesis, y culminan en Newton” y hay que desenmascararlas si
queremos llegar a una mejor descripcion de los elementos progre-
sivos de la ciencia.

Mi discusién del argumento anticopernicano todavia no esta
completa. Hasta aqui, he intentado descubrir cual es el supuesto
que hace que una piedra que se desplaza a lo largo de una torre
movil aparezca cayendo «verticalmente» en lugar de que se la vea
moverse describiendo un arco. Se vio que este efecto se tenia que
atribuir al supuesto, al que llamaré principio de relatividad, de
que nuestros sentidos sélo perciben el movimiento relativo y son
completamente insensibles al movimiento poseido en comin por

9% Dialogue, op. cit., 120.
% “Classical Empiricism’, op. cit.



76 PAUL FEYERABEND

los objetos. Lo que falta por explicar es por qué la piedra sigue a
la torre y no es dejada atrds. Para salvar el punto de vista
copernicano, hay que explicar no sélo por qué permanece inadver-
tido un movimiento que mantiene a salvo la relacién entre objetos
visibles, sino también por qué un movimiento comin a varios
objetos no afecta a su relacidon. Es decir, debe explicarse por qué tal
movimiento no es un agente causal. Dandole la vuelta a la cuestion
en la forma explicada en el texto correspondiente a la nota 82 del
capitulo 6, resulta ahora que el argumento anticopernicano descri-
to alli descansa en dos interpretaciones naturales: a saber, el
supuesto epistemoldgico, de que el movimiento absoluto es siem-
pre advertido, y el principio dindmico de que los objetos (como la
piedra que cae) que no son interferidos asumen su movimiento
natural. El problema consiste ahora en complementar el principio
de relatividad con una ley nueva de inercia de forma tal que
todavia pueda afirmarse el movimiento de la Tierra. Se ve inme-
cdiatamente que la siguiente ley, que llamaré principio de inercia
circular, proporciona la solucidén requerida: un objeto que se
mueve con una velocidad angular dada en una esfera sin rozamien-
to cuyo centro sea el centro de la Tierra, continuard moviéndose
siempre con la misma velocidad angular. Combinando la aparien-
cia de la piedra que cae con el principio de relatividad, el principio
de inercia circular, y algunos supuestos simples concerhientes a la
composicién de velocidades'™ se obtiene un argumento que ya no
pone en peligro el punto de vista de Copérnico, sino que puede
utilizarse para darle un apoyo parcial.

El principio de relatividad fue defendido de dos maneras. La
primera mostrando como ayuda a Copérnico: esta defensa. es
ciertamente ad hoc. La segunda senalando su funcion en el sentido
comin, y generalizando de forma subrepticia esta funcién (ver
antes). No se ofrecié ningin argumento independiente de su
validez. El apoyo prestado por Galileo al principio de inercia
circular es, exactamente, de la misma clase: Galileo introduce este
principio sin hacer referencia a experimentos o a observaciones
independientes, sino haciendo referencia a lo que se supone que
todo el mundo sabe ya.

10 Estos supuestos no eran, en absoluto, algo natural, sino que estaban en
conflicto con algunas ideas muy basicas de la fisica aristotélica.



TRATADO CONTRA EL METODO 77

«Simplicio; ;Asi que no has realizado cientos de contrastacio-
nes, o ni siquiera una? ;y sin embargo, declaras sin vacilacién que
ello es cierto?...

Salviati; Sin experimentos, estoy seguro de que el efecto
ocurrird como te digo, porque debe ocurrir asi; y podria anadir
que tu mismo también sabes que no puede ocurrir de otro modo,
aunque pretendas no saberlo... Pero yo soy tan habil en sonsacar a
la gente que te haré confesar a pesar de ti mismo»!®L

Paso a paso, Simplicio es obligado a aceptar que un cuerpo que
se mueve, sin rozamiento, en una esfera concéntrica con la Tierra
realizard un movimiento ‘sin limite’, un movimiento ‘perpetuo’. Ya
sabemos, en especial después del analisis que hemos hecho del
caracter no operativo del movimiento simultineo, que lo que
Simplicio acepta no esta basado ni en experimentos ni en una
teoria corroborada. Es una sugerencia nueva y audaz que implica
un enorme salto de la imaginacién. Llevando un poco mas alla el
andlisis se demuestra que esta sugerencia se relaciona con experi-
mentos tales como los ‘experimentos’ de los Discorsi'?, v que

OV Dialogue, op. cit., ~147.

102 Dicho sea de paso, muchas de las ‘experiencias’ o ‘experimentos’ que se
utilizan en los argumentos sobre el movimiento de la tierra son totalmente ficticias.
Por ejemplo, Galileo en su Trattato della Sfera (edizione Nazionale, vol. 1, 211
ss.), que ‘sigue la opinion de Aristoteles y Ptolomeo’ (p. 223) emplea el siguiente
argumento contra la rotacion de la Tierra: ...‘los objetos que se dejan caer desde
lugares altos al suelo, como una piedra desde lo alto de una torre, no caen al pie de
la torre; pues durante el tiempo en que la piedra esta suspendida en el aire, la
piedra cae de modo rectilineo hacia el suelo, la tierra, huyendo de la piedra y
moviéndose hacia el este, la recibiria en una parte distante del pie de la torre, de la
misma manera en que una piedra que es lanzada desde el mastil de un barco en
rdpido movimiento no caerd al pie del mdstil, sino mucho mds hacia la popa
(p- 224). La cita subrayada, referente al comportamiento de las piedras en los barcos,
aparece de nuevo en el Diglogue (p. 126) cuando se examinan los argumentos
ptolomaicos, pero aqui ya no se acepta como correcta. ‘Parece ser éste un momento
adecuado’, dice Salviau (ibid., 180), ‘para percatarnos de cierta generosidad que
tienen los copernicanos para con sus adversarios cuando, quizads con demasiada
facilidad, aceptan como verdaderos y correctos un nimero considerable de experi-
mentos que sus oponentes nunca han realizado: por ejemplo, el experimento del
cuerpo que cac desde el mastil de un barco en movimiento...” Al principio p. 154,
se sobreentiende, mas que constituir el resultado de una observacion, que la piedra
caerd al pie del mastil aunque el barco estuviera en movimiento, si bien es cierto
que en la p. 186 se examina un posible experimento. Bruno (La Cena de le Ceneri,
Opere laliane, 1, ed. Giovanni Gentile, Bari, 1907, 83), da por supuesto que la
piedra caera al pie del mastil. Debiera tenerse en cuenta que el problema no se
presta facilmente a una solucién experimental. Desde luego, se hicieron experimen-
tos, pero sus resultados estuvieron lejos de ser concluyentes. Cf. A. Armitage, ‘The
Deviation of Falling Bodies’, Annals of Science, 5, 1941-7, 342 ss., y A. Koyré,



78 PAUL FEYERABEND

dicha relacidn se establece mediante hipotesis ad hoc. (La canti-
dad de rozamiento que hay que eliminar se deduce no de investiga-
ciones independientes —semejantes investigaciones s6lo empiezan
mucho maés tarde en el siglo xvii— sino del propio resultado que
se pretende conseguir, a saber, la ley circular de inercia). Con-
siderar los fenémenos naturales de esta forma conduce, como ya
hemos visto a una reevaluacion de toda la experiencia. Ahora
podemos anadir que conduce a la invencién de una nueva clase de
experiencia que no solo es mas sofisticada sino también mucho
mds especulativa que la experiencia de Aristoteles o la del sentido
comun. Expresandonos de forma paraddjica, aunque no incorrec-
ta, podriamos decir que Galileo invents una experiencic que tiene
ingredientes metafisicos. La transicion de una cosmologia geosta-
tica al punto de vista de Copérnico y Kepler se consiguié por
medio de una experiencia de este tipo.

Metaphysics and Measurement, Cambridge, 1968, 89 ss. El argumento de la Torre
se encuentra en Aristoteles, De Coelo, 296 b 22, y en Ptolomeo, Syniaxis, i, 8,
Copérnico lo examina en el mismo capitulo del De Revol., pero intenta rebatirlo en
el capitulo siguiente (cf. nota 114 del capitulo 8 del presente ensayo). Su papel en la
Edad Media se expone en M. Clagett, The Science of Mechanics in the Middle
Ages, Madison, 1959, capitulo 10.



8

Las dificultades iniciales producidas por el cambio se

superan mediante hipétesis ad hoc, que de este modo de-

sempefan ocasionalmente una funcion positiva. Dichas hi-

potesis proporcionan un momento de respiro a las nuevas

teorias, y seralan la direccion que ha de seguir la investiga-
cion posterior.

Este es el momento de mencionar ciertas ideas expuestas por
lLakatos, que arrojan una luz nueva sobre el problema del desarro-
llo del conocimiento y que, hasta cierto punto, socavan su propia
bisqueda de la Ley y el orden en ciencia.

Es habitual suponer que los buenos cientificos rehisan emplear
hipdtesis ad hoc y que hacen bien en rehusarlas. Las nuevas ideas,
se piensa, van mas alla de la evidencia disponible y deben hacerlo
asi para que tengan algin valor. Resulta obligatorio que las
hipétesis ad hoc se insinden de vez en cuando, pero hay que
oponerse a ellas y mantenerlas bajo control. Esta es la actitud
habitual tal como se expresa, por ejemplo, en los escritos de K. R.
Popper.

En oposicién a éste, Lakatos ha senialado que la ‘adhoccidad’ ni
es despreciable ni estd ausente del cuerpo de la ciencia'®®. Las
nuevas ideas, subraya Lakatos, son por lo general casi completa-
mente ad hoc, y no pueden ser de otra manera. Se perfeccionan

13 Cf. Lakatos en Criticism and the growth of knowledge, Cambridge, 1970.
(Trad. al castellano en Grijalbo). El uso de la hipétesis ad hoc en ciencias es
idéntico a lo que los antropologos llaman ‘elaboraciones secundarias’ (Ver R.
Horton, ‘*African Traditional Thought and Western Science” en Witchcraft and
Sorcery, ed. N. Marwick, London, 1970, 35). Se da por supuesto que las elabora-
ciones secundarias constituyen una diferencia especifica que distingue la ciencia de
la brujeria. Nuestras consideraciones del texto (y del capitulo 12 posterior) refutan
este supuesto y muestran que las diferencias, si las hay, deben buscarse en otro
lugar.



80 PAUL FEYERABEND

s6lo poco a poco, ampliandolas gradualmente para aplicarlas a
situaciones que estdn mas alld de su punto de partida. De modo
esquematico:

Popper: Las nuevas teorias tienen, y deben tener, un contenido
adicional que se infecta gradualmente, pero ello no deberia ocurrir
asi, de adaptaciones ad hoc.

Lakatos: Las nuevas teorias son, y no pueden ser otra cosa
que, teorias ad hoc. El contenido adicional es, y tiene que ser,
creado poco a poco, extendiéndolo gradualmente a nuevos hechos
y dominios.

El material historico que he analizado (y el material de los
capitulos 9-11 siguientes), presta un apoyo inequivoco a la posicién
de Lakatos. La historia de la mecanica de Galileo nos da exqcta-
mente la misma leccion.

En De Moti'™, los movimientos de las esferas en el centro del
universo y fuera de él, homogéneos y no homogéneos, apoyados
en el centro de gravedad y apoyados fuera de él, se examinan y
describen como si fuesen o bien naturales, o bien forzados, o
ninguna de las dos cosas. Pero se nos dice muy poco sobre el
movimiento real de tales esferas, y lo que se nos dice es solo por
implicacién. Por ejemplo, se plantea alli la cuestiébn de si una
esfera homogénea, que se pusiese en movimiento en el centro del
universo, permaneceria moviéndose siempre !%. Leemos que ‘pare-
ce ser que deberia moverse perpetuamente’, pero nunca se da una
respuesta inequivoca. Por ejemplo, se nos dice en De Motu que
una esfera de marmol apoyada en un eje que pase por su centro y
que empiece a moverse ‘girara durante mucho tiempo’'%; mientras
que en el Didlogo sobre el Movimiento se nos dice que el movi-
miento perpetuo ‘no estd en armonia con la naturaleza de la propia
tierra, a la que parece cuadrar més el reposo que el movimiento™ 7.
Otro argumento, mas especifico, contra las rotaciones perpetuas se
encuentra en las Especulaciones Diversas, de Benedetti'® Las

104 Galileo Galilei, De Motu. Citado por Galileo Galilei on Motion and on
Mechanics, ed. Drake y Drabkin, Madison, 1960, 73.

WS Ibid., 73.

106 1pid., 78.

107 Citado por Mechanics in Sixteenth Century Italy, ed. Drake y Drabkin,
Madison, 1969, 338. Mas adelante, Drake comenta que ‘Galileo no era coperni-
cano al escribir esto’.

108 Jbid., 228.



TRATADO CONTRA EL METODO 81

totaciones, dice Benedetti, son ‘con toda seguridad no perpetuas’,
porque las partes de la esfera, al querer moverse en linea recta,
son constrenidas en contra de su naturaleza, ‘y asi llegan al reposo
(¢ modo natural’. De nuevo, en De Motu, encontramos una critica
a la afirmacién de que anadir una estrella a la esfera celeste podria
trenar la esfera al cambiar la relacion entre la fuerza de las
nteligencias que mueven y su resistencia'®. Esta afirmacion, dice
Galileo, se aplica a una esfera excéntrica. Anadir peso a una esfera
excéntrica significa que el peso sera sustraido ocasionalmente det
centro y puesto a un nivel mas alto. Pero ‘nadie estaria dispuesto a
afirmar que una esfera concéntrica serd obstaculizada por el peso,
pucsto que el peso en su trayectoria circular ni la aproximara ni la
alejara del centro’!'%. Obsérvese que, en este caso, se dice que la
1otacién original causada por las ‘inteligencias’, no se supone que
ticne lugar por st misma. Esto tltimo, esta en perfecto acuerdo con
la teoria general de Aristoteles sobre el movimiento, en la que se
postula un motor para rodo movimiento y no sélo para los movi-
mientos violentos!'. Galileo parece aceptar esta parte de la teoria,
tanto al permitir que las esferas en rotacién se frenen como al
aceptar la ‘fuerza de las inteligencias’. Asi mismo, Galileo acepta
la teoria del impetu que atribuye cualquier movimiento a una
fuerza movil interna, similar a la fuerza del sonido que permanece
¢n una campana mucho después de que ésta haya sido golpeada'?,
y que se supone ‘disminuye gradualmente’!'3,

Al examinar estos pocos ejemplos, vemos que Galileo asigna
una posicion especial a los movimientos que no son ni violentos ni
forzados. Tales movimientos pueden durar durante un tiempo
considerable, aunque no sean apoyados por el medio circundante.
Pero no duran siempre, y necesitan una fuerza interna impulsora
para persistir durante un tiempo finito.

Ahora bien, si se quiere vencer los argumentos dinamicos
contra el movimiento de la Tierra (y pensamos ahora en su
rotacion mas que en su movimiento alrededor del sol), entonces los
dos principios que hemos indicado antes deben ser revisados.
Debe suponerse que los movimientos ‘neutrales’, que Galileo

109 [bid., 73 ss.

" fbid., 74.

E Fisica, vii. 1. 241 b 34-6.

112 De Motu, op. cit., 9.

13 De Motu, op. cit., vill (segan la subdivision de Drabkin).



82 PAUL FEYERABEND

examina en sus primeros escritos sobre dinamica, pueden durar
siempre, o al menos durante periodos comparables a la adad de la
(que poseemos testimonios historicos; y estos movimientos deben
considerarse ‘naturales’ en el sentido completamente nuevo y revo-
lucionario de que no se hecesita ninglin motor ni externo i
interno que los mantenga en movimiento. La primera suposicion
es necesaria para explicar el fendémeno de la salida y puesta diaria
de las estrellas. La segunda suposicién es necesaria si queremos
considerar el movimiento como un fenémeno relativo, dependien-
te de la eleccién de un sistema adecuado de coordenadas. Copér-
nico, cn sus breves notas sobre el problema, hace la primera
suposicion, y tal vez también la segunda''*. Galileo tardé mucho
tiempo para llegar a una teoria equiparable. En sus Discorsi'? la
permanencia a lo largo de una linea horizontal se formula gomo

1 De Revolutionibus, 1, capitulo 8: 'Sin embargo, el movimiento circular
siempre es [de velocidad constante| porque tiene una causa que no cesa nunca’ (el
subrayado es mio). Copérnico acepta la teoria aristotélica del movimiento y de los
elementos, e intenta explicar la rotacion de fa Tierra en sus términos. La referencia
a una ‘causa’ es ambigua. Esta referencia podria implicar una versién determinada
de la teorfa del impetu, pero podria significar simplemente que la Tierra gira con
velocidad angular constante porque se encuentra en su lugar natural. ‘En conse-
cuencia, un cuerpo simple posee un movimiento simple que aparece principalmente
en el caso del mavimiento circular, siempre gue el cuerpo simple se encuentre en su
lugar natural y conserve su unidad. En ese lugar, ¢! movimiento no puede ser maa
que circular, movimiento que permanece completamente en si mismo como si el
cuerpo estuviese en reposo’. Teniendo en cuenta que Copérnico considera la
clasificacion de movimientos en rectilineos y circulares como un artificio matematico
‘comparable al modo como distinguimos entre linea, punto y superficie siendo asi
que ninguno de estos elementos puede existir sin el otro, y siendo asi que ninguno
de ellos puede existir sin un cuerpo’, parece ser preferible la segunda interpretacion
(aunque, al concebir al mundo como un ‘animal’, Copérnico todavia supone que el
espacio es absoluto). Para estos problemas, cf. las observaciones de Birkenmajer en
la nota 82 ss. de G. Klaus (ed.), Copernicus iiber Kreisbewegunyg, Berlin, 1959, Cf.
también el tercer didlogo de La Cena de le Ceneri, op. cit., 76-85, en particular 82
ss. El principio utilizado por Bruno (y, tal vez, también por Copérnico) de que la
Tierra es un organismo cuyas partes estan obligadas a moverse con el todo, quizas
haya sido tomado del Discourse of Hermes to Tat (trad. inglesa en Scott, Hermé-
tica, vol. 1). Copérnico menciona una vez a Hermes, De Revol., i, 10, al examinar
la posicion del sol. ‘Pero en el centro descansa el sol... a quien Trimegisto
(sic) llama el dios visible...", cf. nota 38 del capitulo 4. Copérnico compara el
muindo con un organismo en el que, el movimiento circular coexiste con el
movimiento rectilineo, del mismo modo que el organismo coexiste con su enferme-
dad. (E! problema de la relacién entre movimiento rectilineo y circular se examina
ampliamente en la Primera Jornada de| Didlogo de Galileo). La Tierra, sin embargo,
‘concibe del sol y deviene embarazada con un parto anual’ (capitulo 10). Para un
sumario de las reacciones referentes a las dificultades fisicas del movimiento de la
Tierra, cf. capitulo I del vol. IIl de los Etudes Galiléennes, Paris, 1939.

1S Two New Sciences, New York, 1954, 215 y 250.



TRATADO CONTRA EL METODO 83

una hipdtesis, y él parece hacer ambas suposiciones en el Did-
logo 8. Mi conjetura es que Galileo llegé a una idea clara del
movimiento permanente con (sin) impetu sélo conjuntamente con
su aceptacion gradual de la posicion Copernicana. Galileo cam-
bié su punto de vista sobre los movimientos ‘neutrales’, y los hizo
permanentes y naturales, con el fin de hacerlos compatibles con la
rotacién de la Tierra y con el fin de escapar a las dificultades
planteadas por el argumento de la torre''”. Sus nuevas ideas acerca
de tales movimientos son, por tanto, al menos parcialmente ad
hoc. Desaparecia el impetu en el sentido antiguo, en parte por
razones metodoldgicas (interés en el como, no en el por qué; este
desarrollo merece por si mismo un cuidadoso estudio aparte), en
parte a causa de la inconsistencia, vagamente percibida, con la
idea de la relatividad de todo movimiento. El deseo de salvar a
Copérnico desempena un papel en ambos casos.

Ahora bien, si estamos en lo cierto al suponer que Galileo
construyé en este punto una hipétesis ad hoc, entonces hemos de
alabarle también por su ingenio metodolégico. Es obvio que una
Tierra en movimiento exige una nueva dinamica. Una contrasta-
cién de la antigua dindmica consiste en el intento de establecer el
movimiento de la Tierra. Pretender establecer el movimiento de la
Tierra es lo mismo que pretender encontrar una instancia gue
refute la dinamica antigua. Sin embargo, el movimiento de la

e Op. cit., 147 ss.

117 Segun Anneliese Maier (Die Verldufer Galileis im 14 Jahrhundert, Rome,
1949, 151 ss), Galileo sustituye el impetu por la inercia para poder explicar el
‘hecho’ de que los movimientos neutrales contimien por siempre. Ahora bien, en
primer lugar no existe tal *hecho’. En segundo lugar, Galileo no creia al principio, y
con razén, que existiese tal hecho. Esto es lo que acabamos de ver. Por tanto,
Galileo no tenia necesidad alguna de ‘explicar determinados fenomenos reciente-
mente detectados’ (p. 151). La necesidad era puramente tedrica: adaptarse, ‘salvar’
no ya a un fenémeno, sino a una nueva concepcion del mundo. Para la insufi-
ciencia de los experimentos de la época, cf. nota 102 del capitulo anterior. Stillman
Drake ha dicho, en un ensayo maximamente interesante y provocativo, que
‘Galileo, como fisico, traté los movimientos inerciales como rectilineos. Pero
Galileo como propagandista, cuando escribe el Didlogo, afirma que el movimiento
rectilineo no podia ser perpetuo, aunque el movimiento circular si lo fuera... En
consecuencia, cuando en el Didlogo leo la glorificacion metafisica de los circulos,
no concluyo, como muchos historiadores, que su autor fue incapaz de romper el
hechizo de las tradiciones antiguas; por el contrario, me asalta la fuerte sospecha de
que Galileo perseguia en estos pasajes un propdsito dltimo’ (Galileo Studies, Ann
Arbor, 1970, 253). En apoyo de esta afirmacién Drake aduce un gran nimero de
argumentos muy convincentes. Desde luego, todo esto encaja maravillosamente
bien con la ideologia del presente ensayo.



84 PAUL FEYERABEND

Tierra es inconsistente con el experimento de la torre si se in-
terpreta este experimento segun la dindmica antigua. Interpretar
el experimento de la torre segin la dindmica antigua significa,
por tanto, intentar salvar dicha dinamica de una manera ad
hoc. St no se desea hacer esto, hay que encontrar una inter-
pretacion diferente para el fenémeno de la caida libre. ;Qué
interpretacion elegir? se necesita una interpretacion que convierta
el movimiento de la Tierra en una instancia refutadora de la
dindmica antigua, sin prestar un apoyo ad hoc al movimiento de la
propia Tierra. El primer paso hacia una tal interpretacion consiste
en establecer contacto, por vago que sea con los ‘fenémenos’, i. e.,
con la piedra que cae, y establecerlo de manera tal que el movi-
miento de Ia Tierra no resulte obviamente contradicho. El elemen-
to mas primitivo de este paso es construir una hipotesis «d hoc
referente a la rotacion de la Tierra. El paso siguiente consistir{a en
elaborar la hipétesis para hacer posibles predicciones adicionales.
Copérnico y Galileo dieron el primer paso, que es el mas primiti-
vo. Su procedimiento parecera rechazable s6lo si se olvida que su
proposito es contrastar puntos de vista antiguos mas que probar
puntos de vista nuevos, y si se olvida ademas que desarrollar una
buena teoria es un proceso complejo, que tiene que empezar
modestamente y que lleva mucho tiempo. Y lleva tiempo porque
el dominio de los posibles fenomenos debia ser circunscrito
primero por el desarrollo ulterior de la hipotesis Copernicana. Es
mucho mejor que esta hipétesis continde siendo ad hoc durante
cierto tiempo y, mientras tanto, desarrollar el heliocentrismo en
todas sus ramificaciones astronémicas que ahondar en las primeras
ideas que, después de todo, s6lo pueden defenderse con ayuda de
otra hipdtesis ad hoc.

Por tanto, Galileo empleé de hecho hipétesis ad hoc. Y fue
bueno que lo hiciera. De no haber empleado hipétesis ad hoc en
esta ocasion hubiera tenido que emplearlas de todos modos, pero
esta vez con respecto a una teoria antigua. En consecuencia, ya que
no se puede evitar ser ad hoc es mejor serlo respecto a una teoria
nueva, pues una teoria nueva, como todas las cosas nuevas, dara
un sentimiento de libertad, estimulo y progreso. Hay que aplaudir
a Galileo porque prefirié proteger una hipotesis interesante a
proteger una hipdtesis gastada.



9

Ademds de interpretaciones naturales, Galileo cambia tam-
bi¢én sensaciones que parecian perjudicar a Copérnico. Ad-
mite que existen tales sensaciones, elogia a Copérnico por
no haberlas tenido en cuenta, y afirma que él las ha
climinado con la ayuda de su telescopio. Sin embargo, no
ofrece razones teéricas por las que debiera esperarse que el
telescopio proporcione una descripcion verdadera del cielo.

Repito y resumo. Se propone un argumento que refuta a
Copérnico por medio de la observaciéon. Se le da la vuelta al
argumento con objeto de descubrir las interpretaciones naturales
que son responsables de la contradiccion. Las interpretaciones
molestas se sustituyen por otras, se emplea la propaganda y el
recurso a partes del sentido comuin distantes y altamente tedricas
para desenmascarar viejos habitos y para entronizar otros nuevos.
l.as nuevas interpretaciones naturales, que son formuladas tam-
bién de modo explicito como hipdtesis auxiliares, se establecen en
parte por el apoyo que prestan a Copérnico y en parte por
consideraciones de plausibilidad y por hipétesis ad hoc. Surge de
este modo una ‘experiencia’ completamente nueva. Hasta este
momento se carece absolutamente de evidencia independiente,
pero ello no representa ninguna desventaja porque hay que espe-
rar que el apoyo independiente tardard mucho tiempo en aparecer.
En efecto, lo que se necesita para que aparezca semejante apoyo
¢s una teoria de los cuerpos sélidos, una aerodindmica, y todas
estas ciencias estdn aun escondidas en el futuro. Pero su mision
estd ya bien definida, pues las suposiciones de Galileo, incluidas
sus hipdtesis ad hoc, son suficientemente claras y simples para
sefalar la direccién de la investigacion futura.

Obsérvese, dicho sea de paso, que el procedimiento de Galileo
reduce drasticamente el contenido de la dindmica. La diniamica



86 PAUL FEYERABEND

aristotélica constituia una teoria general del cambio, que com-
prendia la locomocién, el cambio cualitativo, la generacién y la
corrupcion, y ademas proporcionaba una base teérica a la brujeria.
La dindamica de Galileo y sucesores se ocupa sélo de la locomo-
cion, y solo de la locomocion de materia. Las otras clases de
movimientos son dejadas a un lado con la promesa (debida a
Demécerito) de que la locomocion serd capaz de explicar todo
movimiento. De este modo, se sustituye una teoria comprehensiva
y empirica del movimiento por otra teoria mucho mas estrecha,
més una metafisica del movimiento !, al igual que se sustituye una
experiencia ‘empirica’ por una experiencia que contiene elementos
especulativos. La contrainduccion, sin embargo, parece desempe-
nar ahora un papel importante tanto para las teotias como para los
hechos, y constituye una ayuda evidente para el avance de la
ciencia. Concluimos aqui las consideraciones iniciadas ¢n el capi-
tulo 6 y nos volvemos a otra parte de la campana propagandistica
de Galileo que se centra, no ya en las interpretaciones naturales,

I8 La llamada revolucion cientifica condujo a descubrimientos asombrosos y
amplio de modo considerable nuestros conocimientos de fisica, fisiologia y astro-
nomia. Esto se consiguio dejando de lado y considerando irrelevantes, cuando no
como existentes, aquellos hechos que servian de apoyo a la filosofia antigua. De
este modo, toda la evidencia a favor de la brujeria, la posesion demoniaca, ta
existencia del demonio, etc., fue eliminada de toda consideracion juntamente con
las “supersticiones’ que, en otro tiempo, dicha evidencia habia confirmado. El
resultado fue que ‘"hacia finales dc la Edad Mecdia la ciencia se separd de la
psicologia humana, de modo que los mayores esfuerzos de Erasmo y de su amigo
Vives, los mejores representantes del humanismo, no bastaron para conseguir su
aproximacion, y la psicopatologia quedé rezagada durante siglos detras del curso de
desarrollo iniciado por la medicina general y cirugia. Es un hecho... que el divorcio
.de la ciencia médica y la psicopatologia fue tan marcado que esta Gltima estuvo
siempre totalmente relegada al dominio de la teologia y de la ley eclesiastica y civil,
dos campos que de forma natural se alejaban cada vez mas y mas de la medicina...”
G. Zilboorg, M. D., The medical man and the Witch, Baltimore, 1935, 3 ss. y 70 ss.
La astronomia avanzd, pero nuestro conocimiento del hombre retrocedid a una
etapa anterior y mas primitiva. Otro ejemplo lo constituye la astrologia. "En los
primeros estadios de la mente humana’, escribe A. Comte (Cours de Philosophie
Positive, vol. 1II, 273-80, ed. Littre, Paris, 1936), ‘los lazos que conectaban las
astronomia con la biologia s¢ estudiaron desde un punto de vista muy diferente,
pero al menos fueron estudiados y no se dejaron al margen de toda consideracion,
como es tendencia comun en nuestros dias, bajo la influencia restrictiva de un
positivismo recién nacido e incompleto. A la quimérica creencia, sustentada por la
filosofia antigua, en la influencia fisiologica de las estrellas subyace el reconoci-
miento, fuerte aunque confuso, de la verdad de que los hechos de la vida depen-
dian de algin modo del sistema solar. Al igual que todas las inspiraciones primi-
tivas de la inteligencia del hombre, este sentimiento necesitaba ser corregido por la
ciencia positiva, pero no ser destruido; aunque, por desgracia, en ciencia, como en
politica, a veces resulta dificil reorganizar algo sin un corto periodo de destruccion’.



TRATADO CONTRA EL METODO 87

smo en el nicleo sensorial de nuestros enunciados observacio-
nales.

Replicando a un interlocutor que expresaba su asombro por el
pequeno nimero de copernicanos, Salviati, ‘que esta de parte de
Copérnico’ !9, aduce la siguiente explicacion: “Tu te extrafias de
que existan tan pocos seguidores de la opinién Pitagorica [referen-
tc al movimiento de la Tierra], mientras que yo estoy asombrado
de que exista alguno en estos dias que la haya abrazado y seguido.
Y no podré admirar suficientemente la notoria perspicacia de
quienes han considerado valida esta opinién y la han aceptado
como verdadera: éstos, por motivos puramente intelectuales, han
¢jercido semejante violencia sobre sus propios sentidos que prefie-
ren lo que la razon les dice a lo que la experiencia sensible
claramente les muestra como contrario. Pues los argumentos con-
tra el giro [rotacién] de la Tierra que ya hemos examinado (los
argumentos dinamicos discutidos antes) son, como hemos visto,
muy plausibles. Ademas, el hecho de que Ptolemaicos y aristotéli-
cos, junto con todos sus discipulos, los hayan considerado conclu-
yentes, constituye ciertamente un argumento muy fuerte a favor de
su eficacia. Por otra parte, las experiencias que contradicen con
toda claridad el movimiento anual [el movimiento de la Tierra
alrededor del Sol] son tan abrumadoras en su fuerza aparente que,
repito, mi asombro no tiene limites cuando considero lo que
Aristarco y Copérnico fueron capaces de hacer con la razén para
superar los sentidos, de modo que, desafiando a estos dltimos,
aquella se convirtiese en duena y sefiora de su creencia’ 1%,

Un poco mas adelante Galileo hace la observacion de que ‘ellos
[los copernicanos]| se fiaron de lo que su razon les decial?! y
concluye su breve exposicion de los origenes del Copernicanismo
diciendo que ‘con la razén como guia, él [Copérnico] continué
afirmando resueltamente lo que la experiencia sensible parecia
contradecir’. ‘No salgo de mi sorpresa’, repite Galileo, ‘por el
hecho de que €l siempre estaba dispuesto a ratificarse en la afirma-
cion de que Venus podria girar alrededor del Sol y que podria

U9 Dialogue, op. cit., 131 y 256.

120 fbid., 328. Otras veces Galileo habla de modo mas beligerante y dogmatico, y,
en apariencia, sin tener conciencia alguna de las dificultades mencionadas en este
pasaje. Cf. sus notas preliminares a la carta dirigida a la Gran Duquesa Cristina,
Opera, V, 367.

121 fbhid., 335.



88 PAUL FEYERABEND

estar seis veces mds lejos de nosotros en un momento que en otro,
y sin embargo se ve siempre igual, cuando hay momentos que
deberia aparecer cuarenta veces mayor’ 12,

Las ‘experiencias que contradicen con toda claridad el movi-
miento anual’ y que ‘son mas abrumadoras en su fuerza aparente’
que incluso los argumentos dindmicos anteriores, consisten en el
hecho de que ‘Marte, cuando estd cerca de nosotros... tendria que
verse sesenta veces mayor que cuando estd en su punto mas
distante. Sin embargo, no se percibe semejante diferencia. Por el
contrario, cuando Marte estd en oposicion al Sol y cerca de
nosotros solo aparece como cuatro o cinco veces mayor que
cuando, en conjuncidon con él, se encuentra oculto detras de los
rayos del Sol 123,

‘Otra gran dificultad nos viene planteada por Venus que, si se
mueve alrededor del Sol como dice Copérnico, unas veces estaria
detras del Sol y otras a este lado del mismo, alejandose y aproxi-
mandose hacia nosotros tanto como el diametro del circulo que
describiera.

Segin esto, cuando Venus se encuentra debajo detl sol y muy
cerca de nosotros, su disco deberia aparecernos poco menos que
cuarenta veces mayor que cuando se encuentra al otro lado del sol
y cerca de su conjuncidén. Sin embargo, la diferencia es casi
imperceptible 124,

En uno de sus primeros ensayos, ‘Il Sagiatore’, Galileo se
expresa todavia de modo mas brusco. Al explicar a un adversario
que habia planteado la polémica del copernicanismo, Galileo hace
la observacion de que ‘ni Tycho ni otros astronomos, ni siquiera el
mismo Copérnico, podian refutar claramente (a Prolomeo) puesto
que se interponia siempre en su camino un argumento muy impor-
tante sacado del movimiento de Marte y Venus'. (Este ‘argumen-
to’ se menciona de nuevo en el Didlogo, y es el que acabamos de
citar aqui). La conclusién de Galileo es que ‘los dos sistemas’ (el
Copernicano y el Ptolemaico) son ‘seguramente falsos’ 12°.

Comprobamos otra vez que la idea que Galileo tenia sobre el

122 Ibid., 339.

123 Ibid., 334.

124 Para los detalles referentes al estudio de la variacidn de las magnitudes
planetarias, cf. el Apéndice I del presente capitulo.

125 11 Sagiatore, citado segin The Controversy on the Comets of 1918, op. cit.,
184.



TRATADO CONTRA EL METODO 89

origen del copernicanismo difiere de modo notable de las exposi-
ciones histdricas mas comunes. Galileo no sefiala nunca los hechos
nievos que prestan apoyo inductivo a la idea del movimiento de la
Tierra, ni menciona ninguna observacion que refute el punto de
vista geocéntrico y conceda la razon al copernicanismo. Por el
contrario, sefiala que no sélo Ptolomeo sino el mismo Copérnico
estan refutados por los hechos'2¢y alaba a Aristarco y a Copérnico
por no haber abandonado su posicién ante dificultades tan enor-
mes. Les alaba por haber procedido contrainductivamente.

Esta, sin embargo, no es la historia completal?’. Pues, aunque
pudiera admitirse que Copérnico obraba de buena fe!?®, también
puede decirse que Galileo se encontraba en una posiciéon comple-
tamente distinta. Galileo en ultimas instancias inventé una nueva
dindmica e invento el telescopio. La nueva dindmica, se estara dis-
puesto a senalar, elimina la inconsistencia existente entre el movi-

126 Esta afirmacion se refiere al periodo anterior del final del siglo xvi; cf. Derek
1. de S. Prive, *Contra-Copernicus: A Critical Re-Estimation of the Mathematical
Planctary Theory of Ptolemy, Copernicus and Keplet', Critical Problems in the
History of Science, ed. M. Clagett, Madison, 1959, 197-218. Price solo se ocupa de
las dificultades cinemdticas 'y dpticas de los nuevos puntos de vista. (Una conside-
racion de las dificultades dinamicas fortaleceria ain mas su tesis). Price indica que
‘un sistema geostatico o heliostatico que emplee circulos  excéntricos (0 sus
equivalentes) con epiciclos centrales, puede explicar en las mejores condiciones
todos los movimientos angulares de los planetas con un grado de precisién superior
a 6"... exceptuando solo la teoria especial que hace falta para explicar... Mercurio y
excentuando ademds el planeta Marte que presenta desviaciones superiores a 30
segun tal teorfa. (Esto es) ciertamente mejor que la precision de 10 establecida por
el mismo Copérnico como meta satisfactoria para su teoria que era dificil de
contrastar, en especial teniendo en cuenta el hecho de que la refraccion (casi 1° en
el horizonte) no se tomaba en consideracion en tiempos de Copérnico, y que las
bases observacionales de las predicciones dejaban mucho que desear.

Carl Schumacher (Untersuchungen iiber die ptolemdische Theorie der unteren
Planeten, Minchen, 1917) ha descubierto que las predicciones referentes a Mercu-
rio y a Venus realizadas por Ptolomeo difieren a los sumo en un valor de 30’ de las
de Copérnico. Las desviaciones descubiertas entre las predicciones modernas y las
de Ptolomeo (y Copérnico), que en el caso de Mercurio pueden alcanzar hasta 79,
se deben principalmente a constantes falsas y a condiciones iniciales, incluido un
valor incorrecto de la constante de precision. Para la versatilidad del esquema
Ptolemaico, cf. N. R. Hanson, /Isis, num. 51, 1960, 150-8.

127" Algunas de las afirmaciones historicas que se hacen en este capitulo y en los
siguientes, hasta el capitulo II inclusive, y las inferencias obtenidas a partir de ellos,
han sido impugnadas en un reciente ensayo aparecido en Studies in the History and
Phitosophy of Science, Mayo 1973, 11-46; este ensayo fue elaborado por P. K.
Machamer con la ayuda de G. Buchdahl, L. Laudan y otros expertos. Una
discusién del ensayo puede encontrarse en el Apéndice 2 del presente capitulo.

128 Que no lo hacia puede verse en la nota 114, capitulo 8, y nota 124, capitulo 9
del presente ensayo.



90 PAUL FEYERABEND

miento de la Tierra y las condiciones que influyen sobre nosotros y
las que influyen en la atmosfera!?®. El telescopio, por su parte,
eliminaria el conflicto ‘ain mas evidente’ entre los cambios del
brillo aparente de Marte y Venus tal y como se predicen sobre la
base del esquema copernicano y como se perciben por el ‘ojo
desnudo’. Este punto de vista, dicho sea de paso, es también el de
Galileo. Este ultimo admite que *si no fuera por la existencia de un
sentido superior y mejor que el sentido comuin y natural, que
uniera sus fuerzas con las de la razdén, hubiera sido mucho mas
recalcitrante para con el sistema copernicano’!®. Dicho ‘sentido
superior y mejor’ es, desde luego, el Telescopio, uno se siente
inclinado a sefalar que el procedimiento, en apariencia contrain-
ductivo, fue de hecho un proceso de induccién (o de conjetura
mas refutacidon mas nueva conjetura), pero basado ahora sobre¢
una experiencia mejor, que contiene no solo mejores intérpreta-
ciones naturales sino ademés un nuacleo sensorial mejor del que
disponian los predecesores aristotélicos de Galileo™!. Vamos a
examinar ahora este punto con cierto detalle.

El telescopio es ‘un sentido superior y mejor’ que proporciona
evidencia nueva y mds fiable para juzgar cuestiones astrondmicas.
(Cémo se examina esta hipotesis y qué argumentos se ofrecen en
su favor?

En el Sidereus Nuncius 32 obra que contiene sus primeras obser-
vaciones con el telescopio y que constituyé la primera contribucién
importante para su fama, Galileo escribe que ‘consiguié (la cons-
trucciéon de su telescopio) a través de un profundo estudio de la
teoria de la refraccion’. Esta afirmacidn sugiere que Galileo tenia
razones tedricas para preferir los resultados de las observaciones
telescopicas a las observaciones realizadas con el ojo desnudo.
Pero la razén particular que aduce —su conocimiento profundo de
la teoria de la refraccion— no es correcta ni suficiente.

Dicha razdn no es correcta porque existen serias dudas respec-
to al conocimiento que poseia Galileo de aquellas partes de la
Optica fisica de su tiempo que eran relevantes para la comprension

129 Ptolomeo, Syntaxis, i, 7.

30 Dialogue, op. cit., 328.

131 Para este punto de vista, cf. Ludovico Geymonat, Galileo Galilei. Trad. al
inglés de Stillman Deake, Ne5 York, 1965 (primera edicion italiana, 1957), 184.

132 The Sidereal Messenger of Galileo Galilei. Trad. al inglés de E. St. Carlos,
Londres, 1880, reeditado por Dawsons of Pall Mall, 1960, 10.



TRATADO CONTRA EL METODO 91

de los fenémenos telescopicos. En una carta a Giuliano de Medici
del 1 de Octubre de 16103, mas de medio afio después de la
publicacion de su Sidereus Nuncius, Galileo le pide una copia de
la Optica de Kepler, escrita en 160434, indicandole que aitin no ha-
bia podido obtenerla en Italia. Jean Tarde, quien en 1614 habfa pe-
dido informacion a Galileo sobre la construccion de telescopios de
amplificacion prefijada, registra en su diario que Galileo conside-
raba el asunto como muy dificil y que la Optica de Kepler de
1611'% le habia parecido tan oscura que ‘seguramente no la enten-
deria ni su propio autor’'**. En una carta a Liceti, escrita dos
anos antes de su muerte, Galileo hace la observacién de que, hasta
donde €l estaba enterado, la naturaleza de la luz yacia todavia en
la oscuridad'?”. Aun cuando consideremos estas afirmaciones con
¢l cuidado que requiere el caso de un autor extravagante como
Galileo, hemos de admitir que sus conocimientos de Optica eran,
con mucho, inferiores a los de Kepler'*. A la misma conclusién

133 Galileo, Opere, Edit. Naz., X, 441.

Y Ad Vitellonem Paralipomena quibus Astronomiae Pars Optica Traditur,
Frankfurt. 1604. Las cttas de esta obra se haran segun la edicion de Franz Hammer,
Johannes Kepler, Gesammelte Werke, vol. 11, Munich, 1939, y nos referiremos a
ella como la “optica de 1604°. Era la unica éptica util que existia en este tiempo. El
motivo que despertd la curiosidad de Galileo fue, con toda seguridad, las muchas re-
ferencias a esta obra que hace Kepler en su réplica al Sidercus Nuncius. Para la his-
toria de esta réplica, cf. Kepler's Conversation with Gaalileo’s Sidereal Messenger.
Trad. inglesa de E. Rosen, New York, 1865. Las muchas referencias a la primera obra
contenidas en esta Conversation fueron interpretadas por algunos enemigos de
Galileo como un signo de que “la mascara habia sido arrancada de su cara’ (G.
Fugger a Kepler, 28 de mayo de 1610, Galileo, Opere, vol. X, 361) y de que él
(Kepler) era ‘quien se la habia arrancado’, Maestlin to Kepler, 7 de agosto
(Galileo, Opere, vol. X, 428). Galileo debié recibir la Conversation de Kepler
antes del 7 de mayo (Opere, X, 349) y acusa el recibo de la misma en carta a
Kepler del 19 de agosto (Opere, X, 421). :

B35 Dioptrice, Augsburg, 1611, Werke, vol. IV, Munich, 1941. Esta obra se
escribid después de los descubrimientos de Galileo. La referencia que Kepler hace
de ellos en el prefacio ha sido traducida por E. St. Carlos, op. cit., 37, 79 ss. El
problema al que se refiere Tarde se trata de la Diopirice de Kepler.

136 Geymonat, op. cit.. 37.

137 Carta a Liceti del 23 de junio de 1640. Opere, VI, 208.

138 Kepler, el autor mas notable y estimable de entre los contemporaneos de
Galileo, da una clara explicacion de las razones por las que, a pesar de sus
conocimientos superiores en materia de Optica, ‘rechazé el proyecto de construir el
artificio’. *Usted, sin embargo’, dirigiéndose a Galileo, ‘merece mi elogio. Pues,
dejando a un lado todos los recelos, se centré directamente en la experimentacion
visual® (Concersation, op. cit., 18). Falta por anadir que Galileo, debido a su
deficiente conocimiento de la optica, no tenia ningin ‘recelo’ que desechar:
‘Galileo... era completamente ignorante en la ciencia de la Optica, y no es
demasiado atrevido suponer que esta ignorancia fue un accidente feliz tanto para él



92 PAUL FEYERABEND

llega el profesor E. Hoppe, quien resume Ia situacién del siguiente
modo:

‘La afirmacién de Galileo de que, habiendo tenido noticias del
telescopio de Duque, reconstruyé el aparato mediante cilculo
matematico, debe tomarse con mucha precaucion; pues en sus
escritos no se encuentra calculo alguno y el informe, por carta, que
hace de su primer esfuerzo dice que no habia disponibles lentes
mejores; seis dias después encontramos a Galileo camino de
Venecia con una pieza mejor para ofrecerla como regalo al Duce
Leonardo Donati. Todo esto no se parece en nada a un calculo; se
parece mas a un procedimiento de ensayo y error. El célculo pudo
haber sido muy bien de una clase diferente, y en esto si tuvo éxito,
pues el 25 de agosto de 1609 su salario se habia multiplicado por

N

tres 139, S

como para la humanidad en general’, Ronchi, Scientific change, ed. Crombie,
Londres, 1968, 550.

139 Die Geschichte der Optik, Leipzig, 1926, 32. Este juicio de Hoppe sobre la
invencion del telescopio es compartido por Wolf, Zinner y otros. Huyghens sefala
que habria sido necesaria una inteligencia sobrehumana para inventar el telescopio
basandose en la fisica y geometria disponibles. Después de todo, dice Huyghens,
todavia no comprendemos el funcionamiento del telescopio. (‘Dioptrica’, Hugenii
Opuscula Postuma, Ludg. Bat., 1903, 163, parafraseada por A. G. Kistner,
Geschichte der Mathematik, vol. 1V, Gétingen, 1800, 60).

Varios autores, cuya falta de imaginacion y temperamento encaja perfectamente
bien con sus elevados standards morales, quedaron desilusionados ante las numero-
sas pruebas de debilidad humana que ofrece Galileo, y han intentado por todos los
medios explicar sus acciones como un resultado de elevados (y estériles) motivos.
Un episodio poco importante, como es el silencio de Galileo acerca de los descu-
brimientos de Copérnico en su Trattato dellu Sfera (Opere, 11, 211 ss. En este
lugar se menciona la idea del movimiento de la Tierra, pero no el nombre de
Copérnico), en un tiempo en que, seglin algunos, Galileo habia aceptado ya el
credo copernicano, ha provocado una investigacion de altos vuelos y ha conducido
a alguna conveniente hipdtesis ad hoc incluso en autores tan desenfadados como L.
Geymonat (op. cit., 23). Sin embargo, no existe ninguna razén por la que un
hombre, y un hombre extremadamente inteligente por cierto, debiera conformarse
a los criterios de los cuadros académicos de hoy dia, y por la que no debiera
intentar seguir su propio camino para promover sus intereses. Ciertamente, no deja
de ser un extrano principio moral aquel que exige a un pensador ser un portavoz
que so6lo ‘exprese’ lo que crea ser ‘verdad’ y que nunca mencione lo que crea que
no lo es. (;Es esto lo que exige la bisqueda contemporanea de la autenticidad?).
Un punto de vista tan puritano como el que acabamos de mencionar constituye una
base demasiado ingenua para comprender a un hombre de finales del Renacimiento
y principios de! Barroco. Ademas, el charlatdn Galileo tiene un caracter mucho
mas interesante que el estrecho ‘mvestigador de la verdad’ al que, normalmente, se
nos incita a reverenciar. Por dltimo, y como hemos visto, sélo por medio de juegos
de manos podia conseguirse progreso en esta época. Cf. también la nota 19 del
presente capitulo.

Las maquinaciones propagandisticas de Galileo estan influidas por el reconoci-



TRATADO CONTRA EL METODO .93

Procedimiento de ensayo y error quiere decir que ‘en el caso
del telescopio, fue la experiencia y no las matemaéticas lo que llevé
a Galileo a una fe firme en la fiabilidad de su invento’!“0. Esta
scgunda hipotesis sobre el origen del telescopio, también se en-
cuentra apoyada por el testimonio de Galileo, cuando éste escribe
que ha comprobado el telescopio ‘cien mil veces sobre cien mil
cstrellas y otros objetos’'*l. Semejantes comprobaciones alcanza-
ron grandes y sorprendentes éxitos. La bibliografia contemporanea
—cartas, libros y octavillas de chismes— testifica la impresién
extraordinaria que produjo el telescopio como medio para mejorar
la vision terrestre.

Julio César Lagalla, profesor de filosofia en Roma, describe
una reunién que tuvo lugar el 16 de Abril de 1611, y en la que
Galileo hizo una demostracion de su invento: ‘nos encontrabamos
¢n la cima del Janiculum, cerca de la puerta de la ciudad llamada

miento de que las instituciones establecidas, las condiciones sociales y los prejuicios
pueden obstaculizar la aceptacion de las nuevas ideas, y por el reconocimiento de
que, en consecuencia las nuevas ideas han de introducirse de manera ‘indirecta’
intentando lazos entre las circunstancias de su origen y las fuerzas que podrian
poner en peligro su superviviencia. Haciéndolo asi en el caso de la doctrina copér-
nicana, Galileo se sali6 mas de una vez del recto camino de la verdad (cualquier
cosa que esto pueda ser). En su carta a la Gran Duquesa Cristina (citada segin St.
Drake, Discoveries and Opinions of Galileo, New York, 1957, 17-8) dice Galileo
que “Copérnico... no solo era catdlico, sino que ademas era sacerdote y candnigo.
Era tan estimado por la Iglesia que cuando el Concilio Laterano, convocado por
Leon X, tomo la decision de corregir el calendario eciesiastico, Copérnico fue
tlevado a Roma desde la regién mas remota de Alemania para encargarse de la
reforma’. Pero en realidad, Copérnico nunca recibié las Ordenes, no fue llamado a
Roma, y el calendario gregoriano se decidié contra Copérnico. ;Entonces, por qué
Galileo falsed este aspecto de la biografia de Copémicco? ;Se comprometié, como fiel
catolico, en el valiente intento de salvar a su iglesia de cometer el grave disparate
[?] de condenar como herético al Copernicanismo? A lo largo de su febril campaiia,
Galileo hizo varias afirmaciones histéricas falsas sobre Copérnico, encaminadas
todas ellas a unir al astronomo revolucionario con la Iglesia Catdlica Romana de
forma mucho mas intima de lo que autorizaban los propios hechos’. Rosen,
biografia de Copérnico en Three Copernican Treatises, New York, 1971, 320. Esto
nos recuerda la observacién de Kant referente a que mentir ‘por ahora (puede)
tener la funcion de hacer salir a la humanidad de su rudo pasado’, Critica, B 776,
15.

40 Geymonat, op. cit., 39.

141 Carta a Carioso, 24 de mayo de 1616, Opere, X, 357; Carta a P. Dini, 12
mayo de 1611, IX, 106: ‘y no puede ponerse en duda que, durante un periodo de
dos afos, he comprobado mi instrumento (o mejor dicho, docenas de instrumentos)
sobre cientos de miles de objetos, proximos y lejanos, grandes y pequenos,
luminosos y opacos; por tanto, no veo ¢cdmo pueda caber en la cabeza de alguien
que yo haya quedado ingenuamente defraudado por mis observaciones’. Los ciento
de miles de experimentos nos traen a la memoria uno de Hooke, y son, con toda
probabilidad, igualmente espireos. Cf. nota 151 del capitulo 10.



94 PAUL FEYERABEND

del Espiritu Santo, donde se dice que en otro tiempo se levantaba
la villa del poeta Marcial, y que ahora es propiedad del Muy
Reverendo Malavasia. Sirviéndonos.de este instrumento, veiamos
el palacio del muy ilustre Duque Altemps, situado en las colinas de
Toscana, de forma tan clara que con toda facilidad podiamos
contar cada una de sus ventanas, incluidas las mas pequenas; y
nos encontrabamos a una distancia de dieciseis millas italianas.
Desde el mismo lugar, podiamos leer las epistolas de la galeria,
que Sixto mandé construir en Letran para las bendiciones, de
forma tan clara que incluso distinguiamos los espacios esculpidos
entre las epistolas, y la distancia es por lo menos de dos millas 42,

Otras informaciones confirman cste suceso y otros similares;

Galileo '** mismo se refiere al ‘nimero e importancia de lps benefi-
. . \ .

cios que cabe esperar aporte el instrumento para su uso en tierra o

142 Lagalla, De phaenomenis in orbe lunae noti telescopie usa a D. Galileo

Galilei nunc iternm suscitatio physica disputatio (Venecia, 1612), 8, citado segin
E. Roosen, The Naming of the Telescope, New York, 1957, 54. Los informes
regulares (Avcisi) del Ducado de Urbino sobre los sucesos y chismes que corrian
por Roma contienen la siguiente noticia del Suceso: “Galileo Galilei, el matema-
tico, llegd desde Florencia antes de la Pascua de Resurreccion. El anteriormente
profesor de Padua, esta contratado en la actualidad por ¢l Gran Duque de Toscana
con un salario de 1.000 escudos. Galileo ha observado el movimiento de las
estreflas con el occiali, que ¢1 ha inventado o, mejor dicho, perfeccionado. Contra
la opinion de todos los filésofos antiguos, dcclara que existen cuatro estrellas o
planetas mas, que son satélites de Jupiter y a las que Galileo Hama los cuerpos
Mediceos, asi como dos acompanantes de Saturno. Galileo ha discutido su punto de
vista con el jesuita padre Clavius. El jueves por la noche, en la propiedad dc
Monsecior Malavasia situada al otro lado de la puerta de S. Pancracio, un lugar alto
y abierto, se celebré un banqucte en su honor ofrecido por Federico Cesi, marqués
de Monticelli y sobrino del Cardenal Cesi, quien iba acompanado de su pariente
Paul Monaldesco. Entre los reunidos se encontraba Galileo; un flamenco llamado
Terrentino; Persio, del séquito del cardenal Cesi; (La) Galla, profesor en la
universidad de Roma; el Griego, matematico del cardenal Gonzaga; Piffari, profe-
sor en Siepa; y unas ocho personas mas. Algunos de ellos acudieron expresamente
para llevar a cabo esta observacion, y aun cuando permanecieron reunidos hasta la
una de la mafiana, no llegaron a un acuerdo en sus respectivos puntos de vista
(citado segun Rosen, op. cir., 31).

M3 Sideral Messenger, op. cit., 11. Segin Berellus (De Vero Telescopii Invento-
re, Hague, 1656, 4), Moritz comprob6 inmediatamente el valor militar del telesco-
pio y ordené que el invento atribuido por Berellus a Zacharias Jansen se mantuviera
en secreto. Asi pues, el telescopio empez6 siendo, al parecer, un arma secreta y
solo después se aplicd a usos astronémicos. Existen muchas anticipaciones del
telescopio en la literatura de la época, pero en su mayor parte pertenecen al
dominio de la magia natural y se usaban de acuerdo con ella. Un ejemplo lo
constituye Agrippa von Nettesheim, quien en su libro sobre filosofia oculta (escrito
en 1509, libro II, capitulo 23) escribe: ‘et ego novi ex illis miranda conficere, et
specula en quibus quis videre poterit quaecunque voluerit a longissima distantia’.


http://Sirviendonos.de

TRATADO CONTRA EL METODO 95

mar. El éxito terrestre del telescopio estaba, por tanto, ascgu-
rado. Pero su aplicacidon a las estrellas constituia un asunto com-
pletamente diferente.

‘Asi pues, puede suceder que el juguete de una época llegue a convertirse en el
tesoro precioso de otra’. Henry Morley, The Life of Cornelius Agrippa von Nettes-
heim, vol. 11, 166.



APENDICE 1

Las variaciones en magnitud de los planetas desempeiid ocasio-
nalmente un importante papel en el desarrollo de la teoria plane-
taria. Segiin Simplicio, De Coelo, 11, 12, Aristételes se habia per-
catado del fenémeno pero no revisé su astronomia de las esferas
concéntricas. Hiparco ordend las magnitudes de las estrellas fijas
en una escala numérica, desde el 1 (las estrellas mas brillgntes) al 6
(estrellas apenas visibles), estableciendo esta escala de estrellas
segun la visibilidad que exibian al amanecer Zinner, Entstchung
und Ausbreitung der Kopernikanischer Lehre, Erlangen, 1943,
30), después de ello infiri6 movimientos radiales a partir del
cambio de brillo en las estrellas fijas (Plinio, Hist. Nat., 11, 24) y
en los planetas (11, 3). Ptolomeo, Syntaxis, 1X, 2, define el objeto
de la teoria planetaria como la tarea de mostrar que ‘todas las
anomalias aparentes se resuelven con la ayuda del movimiento
circular de (velocidad angular constante), y procede a tratar las
dos anomalias del movimiento sin mencionar siquiera el brillo de
las estrellas. Ptolomeo ‘salva’ las anomalias en el sentido de que
las explica en términos de circulos que se mueven con velocidad
angular constante, pero no en el sentido de que descubra una
féormula arbitraria para predecir fenémenos (F. Krafft, Beitrdge
zur Geschichte der Weissenschaft und Technik, Nam. S, Wiesba-
den, 1955, 5 ss., defiende que este sentido de ‘salvar’ es el sentido
correcto). De acuerdo con Simplicio, De Coelo, 11, 12, y Proclo,
Hypotyposis, 1, 18, los fendmenos que han de ‘salvarse’ en este
sentido incluyen el hecho de que ‘los planetas mismos cambian de
brillo’ y este cambio queda salvado ‘por las excéntricas y epiciclos’
(Hypot., VII, 13). Posteriormente, cuando la maquinaria a base de
epiciclos se consideré un mero artificio de calculo (para referen-
cias cf. Duhem, To save the Phenomena, Chicago, 1969), el
cambio de brillo fue eliminado del dominio de los fenémenos que
habian de salvarse, e incluso se empleé ocasionalmente como
argumento contra una interpretacion literal del cambio de distan-



TRATADO CONTRA EL METODO 97

cia entre la Tierra y el planeta en cuestion (ver mas adelante,
cuando se habla de Osiander). Sin embargo, algunos astrénomos
cmplearon la discrepancia entre la variaciéon de distancia, calculada
segin alguna versién de la doctrina de Ptolomeo, y los cambios
rcales en magnitud, como argumento contra el sistema de epici-
clos. Ejemplos de estos iltimos son Enrique de Hesse, De im-
probatione concentricarum et epicyclorum (1364), y el maestro
Julmann, Tractatus de reprobationubus epicyclorum et eccentri-
corum (1377) (parafraseado por Zinner, 81 ss.). De acuerdo con
L:inrique de Hesse, el brillo de Marte, segin los calculos efectuados
por al-Farghani, varia en una proporcién de, aproximadamente,
1:100; mientras que si comparamos a Marte con una bujia situada
primero a una distancia tal que la bujia se asemeje a Marte en su
momento de mas brillo, y luego la trasladamos a una distancia diez
veces mayor, se descubre que deberia ser invisible en su minimo.
k2l maestro Julmann calcula los cambios de magnitud en 42: 1, para
¢l caso de Venus, 11: 1 para Marte, 4: 1 para la luna y 3: 1 para
Jupiter, todos estos calculos, dice Julmann, estan en contradiccién
con las observaciones. Regiomontano se refiere a cambios impro-
bables de brillo en Venus y Marte (Zinner, 133).

Empleando los datos de Syntaxis, X, 7, un calculo para Marte
arroja una variacion del diametro, de aproximadamente, 1: 8; y
una variaciéon del disco de 1: 64 (lo cual de acuerdo con la 6ptica
de Euclides, se considera la medida correcta de la variacion del
brillo). La variacién real es de cuatro magnitudes, a saber entre 1:
16 y 1: 28, 1. e.: entre una y cuatro magnitudes diferentes de las
magnitudes calculadas (esta amplitud se debe a la amplitud en la
base de las magnitudes). En el caso de Venus la diferencia todavia
es mas notable. Copérnico, De Revol., capitulo 10, paragrafo
ultimo, y Rheticus, Narratio Prima en E. Rosen (ed.), Three
Copernican Treatises, New York, 1969, 137, considera que el
problema esta solucionado, pero no lo esta. En el Comentariolus,
los valores para Marte son los siguientes: radio del ‘gran circulo’,
23; radio del deferente, 38; radio del primer epiciclo, 5 (cf. Rosen,
op. cit., 74, 7T7), en consecuencia la distancia mas larga/la distancia
mas corta ~ 50 + (38—25) + 5/ (38-25) — 5 ~ 8 como antes (Ga-
lileo, op. cit., 321 s., da el valor 1 : 8 para Marte y 1 : 6 para
Venus); si las estimaciones de las magnitudes disponibles en los
siglos xiv hasta el xvi eran suficientemente precisas para descubrir
una discrepancia entre predicciones ptolemaicas y las variaciones



98 PAUL FEYERABEND

reales —y Enrique de Hesse, Regiamontano y Copérnico creian
que lo eran— entonces el problema de las magnitudes planetarias
aparece en Copérnico sin cambio alguno (ésta es también la
opiniéon de Derek Price, ‘Contra Copernicus’, loc. cit., 213).

El malicioso Osiander es consciente de esta situacion, menciona
el problema en su introduccion al De Revol. y lo convierte en un
argumento a favor del caracter ‘hipotético’, es decir, instrumenta-
lista, de la cosmologia copernicana. He aqui sus palabras: ‘No es
necesario que estas hipotesis sean verdaderas; ni siquiera es nece-
sario que sean probablemente verdaderas; es suficiente con que con-
duzcan a cédlculos que estén de acuerdo con los resultados observa-
cionales, excepto para aquéllos que sean tan ignorantes en materia
de geometria y de dptica que estén dispuestos a considerar el
epiciclo de Venus como algo verdadero y a asumir que dicho
epiciclo es la causa de que Venus vaya unas veces cuarenta grados
(o mas) delante del sol, y otras veces la misma distancia detras de
él. Pues quien no ve que esta suposicion implica necesariamente
que el didmetro del planeta, cuando se encuentra cerca de la
Tierra debe ser cuatro veces mayor que cuando dicho planeta se
encuentra en el punto mds alejado de la Tierra, y que su cuerpo
debe ser mds de sesenta veces mayor;, hecho éste que estd
contradicho por la experiencia de todos los tiempos'. (El subra-
yado es mio).

El pasaje que acabo de subrayar suele ser suprimido tanto por
los criticos como por los amigos de Osiander (Duhem, 66, aduce
citas de Osiander anteriores y posteriores a este pasaje, pero omite
el pasaje mismo), sin embargo estas lineas explican la naturaleza
de su instrumentalismo. Sabemos que Osiander era instrumenta-
lista por razones filoséficas tanto como por razones tacticas (carta
a Rheticus del 20 de abril de 1541, reimpresa en K. H. Burmeister,
Georg Joachim Rheticus, 111, Wiesbaden, 1968, 25) y porque el
instrumentalista contaba con una poderosa tradicién en astronomia
(carta a Copérnico del 20 de Abril de 1541, traducida en Duhem,
68). Ahora nos percatamos de que ademads tenia razones fisicas
para sustentar esta filosofia. Copérnico interpretado de modo
realista, era inconsistente con hechos obvios. Popper no menciona
este punto en su pomposo ‘Three Views concerning Human Know-
ledge’, Conjectures and Refutations, New York, 1962, 91 ss.,
donde se cita el pasaje anterior de Osiander, pero s6lo hasta la
palabra ‘excepto’ que introduce las razones fisicas de su maniobra.



TRATADO CONTRA EL METODO 99

De este modo, el Osiander de Popper parece ser un filgsofo
dogmatico Popperiano: toma las refutaciones completamente en
serio. Cf. ademéas mi ensayo ‘Realism and Instrumentalism’ en The
Critical Approach, compil. Bunge, New York, 1964. El argumento
de Osiander es examinado y rechazado de modo contundente por
Bruno, La Cena de le Ceneri, Opere Italiane, 1, ed. Gentile, Bari,
1907, 64: ‘La magnitud aparente de un objeto brillante no nos
permite inferir su magnitud real o su distancia’. Esto es verdad,
pero Galileo no lo acepta, pues nccesitaba de esta dificultad en
orden a aumentar su propaganda del telescopio.



APENDICE 2

El ensayo de Machamer, aun cuando se propone convertir a
Galileo en un guia autorizado y en un docto metodélogo, no
invalida mi argumento principal: Galileo viol6 reglas importantes
del método cientifico que fueron inventadas por Aristoteles, corre-
gidas o mejoradas por Grosseteste (entre otros), y canonizadas por
los positivistas 16gicos (tales como Carnap y Popper); Galileo tuvo
€xito precisamente porque no siguié dichas reglas; sus contempo-
raneos, con muy pocas excepciones, superaron dificultades funda-
mentales que existian en aquella época, y la ciencia moderna se
desarrollé con rapidez y en la direccién ‘correcta’ (desde el punto
de vista de los amantes de la ciencia de hoy dia), debido precisa-
mente a esta negligencia. /Bienaventurada ignorancia! Y al revés,
una aplicaciéon mas precisa de los canones del método cientifico,
una busqueda mas precisa de los hechos relevantes, una actitud
mas critica, lejos de acelerar el desarrollo de la ciencia, la hubiese
conducido a su estancamiento. Tales son los puntos que he preten-
dido establecer en mi estudio de Galileo. Teniendo en cuenta estos
puntos ;qué podemos decir sobre los argumentos de Machamer y
seguidores?

‘Al examinar un punto determinado’, escribe Machamer, ‘Feye-
rabend sistematicamente... ignora otros pasajes relevantes’; con
ello Machamer quiere decir que yo s6lo examino los que creo ser
los puntos débiles de Galileo y que paso por alto los muchos
argumentos maravillosos que éste tiene en favor del movimiento
de la Tierra. Teniendo en cuenta mi objetivo, hubiera podido
obrar impunemente asi; pues en orden a mostrar que la afirmacién
‘todos los cuervos son negros’ se defiende con medios cuestionables,
es suficiente con producir un cuervo blanco y descubrir los intentos
de ocultarlo, convirtiéndolo en un cuervo negro o amedrentando a
la gente para que crea que es realmente negro; se pueden ignorar
impunemente los muchos cuervos negros que existen fuera de toda
duda. En orden a mostrar que ‘la Tierra se mueve’ se defiende con



TRATADO CONTRA EL METODO 101

medios cuestionables, es suficiente con producir una sola dificultad
a este punto de vista y descubrir todos los intentos de ocultarla
o de convertirla en una evidencia que apoye a dicho punto de
vista, también aqui se pueden ignorar impunemente los buenos
tantos que tiene la hipdtesis a su favor que, dicho sea de paso, son
mucho mas fragiles y ambiguos en el caso de Galileo que en el
caso de los cuervos: las fases de Venus que menciona Machamer,
no hacen mas plausible el movimiento terrestre, como él mismo
(;Tycho!) observa; y Galileo las traza también erroneamente,
afiadiendo asi evidencia contra su punto de vista. La teoria de las
mareas, que Machamer introduce en un lugar prominente como
un argumento muy importante en favor del movimiento de la
Tierra, sélo puede asumir esta funcién haciendo caso omiso de sus
dificultades (que eran lo suficientemente grandes como para ser
conocidas incluso por el marinero mas torpe), de la misma forma
que Galileo decidié hacer caso omiso de la evidencia contra el
movimiento de la Tierra (esto lo admite Machamer, 9). El hecho
—sl es que ello constituye un hecho— de que algunas inteligencias
menores, de entre los contempordneos de Galileo, encontraran su
teoria interesante, se familiarizaran con ella y trabajaran en ella,
s6lo prueba mi punto de vista, a saber que la investigacion viola
siempre las reglas metodolégicas mas importantes y no puede
proceder de otra forma. La mayor coherencia del sistema coperni-
cano, p. 12, constituye un ejemplo especialmente malo para Macha-
mer y un ejemplo especialmente bueno para mi: en el Comenta-
riolus Copérnico habia producido un sistema que era simple, y mds
coherente que el sistema Ptolemaico. Pero cuando publico el De
Revolutionibus, 1a mayor simplicidad y coherencia habian desapa-
recido ante la exigencia de una representacion precisa de los movi-
mientos planetarios. Galileo hizo caso omiso de esta pérdida de
coherencia y simplicidad, pues hizo caso omiso de todos los epi-
ciclos. Volvid a una teoria ain mas primitiva que la teorfa del
Comentariolus que es empiricamente inferior a la de Ptolomeo.
Yo no le critico por ello (ni por su silencio sobre el problema del
movimiento planetario). Muy al contrario, pienso que era la unica
forma en que podia progresarse. En orden a conseguir progreso,
hemos de retroceder respecto de la evidencia, reducir el grado de
adecuaciéon empirica (el contenido empirico) de nuestras teorias,
abandonar lo que ya hayamos conseguido, y empezar de nuevo.
Casi todos los metoddlogos contemporaneos, incluido Machamer,



102 PAUL FEYERABEND

piensan de otro modo; y éste es el punto de vista que deseo
defender.

Para resumir esta parte del debate: teniendo en cuenta mi
proposito, podia omitir impunemente los «argumentos» que ofrece
Galileo en favor del movimiento de la Tierra. Ahora bien, asiadir
al debate estos argumentos refuerza mi punto de vista.

Ahora es el momento de hacer algunas observaciones metodo-
logicas de caracter menor. En primer lugar, Machamer a menudo
interpreta mal mi forma de argumentar. Asf por ejemplo, me pone
la objecion de que yo diga que la optica de Kepler esta refutada
por hechos simples, puesto que yo mismo he afirmado también
que las teorias no pueden ser refutadas por los hechos. Esta obje-
cion seria valida si en el pasaje en cuestion estuvierathablando de
mi mismo. Si ello fuera asi, me hubiera visto forzado a replicar:
‘Pero mi querido P.K.F., ;no recuerdas.que has dicho antes que
las teorias no pueden refutarse ni siquiera por el mas grande de los
hechos?’ Pero yo no hablaba de mi mismo. Me dirigia a quienes
aceptan la regla de la falsacion, y para ellos el ejemplo plantea
una duda. Los légicos estaran prontos a calificar esta afirmacion
como un argumento ad hominem, y esto es exactamente: en mi
ensayo me dirijo a seres humanos. No me dirijo ni a los perros ni
a los logicos. Observaciones similares se aplican a muchos otros
comentarios de Machamer. (Dicho sea de paso, no aceptaré nunca
la lectura ‘benigna’ que hace Machamer de mis palabras en la nota
13. Mi argumento es mucho mas eficiente de lo que él esta
dispuesto a admitir).

En segundo lugar, Machamer evoca a menudo el fantasma de
los articulos que escribi hace siglos (jtiempo subjetivo!) para
combatir algo de lo que he escrito mas recientemente. En esto
Machamer esta influido sin duda alguna por aquellos filésofos que,
habiendo hecho algiin pequefio descubrimiento vuelven a €l una y
otra vez por no tener nada nuevo que decir y convierten este
defecto (la ausencia de ideas) en una virtud suprema, a saber, la
virtud de la consistencia. Cuando escribo un articulo, he olvidado
ya por lo general lo que escribi antes y el empleo de argumentos
antiguos se hace con el riesgo propio de este nuevo empleo.

En tercer lugar, Machamer interpreta de modo erréneo incluso
aquellas ideas que todavia sigo sosteniendo. Nunca he dicho, como
Machamer cree, que dos teorias rivales cualesquiera sean incon-
mensurables (nota 35). Lo que he dicho es que ciertas teorias



TRATADO CONTRA EL METODO 103

rivales, las llamadas teorias ‘universales’, o teorias ‘no-instanciales’,
si se interpretan de cierta forma, tal vez no puedan compararse
con facilidad. En particular, nunca he supuesto que Ptolomeo y
Copérnico sean inconmensurables. No lo son.

Volvamos a la historia. Machamer intenta mostrar que la trama
histérica del telescopio fue muy diferente a como yo la cuento.
Para ver quién tiene razén y quién estid equivocado voy a repetir
como entiendo que fue el asunto. Mi alegato es doble. 1) las
teorfas Opticas que existian en la época no eran id6neas para servir
como fundamento tedrico de la construccién del telescopio, y parte
de dichas teorias revelaron una fiabilidad dudosa después de haber
sido inventadas; 2) Galileo no conocia las teorfas 6pticas de su
tiempo.

Al examinar 2), Machamer sefala con gran despliegue de eru-
dicion que Galileo sabia que la luz se propaga en linea recta, y que
se refleja con angulos iguales y que tenia ademas nociones basicas
de triangulacion, (a esto se reducen sus referencias de las pp. 14 y
15). jSancta simplicitas! Es lo mismo que si en una conferencia
sobre ecuaciones diferenciales dijera que Strawson y sus colabora-
‘dores no saben matemaiticas y se levantara alguien para decirme
que Strawson conoce la tabla de multiplicar. Cuando digo que
Galileo no conocia la 6ptica, ello no implica que no conociera la
Optica para niftos. Lo que quiero decir es que ignoraba aquellas
partes de la Optica que en la época en cuestion eran necesarias
para construir el telescopio, dando por supuesto que la construc-
cién del telescopio fue el resultado de un conocimiento de los
principios basicos de la éptica. ;Cuales eran estos principios?

Habia dos elementos en la dptica de principios del siglo dieci-
siete que eran necesarios, pero no suficientes, para comprender
el telescopio. Ninguno de ellos estaba elaborado con mucho deta-
lle, ni se encontraban combinados en un cuerpo coherente de
teoria. Estos principios eran a) un conocimiento de las imdgenes
producidas por las lentes, y b) un conocimiento de las cosas vistas
a través de una lente.

El primer elemento es puramente fisico. En ninguna parte de la
bibliografia 6ptica que Machamer cita, se encuentra explicacién
alguna de las imigenes proyectadas por una lente convexa. Las
imédgenes pinhole fuera de las lentes fueron bastante dificiles de
explicar (cf. las contorsiones que hace Pecham en su Perspectiva,
John Pecham and the Science of optics, ed. David Lindberg,



104 TRATADO CONTRA EL METODO

Madison - Londres, 1970, 67 ss.). La explicacion correcta (fuera de
las lentes) la proporcioné Maurélico, pero su obra se publicé en
1611, un afio después de la publicacién del Sidereus Nuncius.
Respecto al segundo elemento, que al parecer Machamer no
conoce, la situacién es mucho menos tranquilizadora. Pecham,
consciente del fen6meno de la constancia (Lindberg, op. cit., 147),
subraya que ‘es imposible asegurar las dimensiones de un objeto
visto por rayos refractados’ (p. 217), lo que significa que para
Pecham, la optica fisiolégica de los medios refringentes es deficiente
en un punto de maxima importancia; no nos dice qué sucede con la
‘propiedad de la dimensién’ en los rayos refractados. Afiadase a
esto el principio (Aristotélico) de que la percepcign, en circuns-
tancias extraordinarias, da resultados que no conctierdan con la
realidad, y las dificultades de a) y b), consideradas por separado,
apareceran claras.

En el telescopio, los dos procesos se combinan para producir
un solo efecto. Desde el punto de vista tedrico, no existia ninguna
forma de conseguir semejante combinacion a no ser sobre la base
de principios completamente nuevos. Estos principios, algunos de
ellos falsos, fueron proporcionados por Kepler en 1604 y 1611.

Hasta aqui la situacion histdrica. ;Qué nos dice Machamer
sobre esta situacién? Machamer escribe: ‘cualquiera que haya
leido a Pecham... sabe que un instrumento Sptico fabricado con
lentes era explicable en términos de las leyes opticas, las leyes de
la refraccion y de la naturaleza de la luz’ (p. 18). Hemos visto que,
‘cualquiera que hubiera leido a Pecham’ llegaria a una conclusién
corapletamente distinta, se habria percatado de que las ‘leyes de la
refraccion y de la naturaleza de la luz’ no son suficientes, que hay
que considerar las reacciones del ojo y del cerebro, y que estas
reacciones eran desconocidas en el caso de los medios refringentes.
Se habria percatado de que el razonamiento que se necesita para
llegar al telescopio ‘es lo suficientemente tosco como para haber
sido llevado a cabo por cualquiera que hubiese estudiado 6ptica’
(nota 61) s6lo si por ‘6ptica se entiende la 6ptica post-Kepleriana:
Machamer, quien considera que las leyes de la refraccion son
suficientes para la comprension del telescopio y que, sin decirlo,
adopta el punto de vista de Kepler y lo proyecta retrospectiva-
mente sobre Pecham (quien habia argumentado contra una version
simplificada del mismo), no tiene la menor nocién de los descubri-
mientos realizados durante la transicién desde los antiguos puntos



TRATADO CONTRA EL METODO 105

de vista hasta los de Kepler y Descartes. En efecto, aunque las
idcas (erréneas) de Kepler pueden parecer toscas a ciertos ‘histo-
nadores’ del siglo xx que las han aceptado sin haberse molestado
c¢n examinarlas, el descubrimiento de estas ideas en las circunstan-
cias histéricas que he descrito estd muy lejos de ser algo tosco.
Fue Galileo quien realizé este importante descubrimiento? Es
muy poco probable. En sus escritos y cartas no se encuentra
ninguna discusién o examen de este punto. Los libros-de texto de
las escuelas, tales como el de Pecham, constituirian un limite
superior de complejidad que sélo se alcanzaba raras veces, y eran
msuficientes. Ademas, estos libros apuntaban hacia la direccién
cquivocada. Es posible, desde luego, que Galileo, haciendo caso
omiso de las leyes psciologicas enunciadas detalladamente en
semejantes libros, empleara la ley de la refraccion, diera por
supuesto que angulos mayores implican mayor volumen incluso en
medios refringentes, y que hiciera progresos apoyandose en estas
bases. No considero probable que Galileo procediese de esta
forma, pero si lo hizo —y Machamer se acerca mucho a sugerir
que asi fue— entonces mi hipétesis quedaria ain mas reforzada:
Galileo consiguid progreso por hacer caso omiso de hechos impor-
tantes (tales como el fenomeno de la constancia) y de conclusiones
muy juiciosas (que o bien no conocia, o no comprendia), y por
promover una hipotesis falsa (incluso para Pecham, y con mucha
razon por parte de este 1ltimo) respecto del limite. Ademas, las
frecuentes referencias de Machamer a los manuales tradicionales
serian, en este caso, completamente irrelevantes.

Nos ocupamos ahora de la naturaleza de las observaciones
telescopicas de Galileo. Yo afirmo que algunas observaciones
telescopicas de Galileo fueron contradictorias mientras que otras
podian corregirse por medio de observaciones realizadas a ojo
desnudo. Al examinar este ultimo punto, Machamer dice que
‘desde el punto de vista historico, ni uno solo de los contempora-
neos de Galileo propuso este argumento’ (nota 12). Incorrecto e
irrelevante. Kepler puso objeciones a la impresion de lisura del
borde de la luna e invit6 a Galileo a ‘investigar el asunto otra vez'.
Y si nadie mas propuso objeciones, ello sélo muestra que la gente
no observaba con mucho cuidado y que, por tanto, estaban prestos
a aceptar los nuevos milagros astronémicos de Galileo. Luego la
ignorancia o la chapuceria, fue bienaventurada. No me impre-
sionan, en absoluto los ‘calculos’ del profesor Righini (p. 23),



106 PAUL FEYERABEND

cualesquiera que sean. Para realizar semejantes calculos sélo hace
falta una distribucién general de luces y sombras, cosa que Galileo
probablemente hacia bien. Tampoco me impresiona el hecho de
que algunas personas reconocieran ciertas cosas de la luna de
Galileo. Lo que me impresiona es la gran diferencia que existe
entre la luna de Galileo y lo que todo el mundo podia ver con sus
ojos desnudos. Si la diferencia se debe a la pretension de Galileo
de subrayar ciertos aspectos de la luna que consideraba esenciales,
como sospecha Machamer, entonces volvemos a mi tesis de que
Galileo se desvia a menudo de los hechos para defender su causa.
Hasta aqui los comentarios de Machamer.

Lo que Machamer no menciona son los aspectos paraddjicos
de las observaciones de Galileo, por ejemplo el hecho de que la
luna parezca ser rugosa en su interior y perfectamente lisa en los
bordes, o el hecho de que los planetas aumentaran mientras que
las estrellas fijas perdian extension. Nadie, excepto Kepler, se
sinti6 incomodo ante tales discrepancias, lo que demuestra de
nuevo la poca atencion que se prestaba a las observaciones. (Fue
esta falta de atencion por parte de sus contemporaneos lo que hizo
posible que Galileo consiguiese salir adelante con tanto éxito.

Machamer levanta un gran alboroto (mas de tres paginas)
sobre unas diez lineas que dedico a exponer la diferencia que
existe entre las observaciones terrestres y las celestes. En esas diez
lineas digo que existen razones fisicas, asi como psicoldgicas, que
apoyan esta diferencia. Machamer hace referencia a las primeras,
pero no a las segundas. Afirma, muy correctamente, que los
argumentos cosmoldgicos se basaron desde el principio sobre
triangulaciones interplanetarias y que el mismo Aristoteles supuso
que la ley obedece las mismas leyes en los cielos y en la tierra.
Completamente de acuerdo, pero no era éste el punto que yo
queria defender. Lo que pretendia decir es que la luz, siendo ‘un
organo interdepartamental, tiene propiedades especiales, y que
estd sometida a condiciones diferentes en ambas regiones. Una
ojeada a la historia de las teorias de la luz, desde Parménides a
Einstein, confirma la primera parte de mi afirmacién. La segunda
parte es mucho menos patente, nadie le presta atencion; y quienes
se la presten en algunas ocasiones, se olvidan en otras. Las
estrellas fueron consideradas como puntos de condensacién de las
esferas celestes (Aristoteles, De Coelo, 289 a 11 y ss.; Simplicio; y
muchos autores medievales), habia un cambio sustancial de aire en



TRATADO CONTRA EL METODO 107

fuego y en éter, sin embargo nadie parece haber planteado el
problema de las refracciones que surgen por este hecho. Las discu-
siones empezaron en la época de Tycho, en su intercambio con
Rothmann, y después estas discusiones fueron comentadas debida-
mente por Kepler. Kepler incluso hace cierto supuesto acerca de la
‘esencia celeste’, como una de sus razones para no construir el
telescopio. ‘Td’, escribe en su réplica al Nuncius de Galileo (ed.
Rosen, 18), ‘dejando de lado todo recelo... te has dedicado direc-
tamente a la experimentacion visual’. Asi pues, es totalmente
cierto que los dpticos ignoraron las diferencias que afirmaban los
cosmologos y que triangulaban audazmente en el espacio. Al obrar
asi, los oOpticos dieron prueba de una gran negligencia o ignorancia,
o de un desprecio completo hacia las exigencias de consistencia
(cosa que yo no defiendo, pero que es defendida incluso por los
mas insignificantes metoddlogos). Sin embargo, los 6pticos tuvieron
éxito. Una vez mas, la ignorancia, la superficialidad o la torpeza
resultaron bienaventuradas. Machamer, quien no presta atencién a
la situacion historica total sino a aquella parte que le agrada,
ignora por completo este fecundo desorden. De este modo, no es
en absoluto sorprendente que crea haber descubierto un error
histérico en mi ensayo. (Deberia afiadirse que Kepler argumento a
favor de las esencias celestes a pesar de la obra de Tycho sobre los
cometas y sobre la Nova de 1572, y que Galileo defendié la
naturaleza atmosférica de los cometas en una fecha tan tardia
como la de 1630. Todo ello muestra que ‘la distincion aristotélica’
entre una region celeste y una region terrestre no puede ‘haberse
derrumbado completamente’ en 1577, como insinia Machamer
(p. 21). Dicha distincién se derrumbé para unos, pero no para
otros, y no se derrumbé sin dejar huella alguna. Aqui, como en
otros casos, Machamer realiza una generalizacion precipitada ba-
sandose en la actitud de aquellos que coinciden con su propia acti-
tud). Estos son los problemas fisicos de las observaciones celestes.

La situacion es diferente en el caso de los problemas planteados
por las observaciones telescopicas. Estos problemas fueron vistos
por Pecham y otros (como Roger Bacon), y todavia permanecen
(ilusién de la luna). En la época de Galileo tales problemas eran
enormes y explican la existencia de extrafios relatos (algunos de los
cuales se examinan en mi libro). Los problemas eran comparabies
a los problemas de alguien que, no habiendo visto antes una lente,
mira por primera vez a través de un microscopio muy malo. No



108 PAUL FEYERABEND

sabiendo qué cabe esperar (después de todo, no se encuentran
pulgas del tamafio de un hombre por la calle), seria incapaz de
separar las propiedades del ‘objeto’ de las ‘ilusiones’ creadas por el
instrumento (distorsiones, franjas coloreadas, decoloracién, etc.) y
no podra ofrecer una interpretacién de los mismos objetos. En la
superficie de la Tierra —con edificios, barcos, etc.— el telescopio
desde luego funcionara bien; se trata de cosas familiares y nuestro
conocimiento de las mismas elimina muchas distorsiones, del mismo
modo que el conocimiento de una palabra o una expresion elimina
las distorsiones del teléfono. Este proceso compensador no funcio-
na en el cielo, cosa que los primeros observadores descubrieron y
comunicaron muy pronto. Asi pues, es cierto que el telescopio
produce ilusiones tanto en el cielo como en las cosas tetrestres (p.
20), pero s6lo las ilusiones celestes constituian un problema real,
por las razones que acabamos de exponer. Es interesante darse
cuenta de que el efecto combinado de la diferencia fisica y del
factor psicolégico fueron constatados por Pecham quien afirma
que, ‘las dimensiones de las estrellas no se conocen con completa
veracidad, porque el cielo es un cuerpo mas sutil que el aire y el
fuego’ (op. cit., 219).

Machamer concluye su ensayo con la siguiente advertencia:
‘La Historia’ dice, ‘debe hacerse, y hacerse bien, antes de que
puedan considerarse sus implicaciones filos6ficas’ (p. 46). Este es
un consejo excelente; ;pero por qué Machamer mismo no sigue
este consejo? Anadiria que debe hacerse, y hacerse bien, un poco
de reflexion antes de que pueda examinarse incluso el hecho hist6-
rico mas simple.



10

La experiencia inicial con el telescopio tampoco aporta
tales razones. Las primeras observaciones telescopicas del
cielo fueron confusas, indeterminadas, contradictorias y
entraban en conflicto con lo que cualquiera podia ver con
sus ojos desnudos. La unica teoria que podria haber ayu-
dado a distinguir las ilusiones telescopicas de los fenomenos
veridicos estaba refutada por contrastaciones sencillas.

Para empezar, existe el problema de la vision telescopica. Este
problema es distinto para los objetos celestes y para los terrestres-
y ademas se pensaba que era distinto en los dos casos 144,

Se pensaba que era distinto debido a la idea contemporanea de
que los objetos celestes y los objetos terrestres estan formados de
materias diferentes y obedecen a leyes diferentes. Esta idea implica
que el resultado de una interaccién de la luz (que conecta ambos
dominios y tiene propiedades especiales) con los objetos terrestres
no puede, sin mas discusion, extenderse al cielo. A esta idea fisica
se afiadia, en completo acuerdo con la teoria aristotélica del
conocimiento!® y con los actuales puntos de vista sobre la cuestion),

44 Este hecho es a duras penas reconocido por quienes sostienen (Von Kistner,
op. cit., 133) que ‘no se comprende cémo un telescopio puede ser bueno y util para
la Tierra y sin embargo enganar en el cielo’. El comentario de Kastner se dirige
contra Horky. Ver mas adelante, texto correspondiente a notas 152-159 del
presente capitulo.

195 Para esta teoria cf. G.E.L. Owen, ‘TIOENAITA ®AINOMENA’, Aristote
et les Problémes de la methode, Louvain, 161, 83-103. Para el desarrolio del
pensamiento aristotélico en la Edad Media, cf. A. C. Crombie, Robert Grossetes-
te and the Origins of Experimental Science, Oxford, 1953, asi como Clemens
Baumker, ‘Witelo, ein Philosoph und Naturforschér des 13 Jahrhunderts’, Beitrdge
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. 111, Minster, 1908. Las obras
relevantes de Aristoteles son Anal. Post., De Anima, De Sensu. Por lo que



110 PAUL FEYERABEND

la idea de que los sentidos estan familiarizados con la apariencia
inmediata de los objetos terrestres y son, por tanto, capaces de
percibirlos distintamente, aun cuando la imagen telescOpica fuera
enormemente distorsionada o desfigurada por franjas coloreadas.
Las estrellas no nos son conocidas de esta forma inmediata. En
consecuencia, no podemos en este caso hacer uso de nuestra
memoria para separar lo que aporta el telescopio de lo que
proviene del objeto mismo 146, Ademas, todos los items familiares
(tales como el transfondo, solapamientos, conocimiento aproximado
de la dimension, etc.), que constituyen y ayudan a nuestra vision
en la superficie de la tierra, estin ausentes cuando nos enfrentamos
con el cielo, de modo que es obligado que ocurfan fenémenos
nuevos y sorprendentes'¥’. Solo una nueva teoria dt la vision que
contenga tanto hipétesis referentes al comportamiento de la luz en
el telescopio como hipdtesis referentes a la reaccion del ojo en
circunstancias excepcionales podia haber tendido un puente entre
el abismo que separa los cielos y la tierra, abismo que era, y
contintia siendo, un hecho obvio de la observacion fisica y astro-

concierne al movimiento de la Tierra, cf. De Coclo, 293 a 28 s.: «Pero hay muchos
otros que convendrian en que es erroneo conceder a la Tierra la posicion central,
buscando mds bien la confirmacion de la teoria que los hechos de observacion” (la
cursiva es mia). Como vimos en el capitulo 7, éste fue precisamente el modo como
Galileo introdujo el copernicanismo, cambiando la experiencia hasta que se
ajustase a su teoria favorita. El que los sentidos estin familiarizados con nuestro
medio ambiente cotidiano, pero que son propensos a producir informes erroneos
acerca de los objetos que se encuentran fuera de este dominio, se prucba inmedia-
tamente por la apariencia de la Luna. En la Tierra, los objetos grandes y distantes
de nuestro contorno familiar, tales como las montanas, se ven grandes y distantes.
La apariencia de la Luna, sin embargo, nos da una idea completamente falsa de su
distancia y dimension.

146 No es demasiado dificil distinguir las letras de un alfabeto familiar en un
fondo de lineas no familiares, aun cuando se diera el caso de que hubieran sido
escritas de modo casi ilegible. Semejante distincion no es posible tratandose de
letras que pertenezcan a un alfabeto no familiar. Las piezas que constituyen tales
letras no encajan para formar patrones claros que destaquen del fondo del bullicio
(6ptico) general (segin la manera descrita por K. Koffka, Psychol. Bull., 19, 1922,
551 ss., reimpreso parcialmente en Experiments in Visual Perception, ed. M. D.
Vernon, London, 1966; cf. ademas el articulo de Gottschaldt en el mismo volumen).

147 Para la importancia de items tales como diafragmas, alambres cruzados,
transfondo, etc., en la localizacién y configuracion de la imagen telescopica, y las
situaciones extrafas que se producen cuando no existe ninguno de estos items cf. el
capitulo 4 de Ronchi, Optics, The Science of Vision, op. cit., en especial 151, 174,
189, 191, etc. Cf. también R. L. Gregory, Eye and Brain, New York, 1966, passim
y 99 (sobre el fendmeno autocinético). Explorations in Transactional Psichology,
ed. F. P. Kilpatrick, New York, 1962, contiene amplia informacion sobre lo que
ocurre en ausencia de {tems familiares.



TRATADO CONTRA EL METODO 111

nomica ¥ Pronto tendremos ocasion de comentar las teorias dispo-
nibles en este periodo y veremos que eran ineptas para la tarea y
que estaban refutadas por hechos simples y obvios. Por el momento,
prefiero detenerme en las observaciones mismas y comentar las
contradicciones y dificultades que surgen cuando se pretende consi-
derar los resultados celestes obtenidos por el telescopio en su valor
nominal, como un indicador estable y objetivo de las propiedades
de las cosas vistas.

Algunas de estas dificultades ya se anuncian en un informe del
contemporaneo Avvisi'® que termina con la observacion de que
‘aun cuando éstos (los participantes en la reunidon descrita) se
reunieron expresamente para realizar esta observacion (de ‘cuatro
planetas o estrellas mas, que son satélites de Jupiter... asi como de
dos acompanantes de Saturno’)'", y aun cuando permanecieron alli
hasta la una de la manana, sin embargo, no llegaron a un acuerdo
entre sus puntos de vista.

Otra reunién que se hizo famosa en toda Europa aclara todavia
mas la situacidn. Aproximadamente un ano antes, el 24 y 25 de
Abril de 1610, Galileo lievo su telescopio a casa de su oponente,
Magini, en Bolonia para hacer una demostracién ante veinticuatro
profesores de todas las facultades. El discipulo de Kepler, Horky,
muy emocionado, escribid en esta ocasién'>: ‘Durante los dias 24
y 25 no dormi nada, ni de dia ni de noche, sino que comprobé el
instrumento de Galileo de mil maneras diferentes!>?, tanto en
las cosas de aqui abajo como en las de alla arriba. Abajo funciona
maravillosumente bien; en los cielos resulta engafnoso, por lo que
algunas estrellas fijas se ven dobles [se menciona por ejemplo,
Spica, Virginis, asi como una llama terrestre]’, Tengo como
145 Por esta razon, el “estudio profundo de la teoria de la refraccion que Galileo
pretendia haber llevado a cabo (texto referente a nota 132 del capitulo 9) habria
sido completamente insuficiente para establecer la utilidad del telescopio; cf.
también nota 159 del presente capitulo.

1499 Para detalles, ver capitulo 9, nota 142,

130 A fue como se observo en esta época el anillo de Saturno. Cf. también R.
L. Gregory, The Intelligent Eye, 119.

I3 Galilco, Opere, vol. X, 342 (la cursiva, referente a la diferencia comentada
antes entre las observaciones celestes y terrestres, es mia).

32 Los ‘cientos” y ‘miles’ de observaciones, ensayos, etc., que volvemos a
encontrar aqui apenas son algo mdas que un adorno retdrico (corresponden a
nuestra expresion ‘te lo he dicho mil veces’. No pueden emplearse para inferir una
actividad de observacion incesante.

133 Tenemos aqui otro caso en el que faltan los items externos. ¢f. Ronchi, op.
cit., cuando examina la aparicion de llamas, pequenas luces, etc.



112 PAUL FEYERABEND

testigos gran cantidad de hombres excelentes y nobles doctores... y
todos han admitido que el instrumento engafia... Esto hizo callar a
Galileo quien el 26, muy de manana, se fue muy entristecido... sin
siquiera dar las gracias a Magini por su espléndida comida...” E126
de mayo, Magini escribia a Kepler: ‘No se ha conseguido nada;
pues estaban presentes mas de veinte hombres instruidos, y sin
embargo nadie ha visto claramente los nuevos planetas (nemo
perfecte vidit); Galileo dificilmente sera capaz de observarlos’ !>
Unos meses después (en una carta firmada por Ruffini) Magini
repite: ‘s6lo algunos de vista muy aguda se convencieron hasta
cierto punto’ . Después de éstos y otros informs negativos que
Kepler habia recibido de todas partes, como una avalancha de
escritos, interrogo a Galileo por las pruebas'; ‘No deseo ocultarte
que muchos italianos han enviado cartas a Praga afirmando que
ellos no podian ver esas estrellas [las lunas de Japiter] con su
propio telescopio. Me pregunto como es posible que tanta gente
niegue el fenémeno, incluyendo aquéllos que usan un telescopio.
Ahora bien, si considero lo que a veces me ocurre a mi, entonces
no creo imposible que una sola persona vea lo que miles de ellas
son incapaces de ver'>... Sin embargo, lamento que la confirma-
cion por parte de otros, tarde tanto tiempo en aparecer... Asi
pues, te suplico, Galileo, que me des pruebas tan pronto como sea
posible...” Galileo, en su respuesta del 19 de Agosto, se refiere a
si mismo, al Duque de Toscana, y a Giuliano de Medicis, ‘asi
como a muchos otros de Pisa, Florencia, Bolonia, Venecia y
Padua, quienes, sin embargo, guardan silencio y tienen dudas. La
mayor parte de ellos son completamente incapaces de distinguir
Jupiter o Marte, o incluso la Luna, como un planeta...”!38; una
situacion no muy tranquilizadora, por no decir algo peor.

Hoy dia comprendemos mejor por qué la apelacion directa a la

154 Carta del 26 de Mayo, Opere, 111

155 Ihid., 196.

156 Carta del 9 de Agosto de 1610, citada por Caspar-Dyck, Johannes Kepler in
seinen Briefen, vol. 1, Munich, 1930, 349.

157 Kepler, que padecia de poliopia (‘en lugar de un solo objeto pequeio a una
gran distancia, se ven dos © tres por quienes tienen este defecto. Por tanto, en
lugar de una sola luna, se me aparecen diez o mas de ellas’, Conversation, op. cit.,
nota 94; cf. también el resto de la nota para citas posteriores), y que estaba
familiarizado con las investigaciones anatémicas de Platter (cf. S. L. Polyak, The
Retina, Chicago, 1942, 134 ss., para detalles y bibliografia), era bien consciente de
la necesidad de una critica fisiologica de las observaciones astronomicas.

138 Caspar-Dyck, op. cit., 352.



TRATADO CONTRA EL METODO 113

vision telescépica tenia que conducir a una desilusion, especial-
mente en las etapas iniciales. La razon principal ya prevista por
Aristdteles, es que los sentidos aplicados en condiciones anormales
ticnden a dar una respuesta anormal. Algunos historiadores anti-
puos sospecharon esta situaciéon; pero hablan negativamente, in-
tentan explicar la ausencia de informes observacionales satisfac-
torios, la pobreza de lo que se ve por el telescopio ™. Desconocian
la posibilidad de que los observadores fueran perturbados también
por fuertes ilusiones positivas. La amplitud de tales ilusiones no
tue comprobada hasta hace muy poco, principalmente como resul-
tado de la obra de Ronchi y su escuela'®. Las variaciones mas
considerables se registran en la sitwacion de la imagen telescopica
y. correspondientemente, en la amplificacion observada. Algunos
observadores sitian la imagen derecha dentro del telescopio ha-
ciendo cambiar su posicién lateral con la posicion lateral del ojo,

Y Emil Wohlwill, Galiteo und sein Kampf fiir die Kopernikanisclie Lehre, vol.
[, Hamburg, 1909, 288, escribe: “sin duda, los resultados insatistactorios se debian
a lu falta de practica en la observacion telescopica y al restringido campo de vision
que poseia ¢l telescopio de Galileo, asi como a la ausencia de toda posibilidad por
cambiar la distancia de las lentes con el fin de ajustarlas a las peculiaridades de los
0jos de los hombres instruidos...” Un juicio similar, aunque expresado de forma
mas dramatica se encuentra en Sleepwalkers de Arthur Kostler, 369.

160 Ct. Ronchi. Optics, op. cit.: Histoire de fa Lumiére, Paris, 1956; Storia del
Cannochiale, Ciudad del Vaticano, 1964; Critica dei Fondamenti dell’acustica ¢
del' Ottica, Roma. 1964; cf. también el sumario dé E. Cantore en Archives
d’histoire des Sciences, diciembre de 1966, 333 ss. Me complace reconocer aqui
que las investigaciones del profesor Ronchi han influido enormcmente en mi
concepcion del método cientifico. Para una breve exposicion historica de la obra de
Galileo, cf. el articulo de Ronchi en Scientific change, ed. A. C. Crombie, Lon-
don, 1963, 542-61. En el libro de S. Tolansky. Optical Hlusions, London, 1964,
aparece claro cuan poco explorado estd este campo. Tolansky es un fisico que en su
investigacion microscdpica (sobre cristales y metales) fue distraido por una ilusién
dptica tras otra. Escribe Tofansky: "Esto condujo nuestro interés al analisis de otras
situaciones, con el inesperado descubrimiento fundamental de quc las ilusiones
opticas pueden desempenar y desempenan de hecho, una parte muy positiva al
afectar muchas observaciones cientificas diarias. Esto me aconsejo ponerme a la
cxcectativa 'y como resultado encontré mas ilusiones de las que esperaba. Las
‘ilusiones de la vision directa’, cuyo papel en la investigacion cientifica se esta
redescubriendo lentamente, cran bien conocidas por los escritores medievales sobre
dptica, quienes se ocupaban de ellas en capitulos especiales de los libros de texto.
Ademas, estos escritores trataban las imagenes producidas por lentes como feno-
menos psicoldgicos, como resultado de una mala aprehensién, pues una imagen
‘es simplemente la aparicion de un objeto fuera de su lugar’ segun se lee en John
Pecham, Archives Internationales d histoire des Sciences, 1965, 51, asi como el
altimo paragrafo de la Proposicion I1/19 de la Perspectiva Communis de Pecham,
que se puede encontrar en John Pecham and the Science of Optics, ed. D.
Lindberg, Wisconsin, 1970, 171.



114 PAUL FEYERABEND

exactamente como serfa el caso de una imagen retrospectiva, o un
reflejo dentro del telescopio: una prueba excelente de que nos
encontramos frente a una ‘ilusion’'®l. Otros sitdan la imagen de
modo que no conduce a ningiin aumento, aunque cabia esperar un
aumento longitudinal por encima de treinta!®?. Incluso una dobla-
dura de imagenes puede explicarsc como el resultado de una defi-
ciencia en el enfoque apropiado!'®. Afnadiendo a estas dificultades
psicoldgicas las muchas imperfecciones de los telescopios contem-
poraneos'®, se puede entender perfectamente bien la escasez de
informes satisfactorios y resulta mas bien sorprendente la rapidez
con que fue aceptada la veracidad del nuevo fenémeno y, como
era costumbre, publicamente recomendado!®. Este desarrollo se

161 Ronchi, Optics, op. cit., 189. Esto puede e¢xplicar el deseo cxpresado a
menudo de mirar dentro del telescopio. Ninguno de estos problemas se plantea en
el caso de los objetos rerrestres cuyas imagenes estan normalmente sitsadas en el
plano del objeto (ibid., 182).

102 Para el aumento producido por el telescopio de Galileo, of. The Sidercal
Messenger, op. cii., 11; también A. Sonnefeld. "Di¢ Optischen Daten der Him-
melsfernrohre von Galileo Galilei’, Jenner Rundschau, vol. 7, 1962, 207 ss. La
antigua regla de que 'la dimension, {a posicién y la distribucion segan la que se ve
una cosa depende de la dimension del angulo a través del cual es vista' (R.
Grosseteste, De Iride, ¢itado en Crombic, Robert Grosseteste, Oxford, 1953, 120),
que se remonta a Euclides, ¢s casi siempre falsa. Todavia recuerdo mi desilusion
cuando, habiendo construido un reflector con un supuesto aumento longitudinal de
cerca de 150, encontré que la luna aumentd solo unas cinco veces. y se situaba muy
cerca del ocular (1937).

0} La imagen permanece clara e inalterada durante un considerable intervalo.
Sin embargo, la deficiencia en el enfoque puede presentarla de manera doble.

164 El primer telescopio en condiciones de uso que Kepler consiguié por medio
del elector Ernesto de Colonia {quien a su vez 1o habia recibido de Galileo), y en el
que se basaba su Narratio de observatio a se quartuor Jovis Satellibus, Frankfurt,
1611, captaba las estrellas como cuadradas e intensamente coloreadas (Ges.
Werke, N. p. 461). El mismo Ernesto de Colonia era incapaz de ver algo con el
telescopio y pidié a Clavius que le mandara un instrumento mejor (Archivio della
Pontifica Universita Gregoriana, 530, f. 182 v.). Francesco Fontana, quien desde
1643 venia observando las fases de Venus, advirtié un desnivel del limite (e infirié
que habia montanas), cf. R. Wolf, Geschichte der Astronomie, Munich 187-7, 398.
Para tas peculiaridades de los telescopios contemporaneos y bibliografia descriptiva, cf.
Ernst Zinner, Deutsche und Niederldndische Astronomische [nstrumente des (1.
bis. 18. jahrhunderts, Munich, 1956, 216.21. Véase también el catalogo de autores
en la segunda parte del libro.

165 El padre Clavius (carta del 17 de Diciembre de 1610, Opere, X, 486),
astronomo del poderoso Collegium Romanum, de los Jesuitas, elogia a Galileo por
ser el primero en haber observado las lunas de Jupiter y reconoce su realidad.
Magini, Grienberger y otros se unieron pronto a este elogio. Es claro que, al obrar
as{, estos autores no procedieron de acuerdo con los métodos prescritos por su
propia filosofia, o fueron muy descuidados en la investigacion del asunto. El
profesor MacMullin (op. cir., nota 32) valora mucha esta rapida aceptacion de las



TRATADO CONTRA EL METODO 115

hace todavia mas embarazoso cuando se considera que muchos
informes de los mejores observadores ecran o bien completamente
falsos, y era posible demostrar en este tiempo que eran falsos, o
bien, auto-contradictorios.

En estas condiciones, Galileo nos informa de la existencia de
desigualdades, ‘enormes protuberancias, .profundos precipicios y
sinuosidades’ 1% en ¢l limite interior de la parte iluminada de la
luna mientras que el limite exterior ‘no parece ser desigual, rugoso
¢ irregular, sino perfectamente redondo y circular, tan claramente
definido como si hubiese sido trazado con el compas, y sin los
cortes dentados de ninguna protuberancia o cavidad’!'%’. La luna,

observaciones telescopicas de Galileo *los periodos regulares observados para los
satélites y para las fases de Venus indicaban con fuerza que no eran un resultado de
los artificios de la fisiologia o de la dptica. No habia, con toda seguridad, ninguna
necesidad de “ciencias auxiliares’, mientras que él mismo emplea, sin examinar, las
hipotesis auxiliares de que los eventos astrondmicos se distinguen de los eventos
fisiologicos por su regularidad y por su intersubjetividad. Pero esta hipdtesis es
falsa, como se muestra por la ilusion de la luna, el fenomeno de fata morgana, el
arco iris, los halos, las muchas ilusiones microscopicas tan vigorosamente descritas
por Tolansky, los fendmenos de brujeria (foda mujer relataba una pesadilla que
tenia un miembro desconocido), y por otros muchos fenémenos. Esta hiptesis era
reputada también como falsa por Pecham, Witelo, y otros medievales que habian
estudiado las ‘tlusiones™ regulares ¢ intersubjetivas creadas por lentes, espejos y
otros artificios Opticos. En la antigiiedad la falsedad de la hipdtesis de MacMullin
era un lugar comun. Galileo, en su libro sobre los cometas, la examina y repudia
explicitamente. As{ pues, se necesitaba una nueva teoria de la vision no solo para
aceptar las observaciones de Galileo, sino también para proporcionar argumentos
en favor de su veracidad astronémica. Desde luego, Clavius podia no ser consciente
de esta necesidad. Esto no es muy sorprendente. Después de todo algunos de sus
sofisticados sucesores del siglo xx, como el profesor McMullin, tampoco son
conscientes de ella. Hemos de indicar ademas, que los "periodos regulares’ de las
lunas de Jupiter no eran tan bien conocidos como insintia McMullin. Durante toda
su vida Galileo intenté determinar estos periodos con el fin de encontrar un modo
mejor de determinar la longitud en el mar. No tuvo éxito. Posteriormente volvio el
mismo problema en una forma diferente cuando el intento de determinar la
velocidad de la luz con mé&s de una luna condujo a resultados inconsistentes
(Cassini). Para la actitud de Clavius y de los cientificos del Collegium Romanum,
cf. el muy interesante libro de Pasquale M. d’Elia, S. J., Galileo en China, Harvard
University Press, 1960. Las primeras observaciones de los astronomos del Colle-
gium estan contenidas en su propio «Nuncius Sidereus», Ed. Mar., 11/

166 The Sidereal Messenger, op. cit., 8.

67 Op. cit., 24; cf. 1a figura de ta p. 120 que estd tomada de la publicacion de
Galileo. Kepler en su Optica de 1604 escribe (basandose en observaciones hechas a
ojo desnudo): ‘parecia como si fallara algo la circularidad de la periferia mas
externa’ (Werke, vol. 11, 219). Kepler vuelve sobre esta afirmacion en su Conversa-
tion (op. cit., 28 ss.), criticando los resultados telescopicos de Galileo segin lo que
él ha visto a ojo desnudo: ‘Preguntas por qué el circulo exterior de la luna no
aparece también con irregularidades. No sé cuan cuidadosamente has reflexionado
sobre este asunto, o si tu pregunta, como es mdas probable, se basa en las



116 PAUL FEYERABEND

pues, parece estar llena de montanas en el interior y perfectamente
iisa en la periferia y ello a pesar del hecho de que la periferia
cambiaba a consecuencia de los ligeros balanceos del cuerpo
lunar. La Luna y algunos planetas, como por ejemplo Jipiter, se
agrandaban mientras que el didmetro aparente de las estrellas fijas
disminuia: la Luna era atraida mas cerca mientras que las estrellas
fijas eran alejadas. ‘Las estrellas’, escribe Galileo, ‘tanto las fijas
como las errantes, cuando se miran por el telescopio, de ningin
modo aparecen aumentadas en su magnitud segin la misma pro-
porciéon en que otros objetos, y la Luna misma, obtienen un
aumento de dimension; en el caso de las estrellas semejante au-
mento parece ser mucho menor, de modo que puede considerarse
que un telescopio que (a manera de ilustracion) sea lo suficiente-
mente potente para agrandar otros objetos en unas cien veces,
apenas aumentara las estrellas cuatro o cinco veces mas’ %%

impresiones populares. En mi libro [la Optica de 1604] afirmo que existe con
seguridad alguna imperfeccion en ese circulo externo durante ¢l periodo de luna
llena. Estudia el asunto ¢ inférmanos de nuevo qué te parece...” Aqui los resultados
de la observacion a o0jo desnudo se citan contra los informes telescopicos de
Galileo, y con razones perfectamente fundadas como veremos mas tarde. El lector
que recuerde la poliopia de Kepler (cf. nota 157 de cste capitulo) tal vez se extrane
de que Kepler pueda fiarse tanto de sus sentidos. La respuesta se encuentra en la
siguiente cita (Werke, I1, 199 ss.): *Cuando empieza el eclipse de la Luna, yo, que
padezco este defecto, me doy cuenta del cclipse antes que todos los otros obser-
vadores. Mucho antes de que empiece el cclipse, detecto la direccion en la que se
aproxima la sombra, mientras que otros, que poseen una vista muy aguda, estan
todavia dudosos... La anteriormente mencionada oscilacion de la Luna (cf. nota
anterior) se detiene para mi cuando la Luna se aproxima a la sombra, y se anula la
parte mas intensa de los rayos de sol...” Galileo ofrece dos explicaciones de la
apariencia contradictoria de la luna. Una explicacion implica la existencia de una
atmostera lunar (Messenger, op. cit., 26 ss.). La otra (ibid., 25 ss.), que implica la
aparicion tangencial de series de montanas situadas unas tras otras, ciertamente no
es muy plausible puesto que la distribucion de montafias cerca del lado visible del
globo lunar no muestra la ordenacién que seria necesaria (esto se encuentra ahora
mejor establecido por la publicacion de la fotografia rusa de la Luna, del 7 de
Octubre de 1959; cf. Zdenek Kopal, An Introduction to the Study of the Moon,
North Holland, 1966, 242).

168 Messenger, op. cit., 38: cf. también una exposicion mas detallada en Dialo-
cue, op. cit., 336 ss. "El telescopio, por decirlo asi, aleja los cielos de nosotros’,
escribe A. Chwalina en su edicion de Klcomedes, Die Kreisbewegung der Gestirne
(Leipzig, 1927, 90), comentando la disminucién del didmetro aparente de todas las
estrellas con las unicas excepciones del Sol y de ¥ Luna. Posteriormente la
diferente amplificacion de los planetas (0 cometas) y de las estrellas fijas se empled
como un medio para distinguirlas. «S¢ por experiencia, escribe Herschel en el
articulo que informa sobre su primera observacién de Urano (Phil. Trans. 71, 1781,
493 ss., el planeta se identifica aqui como un cometa), ‘que los didmetros de las
estrellas fijas no aumentan proporcionalmente con potencias muy altas, como



TRATADO CONTRA EL METODO 117

Los rasgos mas extranos de la historia primitiva del telescopio
cmergen, sin embargo, cuando se examinan con mas atencién las
descripciones de la Luna que nos ofrece Galileo.

Soélo hace falta ojear brevemente las figuras de Galileo, y
fotografias de fases similares, para que el lector llegue al conven-
cimiento de que ‘ninguno de los rasgos registrados... puede identi-
ficarse con toda seguridad con alguno de los trazos conocidos del
paisaje lunar’'®. Ante semejante evidencia resulta muy facil pensar
que ‘Galileo no era un gran observador astronémico; a no ser que
las emociones producidas por tantos descubrimientos telescopicos
como €l hizo en este periodo, hubieran disminuido su destreza o su
sentido critico’ "%,

Esta afirmacion tal vez sea verdadera (aunque me inclino a
ponerla en duda a la vista de la extraordinaria habilidad observa-
cional que manifiesta Galileo en otras ocasiones'”"), pero resulta

aumentan los planetas; por tanto, impongo las potencias de 460 y 932, y encuentro
que el didmetro del cometa aumenta en proporcion a la potencia, como era de
csperar...” Es interesante hacer notar que esta regla no se cumplia invariablemente
para los telescopios €n uso en la época de Galileo. Asi, por ejemplo, haciendo
comentarios sobre un cometa de Noviembre de 1618, Horatio Grassi (On the Three
Comets of 1618, en The Controversy of the Comets of 1618, op. cit., 17) senala
que ‘cuando el cometa era observado por un telescopio apenas sufria aumento
alguno’, e inficre de ello, en perfecto acuerdo con la “experiencia de Herschell, que
‘habra que afirmar que dicho cometa se encuentra mas alejado de nosotros que la
Luna...” En su Astronomical Balance (ibid., 80), repite que, de acuerdo con la
experiencia-comin de los ‘astrénomos mas ilustres de ‘muchas partes de Europa’,
el comela observado con un telescopio muy ampliado apenas sufria incremento
alguno...” Galileo (ibid., 177) acepta esto Gltimo como un hecho, limitindose a
criticar las conclusiones que Grassi pretende inferir. Todos estos fené6menos refutan
la afirmacion de Galileo (Sagiatore, op. cir., 204) referente a que el telescopio
‘funciona siempre de la misma forma’. Asimismo, socavan su teoria de la irradia-
cion (cf. nota 198 de este capitulo).

169 Kopal, op. cit., 207.

170 R, Wolf (Geschichte der Astronomie, 396) subraya la escasa calidad de los
dibujos que hace Galileo de la Luna (... seine Abbildung des Mondes kann man...
kaum... eine Karte nennen’), mientras que Zinner (Geschichte der Sternkunde,
Berlin, 1931, 473) llama a las observaciones de Galileo referentes a la Luna y
Venus ‘Observaciones propias de un principiante’. Su descripcién de la Luna, segin
Zinner, ‘no guarda ninguna semejanza con la Luna’ (ibid., 472). Zinner menciona
ademas la mayor calidad de las observaciones, casi simultaneas, hechas por los
jesuitas (ibid., 473), y por iltimo se pregunta si las observaciones de Galileo
referentes a la Luna y Venus no serian el resultado de un fértil cerebro en lugar de
serlo de un ojo cuidadoso (‘sollte dabcei... der Wunsch der Vater der Beobachtung
gewesen sein?’): una pregunta muy justa, en especial si tenemos en cuenta los
fenémenos brevemente descritos en la nota 176 de este capitulo.

171 El descubrimiento e identificacion de las lunas de Jupiter no fueron logros
insignificantes, en especial si tenemos en cuenta que todavia no se habia desarrolla-
do una fundamentacion util y firme del telescopio.



118 PAUL FEYERABEND

pobre de contenido y, creo, poco interesante. No ofrece nuevas
sugerencias para una investigacion posterior, y la posibilidad de
una prieba de la misma es mas bien remota!”2. Existen, sin embar-
go, otras hipdtesis que si conducen a nuevas sugerencias y que nos
revelan cuan compleja era la situacién en tiempos de Galileo;
considérense las dos siguientes.

Hipotesis . Galileo registré fidedignamente Jo que vio y de
este modo nos dejo evidencia de los resultados obtenidos con los
primeros telescopios asi como de las peculiaridades de la vision
telescopica contemporanea. Interpretados de esta forma, los dibujos
y figuras de Galileo constituyen informes de exactamente la misma
clase que los informes que emergen de los experimentos de Stra-
tton, Ehrismann, y Kohler!’}; exceptuando que las caracteristicas
del aparato fisico y la no familiaridad con los objetos vistos
también debe tenerse en cuenta!’. Hemos de recordar ademas los
muchos puntos de vista conflictivos que se sostenfan acerca de la
superficie de la Luna, incluso en tiempos de Galileo!, y que
pueden haber influido en lo que los observadores vieron!'’. Lo que

172 La razon, entre otras, radica en la gran variabilidad dc la vision telescopica
desde un observador a otro, cf. Ronchi, op. ¢it., capitulo 1V.

173 Para un resumen y bibliografia introductoria, cf. Gregory, op. cit., capitulo
II. Para un examen y bibliogratia mas detallada, cf. K. W. Smith and W. M. Smith,
Perception and Motion, Filadelfia, 1962, reimpreso parcialmente en M. D. Ver-
non, op. cit. El lector haria bien en consultar ademas el articulo de Ames
“Aniseikonic Glasscs’, Explorations in Transactional Psychology' que trata del
cambio en la vision normal producido por condiciones Opticas anormales a veces
muy insigniticantes. Una exposicion comprehensiva puede encontrarse en I. Rock,
The Nature of Perceptual Adaptation, New York, 1966.

174 Muchos de los instrumentos antiguos, asi como excelentes deseripciones de
los mismos, estan todavia disponibles: ct. Zinner, Deutsche und Niederlandische
astronomische nstrumente.

75 Para una informacion interesante, ¢l lector deberia consultar los pasajes
relevantes de la Conversation de Kepler asi como de su Somnium (disponible
ahora en una nueva traduccion de E. Rosen, quien ha anadido una cantidad
considerable de material basico: Kepler's Sontnium, ed. Rosen, Madison, 1967).
La obra standard para las creencias de esta época es todavia Fuce on the Moon, de
Plutarco (que serd citada segln la traduccion de H. Cherniss, Moralia XII,
London, 1967).

176 «La Luna se describe segun los objetos que uno cree que pueden percibirse
sobre su superficie» (Kastner, op. cit., vol. 1V, 167, comcntando los informes
observacionales de Fontana de 1646). «Maestlin incluso vio lNover sobre la Luna»
(Kepler, Conversation, op. cit., 29 s., que ofrece el propio informe observacional
de Maeslin); cf. también da Vinci, cuadernos, citado segin J. P. Richter, The
Notebooks of Leonardo da Vinci, vol. 11, New York, 1970, 167: «Si se mantienen
bajo observacion los detalles de las manchas lunares se encontrard a menudo gran
variacion en ellas, y esto es lo que yo he hecho patente dibujandolo. Y esto es
causado por las nubes que se originan de las aguas de la Luna...» Para la



TRATADO CONTRA EL METODO 119

haria falta para arrojar mas luz sobre el asunto, es una coleccién
cmpirica de todos los primeros resultados telescopicos, presentados
a ser posible en columnas paralelas, y que incluyeran cualquier
representacion grafica que haya sobrevivido!””. Seleccionando las
peculiaridades instrumentales una coleccién de este tipo aportaria
un material fascinante para una historia, todavia no escrita, de la
percepcion (y de la ciencia) "% Tal es el contenido de la Hipétesis 1.

La Hipotesis 11 es mas especifica que la Hipétesis I, y la desa-
rrolla en cierta direccidon. La vengo examinando, con distintos
grados de entusiasmo, durante los dos o tres ultimos afios y mi
interés por ella ha sido revivido por una carta reciente del profesor
Stephen Toulmin, a quien estoy agradecido por su exposicion clara
y sencilla de este punto de vista. Sin embargo, me parece que la
hipotesis se enfrenta a muchas dificultades y tal vez deba aban-
donarse.

La Hipotesis 11, como la Hipétesis 1, plantea el problema de los
informes telescopicos desde el punto de vista de la teoria de la
percepceion; pero anade a la primera, que la practica de la obser-
vacion telescopica y la familiaridad con los nuevos informes teles-
cdpicos alteraba no sélo lo que se vefa a través del telescopio, sino
también lo que se veia con el ojo desnudo. Esta hipétesis tiene
una importancia obvia para la evaluacion de fa actitud contempo-
ranea hacia las informaciones de Galileo.

Que la apariencia de las estrellas, y de la Luna, puede haber
sido en algin tiempo mucho mas indefinida de lo que lo es hoy en
dia, me fue sugerido originalmente por la existencia de varias
teorias sobre la Luna que son incompatibles con lo que todo el
mundo puede perfectamente ver con sus ojos desnudos. La teoria

inestabilidad de las imagenes de objetos desconocidos y su dependencia de las
creencias (0 «conocimiento»), cf. Ronchi, op. cit., capitulo 4.

177 El capitulo 15 de Kopal, op. c¢it., contiene una seleccion interesante de este
tipo. W. Schule, Die Anschauung vom Monde und seine Gestalten in Mythos und
Kunst der Vilker, Berlin, 1912.

178 Desde luego se debe investigar ademas la dependencia que existe entre lo que
se ve y los métodos comunes de representacion grafica. Fuera del campo de la
astronomia, esta investigacion ha sido llevada a cabo por E. Gombrich, Art and
Ilusion, London, 1960, y L. Choulant, A History and Bibliography of Anatomical
Hlustration, New York, 1945 (traducido con adiciones, por Singer y otros), que
trata de anatomja. La astronomia posee la ventaja de que una parte del enigma, a
saber, las estrellas, tiene una estructura mucho mas simple que, por ejemplo, el
utero, y de que es relativamente bien conocido; cf. también en el capitulo 17 del
presente libro.



120 PAUL FEYERABEND

Figura 1. Forma de una montana lunar, de Galileo, Siderens Nuncius, Venecia,
1610 (cf. p. 137).

de Anaximandro de la Obstruccion parcial (que intentaba explicar
fases de la Luna), la creencia de Jenéfanes en la existencia de
diferentes soles y diferentes lunas en diferentes zonas de la Tierra,
la suposiciéon de Heréclito de que los eclipses y las fases son
producidos por el giro de las cubetas, que para él representaban el
Sol y la Luna!”™, todos estos puntos de vista van contra la existencia
de una superficie permanente y facilmente visible, contra una
‘cara’ tal y como nosotros ‘sabemos’ que tiene la Luna. Lo mismo

179 Para estas teorias y bibliografia adicional, cf. J. L. D. Dreyer, A History of
Astronomy from Thales to Kepler, New York, 1953,



TRATADO CONTRA EL METODO 121

cabria afirmar de la teoria de Berossos que aparece en una época
tan tardia como la de Lucrecio'®, e incluso més tarde en Alhazen.

Ahora bien, semejante desconsideracion por los fendmenos
puede deberse o bien a cierta indiferencia hacia la evidencia exis-
lente, que era, sin embargo, tan clara y detallada como lo es hoy
dia, o bien a una diferencia en la evidencia misma. No es facil
clegir entre estas alternativas. Influido por Wittgenstein, Hanson y
otros, durante cierto tiempo estuve inclinado hacia la segunda
version, pero ahora me parece que esta version es desechada tanto
por la fisiologia (psicologia)!®! como por la informacién historica.
Sélo necesitamos recordar cémo Copérnico pasé por alto las
dificultades planteadas por las variaciones de brillo de Marte y
Venus, que eran bien conocidas en su tiempo '*, y por lo que
respecta a la cara de la Luna vemos que Aristoteles se refiere a
clla con toda claridad cuando observa que ‘las estrellas no ruedan.
Rodar implica rotacion: pero la llamada «cara» de la Luna se ve
siempre’ %3, Podemos inferir, pues, que la desconsideracion ocasio-
nal de la estabilidad de la cara no se debia a la ausencia de
impresiones claras, sino a ciertos puntos de vista ampliamente sus-
tentados sobre la infiabilidad de los sentidos. Esta inferencia
viene apoyada por la discusion que claramente hace Plutarco del
asunto, discusidon que claramente no se ocupa de lo que se ve
{excepto como evidencia a favor o en contra de ciertos puntos de
vista) sino de explicaciones ciertas de fenémenos que por otra parte

180 Para Berossos, cf. el articulo de Toulmin en /sis, ndm. 38, 1967, 65. Lucrecio
escribe (On the Nature of Things, trad. inglesa Leonard, New York, 1957, 216): ‘A
su vez ella puede girar sobre si misma / como la esfera de una pelota - si acaso lo
fuera / una mitad tenida de luz resplandeciente / y por la revolucion de esa esfera /
puede engendrar para nosotros sus diversas formas / hasta que esa parte encendida
se hace / llena ante la vista y los ojos abiertos del hombre..."

181 Cf. texto referente a notas 50 ss. de mi ‘Reply to Criticism’, op. cir., 246,

182 En la antigiiedad, las diferencias en las magnitudes de Venus y Marte eran
consideradas como ‘obvias para nuestros ojos’, Simplicio, De Coelo, 11, 12, Hei-
berg, 504. Polemarco considera aqui las dificultades de la teoria de Eudoxo de las
csferas homocéntricas, a saber, que Venus y Marte ‘aparecen en el centro del
movimiento retrogrado muchas veces mas brillantes, de modo que (Venus) en las
noches sin luna produce cueropos que despiden sombras’ (objecion de Autolico) y
bien pudiera ser que estuviera refiriéndose a la posibilidad de un engafio de los
sentidos (que fue examinada a menudo por las escuelas antiguas). Aristoteles, que
debia estar familiarizado con todos estos hechos, no los menciona en ninguna parte
del De Coelo ni en la Metafisica, aunque ofrece una exposicién del sistema de
Eudoxio y de los desarrollos de Polemarco y Kalippo. Cf. nota 124 del capitulo 9.

183 De Coelo, 290 a 25 ss.



122 PAUL FEYERABEND

se suponen bien conocidos'®: ‘Para empezar, dice, ‘es absurdo
llamar a las figuras vistas en la Luna una afeccién de la vista... un
estado que llamamos deslumbramiento (resplandor). Quienquiera
que haga esta afirmacién no se da cuenta de que este fendémeno
debiera ocurrir mas bien en relacién al Sol, porque el sol nos
ilumina aguda y violentamente, y ademas no explica por qué los
ojos torpes y débiles no perciben diferencias de forma en la Luna
sino que su orbe tiene para ellos una iluminacién completa y
uniforme mientras que aquéllos que poseen una vista aguda y
robusta descifran el molde de los rasgos faciales mas precisa y dis-
tintamente, y perciben las variaciones con mas claridad’. ‘La irre-
gularidad, ademas, refuta completamente la hipétesis’, continia
Plutarco'®, ‘pues la sombra que se ve no es continua y confusa,
sino que responde a la descripcién que nos ofrece las palabras de
Agesianax: «Ella resplandece con fuego circundante pero en su
parte interior / muestra unos ojos de virgen mas azules que el
lapisldzuli / y presenta un rostro de frente exquisita». En verdad,
las porciones oscuras se sumergen por debajo de las brillantes que
las circundan... y estan completamente entrelazadas unas con
otras, para delinear la figura que se parece a un cuadro’. Posterior-
mente, la estabilidad de la cara se empleé como argumento contra
las teorias que afirmaban que la Luna estaba hecha de fuego o
aire, pues ‘el aire es tenue y sin configuracion, y asi tiende de
modo natural a deslizarse y no permanece en un lugar’'%. La apa-
riencia de la Luna, pues, constituia un fenémeno preciso y bien
conocido. Lo que estaba en cuestion era la relevancia del fenémeno
para la teoria astronémica '%7.

84 Op. cit., 37, cf. ademas Sambursky, The Physical World of the Greeks,
New York, 1962, 244 ss.

185 Jbid.; cf., sin embargo, nota 160 de este capitulo, la observacion de Plinio (His.
Nat., 11, 43, 46) de que la Luna sc encuentra ‘ahora manchada y luego de repente
brilla con toda claridad’, asi como el informe de da Vinci, al que nos hemos
referido en la nota 176 de este capitulo.

186 rhid., 50.

187 Todo esto necesita uiterior investigacion en particular si tenemos en cuenta la
desconfianza contemporanea en la visidn, segun se expresa en el principio Nom
potest fieri scientia per visum solum. Ronchi (‘Complexities, Advances, and
Misconceptions in the Development of the Science of Vision: Whay is being
Discovered?’, Scientific Change, op. cit., 544; no obstante, véase la critica en [.C.
Lindberg and N. H. Steneck, ‘The Sense of Vision and the Origins of Modern
Science, en Science, Medicine and Society in the Renaissance, New York, 1900)
escribe lo siguiente sobre este principio: ‘No debia concederse valor cientifico
alguno a nada observado sdlo por la vista. La observacion visual no podia



TRATADO CONTRA EL METODO 123

Podemos asumir sin riesgo alguno que en tiempos de Galileo
ocurria lo mismo'. Pero entonces hemos de admitir que las
observaciones de Galileo podian verificarse con el ojo desnudo y
de esta forma revelarse como itusorias.

De este modo, el monstruo circular debajo del centro del disco
dc la Luna'® esta bien encima del umbral de la observacion del

considerarse valida a menos que hubiera disponible confirmacion por el tacto’;
como consecuencia, ‘nadie empled las imagenes ampliadas [producidas por espejos
concavos| como base de un microscopio. La razon de este hecho esencial es elara:
nadie creia lo que veia en un espejo, una vez se percataba de que no podia
confirmarlo por el tacto. Existen ademas los sorprendentes cambios de la percep-
«ion terrestre normal que pueden tal vez inferirse de los resultados de Snell y
Dodds, cf. capitulo 17. Ademds, quizd sea un poco irrazonable asumir que ios
fendmenos no son afectados por las concepciones que alguien sustente acerca de su
ielacion con el mundo. (Las imdgenes retrospectivas puede ser claras y molestas
para alguien que acaba de obtener su vision. Posteriormente se vuelven casi
mmperceptibles y han de estudiarse con métodos especiales). La hipotesis expuesta
cn el texto estd desarrollada en una direccion particular no tanto porque yo esté
convencido de su verdad, sino para senalar posibles vias de investigacion y para
ofrecer una clara impresion de la complejidad que revestia la situacion en la época
de Galileo.

88 Un argumento fuerte en fuvor de esta afirmacion es la descripcion que hace
Kepler de la Luna en su Optica de 1604: Kepler hace notar el aspecto quebrado de
los limites entre luz y sombra (Werke 11, 218) y describe la parte oscura de la Luna
durante un eclipse como algo semejante a carne desgarrada 0 a madera quebrada
(ihid., 1219). Kepler vuelve a estos pasajes en la Conversation (op. cit., 27), donde
informa a Galileo de que ‘esas observactones suyas, muy agudas, no carecen del
apoyo de mi propio testimonio. Pues [en mi] Optica la Luna aparece dividida en
dos mitades por una linea sinuosa, de este hecho deduje la existencia de picos y
depresiones en ¢l cuerpo de la Luna. (Mis adclante describo la Luna durante un
cclipse como algo semejante a carne desgarrada o madera quebrada, con franjas de
luz que penetran en la region de las sombras’. Recuérdese que Kepler critica los
informes telescopicos sobre la base de sus propias observaciones realizadas a ojo
desnudo; cf. nota 167 de este capitulo.

% ‘Hay otro punto, del que no debo omitir ningin aspecto, que he observado y
que me ha producido gran extrafieza. Se trata de lo siguiente: el centro de la Luna,
al parccer, estd ocupado por cierta cavidad mayor que todo el resto, y de forma
perfectamente redonda. He examinado atentamente esta depresion que se cncuentra
cerca de la primera y tercera parte, y la he representado lo mejor que he podido en
la segunda ilustracion que ya he ofrecido. Presenta la misma apariencia en cuanto a
efectos de luz y sombra que presentaria en la Tierra una regién como Bohemia, si
estuviera rodeada por todas partes por montanas muy altas situadas sobre la circun-
ferencia de un eirculo perfecto; pues la region de la Luna esta cercada de murallas
con picos de tan enorme altura que el lado mas distante adyacente a la parte oscura
de la Luna se ve banado por la luz solar antes de que el limite entre la luz y la
soimbra alcance la mitad del camino a través del espacio circular... (Messenger, op.
cit., 21 ss.). Esta descripcion, creo, refuta terminantemente la conjetura de Kopal
referente a la laxitud observacional. Resulta interesante observar la diferencia entre
los grabados del Nuncius (p. 131, figura I) y los dibujos originales de Galileo. El
grabado corresponde casi por completo a la descripcion mientras que el dibujo
original con sus rasgos impresionistas (‘Kaum eine Karte’, dice Wolf) es lo bastante
vago ¢omo para escapar a la acusacion de error observacional grave.



124 PAUL FEYERABEND

ojo desnudo (su diametro es mayor que 3 —;— minutos de arco),
mientras que una simple mirada nos convencera de que la cara de
la Luna no est4 desfigurada en parte alguna por un defecto de este
tipo. Seria interesante ver qué tenian que decir los observadores
contemporaneos sobre el asunto'® o, si eran artistas, qué tenian
que dibujar.

Resumo lo que hasta aqui ha ido apareciendo.

Galileo solo estaba ligeramente familiarizado con la reoria
Optica contemporanea. Su telescopio produjo resultados sorpren-
dentes por lo que a la Tierra se refiere, y estos resultados fueron
debidamente aplaudidos. Como sabemos ahora, cabia esperar difi-
cultades en el cielo. Las dificultades surgieron pronto. El telescopio
dio origen a fendmenos falsos y contradictorios y algunos de sus
resultados podian refutarse con una simple mirada del ojo desnudo.
S6lo una nueva teoria de la vision telescOpica podia, tal vez, poner
orden en el caos (que pudo haber sido todavia mayor, debido a los
diferentes fenémenos observados en la época incluso con el ojo
desnudo) y solo una tal teoria podia distinguir la apariencia de la
realidad. Semejante teoria fue desarrollada por Kepler, primero
en 1604 y luego en 1611 YL

De acuerdo con Kepler, el lugar de la imagen de un objeto
puntiforme se encuentra trazando primero la trayectoria de los
rayos que provienen del objeto segun las leyes de la (reflexién y)
refraccion hasta que dichos rayos alcancen el ojo, y empleando
después el principio (que adn se ensena hoy dia) de que ‘la imagen
se verd en el punto determinado por la interseccion en sentido
contrario de los rayos de la vision-provenientes de ambos ojos’ %2

19 ‘No puedo evitar preguntarme sobre el significado de la grave cavidad
circular situada en lo que denominamos habitualmente el dangulo izquierdo de la
boca (Conversation, op. cit., 28), y luego continda haciendo conjeturas sobre su
origen (incluida la conjetura de esfuerzos conscientes realizados por seres inteli-
gentes).

191 No he tenido en cuenta aqui la obra de della Porta (De Refractione) y de
Maurdlico, quienes se anticiparon a Kepler en ciertos aspectos (y son mencionados
oportunamente por Kepler). Maurdlico dio el importante paso [Photismi de
Lumine, trad. Henry Crew, New York, 1940, 45 (sobre espejos) y 47 (sobre
lentes)] de considerar solo la del catstico; pero no queda establecida todavia una
conexion con lo que se ve en la vision directa. Para las dificultades que se
superaron con las hipétesis simples e ingeniosas de Kepler, cf. Ronchi, Histoire de
la Lumiére, op. cit., capitulo III.

192 Werke, 11, 72. La Optica de 1604 ha sido traducida parcialmente al aleman
por F. Plehn, J. Keplers Grundlugen der geometrischen Optik, Leipzig, 1922. Los
pasajes relevantes se encuentran en la seccion 2 del capitulo 3, 38-48.



TRATADO CONTRA EL METODO 125

0, e€n el caso de una vision monocular de los dos lados de la
pupila'®® Esta regla, que procede de la suposicion de que ‘la
imagen es el producto del acto de la vision’, es en parte empirica y
en parte geométrica'®, y fija la posicion de la imagen sobre un
‘triangulo métrico’ ! o un ‘trianguio telemétrico’, como lo llama
Ronchi 1%, que esta construido fuera de los rayos que llegan final-
mente al 0jo y que es empleado por el ojo y la mente para situar la
imagen a la distancia adecuada. Cualquiera que sea el sistema
optico, cualquiera que sea la trayectoria total de los rayos que van
del objeto al observador, la mente del observador utiliza sdlo el
tramo iltimo de diches rayos y basa su juicio visual, la percep-
cion, en élL

Es claro que esta regla constituye un avance considerable
respecto de todo el pensamiento anterior. Sin embargo, solo se
necesita un segundo para mostrar que es completamente falsa:
témese un vidrio de aumento, determinese su foco y mirese un
objeto situado cerca de él. El tridngulo telemétrico se extiende
ahora detrds del objeto hasta el infinito. Un ligero cambio de
distancia hace venir la imagen Kepleriana desde el infinito a una
posicién muy cercana y alejada del infinito. Un fenémeno de este
tipo no se observa nunca. La imagen, ligeramente aumentada, se
ve a una distancia que la mayor parte de las veces es idéntica a la
distancia real que existe entre el objeto y la lente. La distancia
visual de la imagen permanece constante, por mucho que variemos
la distancia entre la lente y el objeto, y aunque la imagen llegue a
distorsionarse hasta hacerse difusa '%7.

193 fbid., 67.

194 “«Cum imago sit visus opus’, ibid., 64. ‘In visione tenet sensus communis
oculorum suorum distantiam ex assuefactione, angulos vero ad illam distantiam
notat ex sensu contortionis oculorum’, ibid., 66.

195 “Triangulum distantiae mensorium’, ibid., 1. 67.

196 Optics, the Science of Vision, op. cil., 44. Se deberia consultar también el
capitulo segundo de este libro para la historia de la 6ptica pre-Kepleriana.

197 Ronchi, Optics, 182, 202. Este fenémeno era conocido por todo aquel que
hubiera usado una sola vez un vidrio de aumento, incluido Kepler. Lo que demues-
tra que la desconsideracion de los fendmenos familiares no implica que los feno-
menos fueran vistos de forma diferente (cf. texto referente a nota 187 de este
capitulo). La explicacion que aduce Isaac Barrow de la dificultad de la regla de
Kepler ya ha sido mencionada (texto correspondiente a nota 63 del capitulo 5).
Segun Berkeley (op. cit., 141) ‘este fenémeno... subvierte por completo la opinién
de aquéllos que sostienen que las distancias se estiman por medio de lineas y
angulos...” Berkeley sustituye esta opinion por su teoria de que la mente estima las
distancias segin la claridad o confusién de las impresiones primarias. La idea de



126 PAUL FEYERABEND

Esta era la situacién real en 1610, cuando Galileo publicé sus
descubrimientos telescépicos. ;Como reacciond Galileo ante dicha
situaciéon? La respuesta ya ha sido dada: Galileo elevo el telescopio
a la condicion de ‘sentido mejor y superior’ '*®. ; Cudles fueron sus

Kepler del tridangulo telemétrico fue adoptada inmediatamente por casi todos los
estudiosos de esta materia. Descartes hizo una afirmacién fundamental: ‘Distan-
tiam... discimus, per mutuam quandam conspirationem oculorum’ (Dioptrices,
citado segin Renati Descartes Specima Philosophiae, Amsterdam, 1657, 87). *Sin
embargo’, dice Barrow, ‘ni ésta ni cualquiera otra dificultad... me hara renegar de
lo que sé que es manifiestamente concorde con la razon’. Esta actitud fuc la
responsable del lento avance de una teoria cientifica de los anteojos y de la 6ptica
en general. ‘La razén de este raro fenémeno’, escribe Moritz von Rohr (Das
Brillengkas als optisches Instrument, Berlin, 1934, 1), ha de buscarse en la
estrecha conexiéon que existe entre el anteojo y el ojo y es imposible ofrecer una
teoria aceptable de los anteojos sin comprender lo que ocurre en ¢l proceso mismo
de la vision... El triAngulo telemétrico omite precisamente este proceso, 0 mejor
dicho, ofrece una explicacion simplista y falsa del mismo. La situacién de la Optica
a principios del siglo veinte se encuentra bien descrita en los ‘Apéndices de la Parte
I del Treatise on Physiological Optics de Helmholtz,, obra de A. Gulistrand, trad.
Southall, New York, 1962, 261 ss. Leemos en este lugar como la vuelta al proceso
psico-fisioldgico de la vision hizo posible que los fisicos llegasen a una explicacién
mas razonable incluso de la fisica de las imagenes opticas: ‘La razén por la que las
leyes de las imagenes Opticas reales han sido por asi decirlo llamadas a la vida a re-
querimiento de la 6ptica fisioldgica, se debe en parte al hecho de que por medio de
los calculos trigopnométricos, ciertamente tediosos pero faciles de ejecutar, ha sido
posible que el ingeniero 6ptico se acercase a las realidades fundamentales de su
problema. De este modo, gracias a los esfuerzos de hombres como Abbé y su escuela,
la 6ptica técnica ha alcanzado su espléndido desarrollo actual; mientras que, con los
medios cientificos disponibles, ha sido realmente imposible una inteleccion com-
prehensiva de las intrincadas relaciones que se dan en el caso de las iméagenes del ojo’.

198 < Oh, Nicolas Copémico, qué placer hubieras tenido al ver esta parte de tu
sistema confirmado por un experimento tan claro!" escribe Galileo, dando a
entender que los nuevos fendmenos telescépicos constituyen un apoyo adicional
para la doctrina de Copérnico (Dialogue. op. cit., 339). La diferencia entre la
apariencia de los planetas y de las estrellas fijas (cf. nota 170 de este capitulo) la
explica por la hipotesis de que ‘el auténtico instrumento de la vision (el ojo)
introduce un obsticulo que le es propio’ (ibid., 335), y afirma que el telescopio
supera este obstaculo, a saber, la irradiacion, permitiendo al ojo ver las estrellas y
planetas como realmente son (Mario Giuducci, un seguidor de Galileo, atribuye la
irradiaciéon a la refracciéon producida por la humedad de la superficie del ojo;
Discourse on the Comets of 1618, op. cit., 47). Esta explicacién, al parecer plau-
sible (especialmente a la vista de la pretensiéon de Galileo en demostrar que la
irradiaciéon puede suprimirse por otros medios que el telescopio) no es todo lo
correcta que pudiera desearse. Gullstrand (op. cif., 426) dice que ‘debido a las
propiedades de la superficie ondulada del haz de rayos refractados en el ojo... es
una imposibilidad matemaética que cualquier seccion transversal corte la superficie
catstica en una curva uniforme con la forma de un circulo concéntrico a la pupila.
Otros autores sefialan las ‘desemejanzas en los varios humores, y sobre todo en la
lente del cristalino’ (Ronchi, Optics, op. cit., 104). Kepler aduce esta explicacion
(Conversation op. cit., 33 ss.): ‘las fuentes puntuales de luz transmiten sus conos a
la lente del cristalino. Aqui tiene lugar la refraccién, y detrés de la lente los conos
se contraen otra vez en un punto. Pero este punto no se proyecta tan lejos como la



TRATADO CONTRA EL METODO 127

razones para obrar asi? Esta cuestion me hace volver a los proble-
mas planteados por la evidencia (contra Copérnico) que expuse y
examiné en el capitulo 9.

retina. Por tanto la luz se dispersa una vez mas, y se esparce sobre una pequena
drea de la retina, mientras que deberia chocar en un punto. El telescopio al
introducir otra refraccién, hace coincidir este punto con la retina...’ Polyak, en su
obra clasica La Retina, atribuye la irradiacion en parte a ‘defectos de los medios
diSptricos y a una adaptacion imperfecta’ pero ‘principalmente’ a la ‘constitucién
estructural especifica de la retina misma’ (p. 176) y afiade que tal vez sea, ademas,
una funcion del cerebro (p. 429). Ninguna de estas hipétesis cubre todos los hechos
esenciales sobre la irradiacion. Gullstrand, Ronchi y Polyak (si omitimos su
referencia al cerebro que puede hacerse para explicar cualquier cosa que se desee)
no pueden explicar la desaparicion de la irradiacién en el telescopio. Kepler, Gulls-
trand y Ronchi fracasan también en aducir una explicacién del hecho, subrayado
por Ronchi, de que los objetos grandes no presentan ninguna irradiacion en sus
aristas. (Cualquiera que intente explicar el fenémeno de la irradiacion ha de
admitir que cuando se mira una.bombilla eléctrica desde una distancia tal que
parezca un punto, el observador la ve rodeada por una enorme corona de rayos |
mientras que si se mira de cerca no se ve nada a su alrededor; Optics, op. cit.,
105). Hoy dia sabemos que los objetos grandes aparecen de forma definida por
causa de la interaccion inhibitoria lateral de los elementos retinales (que es
aumentada atn mas por la funcién del cerebro), cf. Ratliff, Mach. Bands, 146, pero
la variacién del fenémeno con el didmetro del objeto y bajo las condiciones de la
vision telescopica permanece sin examinar. La hipotesis de Galileo recibié apoyo
principalmente de su concordancia con el punto de vista copernicano y fue, por
tanto, en gran medida ad hoc.



11

Por otra parte habia algunos fenomenos telescopicos que
eran claramente copernicanos. Galileo introduce estos fe-
nomenos como evidencia independiente en favor de Copér-
nico; sin embargo, la situacion es mds bien la siguiente:
una concepcion refutada (el copernicanismo) guarda cierta
semejanza con fenomenos que emergen de otra concepcion
refutada (la idea de que los fenomenos telescopicos consti-
tuyen imdgenes fieles del cielo). Galileo tuvo éxito debido a
su estilo y a sus hdbiles técnicas de persuasion, porque
escribia en italiano en lugar de hacerlo en latin, y porque
apelaba al pueblo que por temperamento es opuesto a las
viejus ideas v a los criterios de aprendizaje relacionados
con aquellas ideas.

De acuerdo con la teoria copernicana, Marte y Venus se apro-
ximan y se alejan de la Tierra segin un factor de 1:6 ¢ 1:8,
respectivamente. (Estos nimeros son aproximados). Su cambio de
brillo deberia ser 1:40 y 1:60, respectivamente (éstos son los
valores de Galileo). Sin embargo, Marte cambia muy poco y la
variacion en brillo de Venus ‘es casi imperceptible’'”. Estas expe-
riencias ‘contradicen abiertamente el movimiento anual [de la
tierra] 2%, El telescopio, por otra parte, produce nuevos y extrafios
SJenomenos, algunos de los cuales corren el peligro de ser descu-
biertos como ilusorios por la observacion realizada a ojo desnudo,
algunos son contradictorios, otros tienen incluso la apariencia de
ilusorios, mientras que la iunica feoria que podia haber puesto
orden en este caos, la teoria de la vision de Kepler, esta refutada
por evidencia de la clase mds simple que pueda darse. Sin embargo,

199 Las variaciones reales de Marte y Venus son cuatro magnitudes y una
magnitud respectivamente.
20 Dialogue, op. cit., 328.



TRATADO CONTRA EL METODO 129

—y con esto llego a lo que pienso constituye la caracteristica
fundamental del procedimiento seguido por Galileo— existen feno-
menos telescdpicos, a saber, la variacion telescopica del brillo de
los planetas, que concuerdan mds con Copérnico que con los
resultados de la observacion a ojo desnudo. Marte, visto a través
del telescopio, ciertamente cambia como deberia hacerlo de acuer-
do con el punto de vista copernicano. Comparado con la ejecutoria
total del telescopio, este cambio resulta todavia muy enigmatico;
tan enigmatico como lo es la teoria copernicana cuando se la
compara con la evidencia pretelescopica. Sin embargo, el cambio
estd en armonia con las predicciones de Copérnico. Es esta
armonia mas que la comprension produnda de la cosmologia y de
la optica lo que para Galileo constituye una prueba en favor de
Copérnico y de la veracidad del telescopio en cuestiones terres-
tres, asi como en las celestes. Y es sobre esta armonia que Galileo
construye una concepcion completamente nueva del universo.
‘Galileo’, escribe Ludovico Geymonat?%, refiriéndose a este aspecto
de la situacion, ‘no fue el primero en dirigir el telescopio hacia el
cielo, pero... fue el primero en comprender el enorme interés de
las cosas vistas de este modo, y comprendié enseguida que tales
cosas encajaban perfectamente con la teorfa copernicana, mientras
que contradecian a la antigua astronomia. Galileo hacia afios que
crefa en la verdad del copernicanismo pero nunca habia sido capaz
de demostrarlo, a pesar de las declaraciones extremadamente opti-
mistas que hacia a sus amigos y colegas (ni siquiera habia sido
capaz de desechar las instancias refutadoras, como hemos visto y
como él mismo afirma). ;Llegaria a encontrarse por fin una
prueba directa (o al menos un acuerdo con la evidencia? Cuanto
mas arraigaba esta conviccion en su mente, mas clara se hacia para
Galileo la importancia del nuevo instrumento. En el pensamiento
de Galileo, la confianza en la fiabilidad del telescopio y el recono-
cimiento de su importancia no fueron dos hechos diferentes y
separados sino que constituian dos dspectos del mismo proceso’.
(Puede expresarse con mas claridad la ausencia de evidencia inde-
pendiente? ‘El Nuncius’, escribe Franz y Hammer en la mas
concisa exposicion del tema que he leido?” ‘contiene dos incognitas,

200 Op. cit., 38 ss. (la cursiva es mia).
22 Johannes Kepler, Gesammelte Werke, op. cit., vol. IV, 447. Kepler (Conver-
sation, op. cit., 14) habla de ‘evidencia que se auto-apoya mutuamente’. Recuérdese,



130 PAUL FEYERABEND

una de las cuales se resuelve con la ayuda de la otra’. Esta afirma-
cién es completamente acertada excepto en que las ‘incégnitas’ no
eran tales sino que se sabia que eran falsas, como afirma el mismo
Galileo. Esta situacion bastante peculiar, esta armonia entre dos
ideas interesantes pero refutadas, es lo que exploté Galileo con el
fin de evitar la eliminacién de alguna de las dos.

Se siguié exactamente el mismo procedimiento para proteger
su nueva dindmica. Hemos visto que también esta ciencia estaba
amenazada por eventos observables. Para eliminar el peligro,
Galileo introduce la friccion y otros obstaculos con la ayuda de
hipétesis ad hoc, considerdndolas como tendencias definidas por
la obvia discrepancia que existe entre hechos y teoria, mas que
como eventos fisicos explicados por una teoria de la friccién en
favor de la cual habria disponible algin dia evidencia nueva e
independiente (semejante teoria surgié mucho mas tarde, en el
siglo dieciocho). No obstante, la concordancia entre la nueva
dindmica y la idea del movimiento de la Tierra, que Galileo
aumenta con la ayuda de su método de anamnesis, hace que
ambas parezcan ser mas razonables.

El lector comprobard que un estudio mas detallado de fend-
menos histéricos como éstos, produce considerables dificultades al
punto de vista que sostiene que la transicion de la cosmologia
precopernicana a la cosmologia del siglo xvu consistié en la
sustitucion de teorias refutadas por conjeturas mas generales que
explicaban las instancias refutadoras, hacian nuevas predicciones y
estaban corroboradas por las observaciones realizadas para contras-
tar estas nuevas predicciones. El lector, tal vez, percibird los
méritos de un punto de vista diferente que sostiene que, si bien es
cierto que la astronomia pre-copernicana estaba en apuros (se
enfrentaba con una serie de instancias refutadoras e implausibilida-
des), la teoria copernicana estaba en apuros aun mayores (se
enfrentaba con instancias refutadoras e implausibilidades aiin mas
drasticas); sin embargo, por estar en armonia con teorias todavia

sin embargo, que lo que constituye el ‘auto-apoyo mutuo’ son dos hip6tesis
refutadas (o dos hipétesis que incluso pueden ser incomensurables con los enuncia-
dos basicos disponibles) y no dos hipétesis que tienen apoyo independiente en el
dominio de los enunciados basicos. En una carta a Herwarth del 26 de marzo de
1698, se refiere Kepler a las ‘muchas razones’ que desea aducir en favor del
movimiento de la tierra y aflade que ‘cada una de estas razones considerada en si
misma, sélo encontraria una escasa creencia’ (Caspar-Dyck, Johannes Kepler in
seinen Briefen, vol. I, Munich, 1930, 68).



TRATADO CONTRA EL METODO 131

mds inadecuadas, gané fuerza y fue conservada; las refutaciones
se hicieron ineficaces por medio de hipétesis ad hoc y de habiles
técnicas de persuasion. Esta parece ser una descripcién mucho mas
adecuada de los desarrollos habidos en tiempo de Galileo que la
ofrecida por casi todas las explicaciones alternativas.

Voy a interrumpir aqui la narracién histérica para mostrar que
la descripcion no sélo es factualmente adecuada, sino que ademas
es perfectamente razonable, y que cualquier intento por reforzar
alguna de las metodologias mas conocidas del siglo xx —como por
ejemplo, el método de conjeturas y refutaciones— tendria conse-
cuencias desastrosas.



12

Tales métodos ‘irracionales’ de apoyo son necesarios debido

al ‘desarrollo desigual’ (Marx, Lenin) de las distintas partes

de la ciencia. El copernicanismo, y otros ingredientes

esenciales de la ciencia moderna, sobrevivio solo porque,

a lo largo de su historia, la razon fue dejada de lado con
frecuencia.

Una tendencia predominante en las discusiones metodologicas
consiste en plantear problemas del conocimiento sub specie ueter-
nitatis, por decirlo asi. Los enunciados se comparan entre si sin
atender a su historia y sin considerar que podrian pertenecer a
diferentes estratos histéricos. Por ejemplo, se pregunta: dado un
conocimiento previo, condiciones iniciales, principios basicos y
observaciones aceptadas, ;qué conclusiones podemos inferir acerca
de una hipétesis nueva? Las respuestas varian de un modo consi-
derable. Algunos afirman que es posible determinar grados de
confirmacién y que con su ayuda se puede evaluar la hipétesis.
Otros rechazan cualquier légica de la confirmacién y juzgan la
hipétesis por su contenido y por las falsaciones que han acontecido
realmente. Pero casi todo el mundo da por supuesto que las obser-
vaciones precisas, los principios claros y las teorias bien confir-
madas continian siendo decisivas, y que pueden y deben wusarse
aqui y ahora bien para eliminar la hipétesis recientemente sugerida,
bien para hacerla aceptable, jo incluso, tal vez, para probarfa!?03.

Semejante procedimiento sélo tiene sentido si se pudiera asumir
que los elementos de nuestro conocimiento —las observaciones,

203 En una serie de interesantes y provocativos escritos, el profesor Kurt Huebner
de la Universidad de Kiel ha criticado el caracter ‘abstracto’ de las metodologias
contemporéaneas y sostiene que ‘el origen del progreso cientifico no radica ni en las
reglas abstractas de la falsacion, ni en las inferencias inductivas y semejantes, sino
en la situacion completa, mental e histérica, en la que se encuentra el cientifico.
De esta situacién el cientifico toma sus presupuestos y sobre ella esta enraizada su



TRATADO CONTRA EL METODO 133

los principios de nuestros argumentos— son entidades atemporales
que comparten el mismo grado de perfeccion, que son todos igual-
mente accesibles, y que se relacionan entre si de un modo que es
independiente de los sucesos que los producen. Esta suposicién es,
desde luego, enormemente comiin. Todos los légicos la hacen;
subyace a la distincion familiar entre un contexto del descubri-
mierto y un contexto de la justificaciéon; y sé expresa a menudo
diciendo que la ciencia se ocupa de proposiciones y no de enuncia-
dos o sentencias. Sin embargo, semejante procedimiento no tiene
en cuenta que la ciencia es un proceso histérico complejo o
heterogéneo que abarca anticipaciones vagas e incoherentes de
futuras ideologias codo a codo con sistemas teéricos muy sofistica-
dos y formas petrificadas de pensamiento. Algunos de sus elemen-
tos se encuentran disponibles en forma de enunciados expresados
con toda claridad mientras que otros se encuentran ocultos y llegan
a conocerse s6lo por contraste y comparacién con puntos de vista
nuevos y no comunes. (Este es el modo como el argumento de la
torre, invertido, ayudé a Galileo a descubrir las interpretaciones
naturales hostiles a Copérnico, y también el modo como Einstein
descubrié ciertas suposiciones profundamente arraigadas de la
mecanica cldsica, tales como fa suposicion de la existencia de
sefales infinitamente rapidas. Para consideraciones generales, cf.
el paragrafo ultimo del capitulo 5). Muchos de los conflictos y
contradicciones que tienen lugar en la ciencia, se deben a esta
heterogeneidad de los materiales, a esta ‘desigualdad’ del desarrollo
histdrico, como diria un marxista, y no tienen ninguna importancia
tedrica inmediata)?™.

actividad... La debilidad fundamental de la filosofia contemporanea de la ciencia
me parece que se encuentra aqui: a pesar de la gran variedad de escuelas y de
pensadores, todavia procede ahistoricamente. Intenta resolver sus problemas bésicos
—el caracter de los métodos que han de aplicarse y la justificacién de los
enunciados obtenidos con su ayuda— por simple reflexion, y el pensamiento se
abandona aparentemente s6lo a si mismo y a su sofisticdcion...” (Was zeigt Kepler’s
«Astronomia Nova» der modemen Wissenschafttheorie?’ en Philosophia Naturalis,
vol. II, 1969, 267 ss.). Huebner examina también el extrafio desarrollo que va
desde pensadores histéricamente orientados tales como Duhem, Mach, Poincaré,
Meyerson y otros hasta la actitud arida, ahistorica y por tanto esencialmente
acientifica de hoy dia (Phjl. Nat., nim. 13, 1971, 81-97), y est4d preparando una
teoria de la ciencia que tenga en cuenta la historia para ofrecer un esquema de una
‘Teoria Estructural de la Historia’ (Studium Generale, nim. 24, 1971, 851-64, en
particular 858 ss.). Este es el camino que habr4d de seguirse en el futuro si se
quiere evitar la esterilidad de la filosoffa de la ciencia contemporénea.

204 Segiin Marx, las partes ‘secundarias’ del proceso social, tales como la demanda,



134 PAUL FEYERABEND

Tales conflictos tienen mucho en comiin con los problemas que
se plantean cuando hay necesidad de levantar una central de
energia eléctrica justo al lado de una catedral gética. Ocasional-
mente se tienen en cuenta estas caracteristicas; por ejemplo,
cuando se afirma que las leyes fisicas (enunciados) y las leyes
biolégicas (enunciados) pertenecen a dominios conceptuales dife-
rentes y no pueden compararse directamente. Pero en la mayoria
de los casos, y en especial en el caso de la observacion versus
teoria, las metodologias proyectan todos los distintos elementos de
la ciencia y los diferentes estratos tedricos que ellos ocupan sobre
uno y el mismo plano, y proceden inmediatamente a hacer juicios
comparativos. Este procedimiento se parece mucho a preparar una
pelea entre un nifo y un adulto, y anunciar triunfalmente que el

la produccion artistica o las relaciones legales, pueden adelantarse a la produccion
material y arrastrarla consigo: cf. The Poverty of Philosophy, pero panicularmente
la Introduction 1o the Critique of Political Economy, Chicago, 1918, 309: ‘la
relacion desigual entre el desarrollo de la produccion material y el arte, por
ejemplo. En general, la concepcion del progreso no ha de tomarse en el sentido de la
abstraccion usual. En el caso del arte, etc., no es tan importante ni tan dificil
entender esta desproporcién como en el caso de las relaciones sociales practicas, e.
g. la relacion entre la educacién en los EE.UU. y Europa. Sin embargo, el punto
realmente dificil que ha de examinarse aqui es el del desarrollo desigual de las
relaciones de produccién como relaciones legales; Trotsky describe la misma
situacién: *El punto capital de la cuestion radica en que los diferentes aspectos del
progreso histérico —economia, politica, el estado, el crecimiento de la clase traba-
jadora— no se desarrollan simultineamente a lo largo de lineas paralelas’ (‘The
School of Revolutionary Strategy’, conferencia pronunciada en la reuniéon general
del partido de la Organizacién Moscovita en Julio de 1921, publicada en The First
Five Years of the Conununist International, vol. 1, New York, 1953, 5). Ver
también Lenin, Left-Wing Communism-and Infantile Disorder (op. cit., 59), por lo
que respecta al hecho de que las miltiples causas de un suceso pueden estar fuera
de fase y producir efecto solo cuando aparezcan jumas. De un modo distinto, la
tesis del ‘desarrollo desigual’ se refiere al hecho de que ¢l capitalismo ha alcanzado
estadios diferentes en paises diferentes, e incluso en regiones diferentes del mismo
pais. Este segundo tipo de desarrolio desigual puede conducir a relaciones inversas
entre las ideologias asociadas, de forma que la eficacia en la produccion y las ideas
politicas radicales se desarrollan en proporciones inversas. ‘En la Europa civilizada,
con su maquinismo enormemente desarrollado, con su cultura ¢ instituciones ricas y
multiformes, se ha alcanzado un punto de la historia en el que la burguesia
dominante, temerosa del desarrollo y de la fuerza en aumento del proletariado, se
convierte en sostén de todo lo retrégrado, moribundo y medieval... Pero en toda la
joven Asia se desarrolla un vigoroso movimiento democrético, que va extendién-
dose y ganando fuerza’ (Lenin, ‘Backward Europe and Advanced Asia’, Collecred
Works, vol. 19, op. cit., 99 ss.). Para esta interesante situacion que merece ser
explotada por la filosofia de la ciencia, cf. A. C. Meyer, Leninism, capitulos 3 y 6.
El trasfondo filosofico esta espléndidamente explicado en el ensayo de Mao Tse-
tung, On Contradiction (Selected Readings, Peking, 1970, 70, en especial sec. 1V).



TRATADO CONTRA EL METODO 135

adulto va a ganar, cosa que sin embargo es obvia (la historia de la
teoria cinética y la mas reciente historia de las teorias de las
vanables ocultas en mecéanica cuantica, esta llena de criticas insubs-
tanciales de este tipo y lo mismo sucede con la historia del psico-
anadlisis y del marxismo). En nuestro examen de las hipotesis
nuevas debemos tener en cuenta, obviamen}e, la situacion historica.
iVeamos el efecto que ello va a tener sobre nuestro juicio!

La hipétesis geocéntrica y la teoria aristotélica del conocimiento
y la percepcion se adaptan bien una con otra. La percepcidon apoya
la teoria de la locomocion que implica que la Tierra esté inmovil y
a su vez constituye un caso particular de una concepcién compre-
hensiva del movimiento que incluye la locomocién, aumento y
disminucion, alteracion cualitativa, generacién y corrupcién. Esta
concepeidon comprehensiva define el movimiento como el transito
de una forma desde un agente a un paciente que termina cuando el
paciente posee exactamente la misma forma que caracterizaba al
agente cuando empezo la interaccién. Correspondientemente, la
percepeion es un proceso en el que la forma del objeto percibido
pasa al percipiente exactamente segin la misma forma que caracte-
rizaba al objeto de modo que el percipiente, en cierto sentido,
asume las propiedades del objeto.

Una teoria de la percepciéon de esta clase (que podria consi-
derarse como una version sofisticada del realismo ingenuo) no
permite ninguna discrepancia importante entre las observaciones y
las cosas observadas. ‘El que existieran cosas en el mundo que
fueran inaccesibles al hombre no sélo aqui y por ahora, sino en
principio y por causa de su indole natural, y que por tanto nunca
serian vistas por el hombre, era algo completamente inconcebible
en la antigiiedad mas tardia y en la Edad Media’®". La teoria

205 F. Blumenberg, Galileo Galilei, Siderus Nuncius, Nachricht von neuen
Sternen, vol. 1, Frankfurt, 1965, 13. Aristoteles mismo era de mente mas abierta:
‘La evidencia (referente a fenomenos celestes) nos es proporcionada de modo
limitado por las sensaciones, mientras que respecto ‘de las plantas y animales pere-
cederos poseemos abundante informacion, viviendo como lo hacemos en su medio...
De Part. Anim ., 644, 26 ss. En lo que sigue, ofrecemos una exposiciéon enormemente
idealizada del dltimo Aristotelismo. A no ser que se diga otra cosa, la palabra
"Aristoteles’ se refiere a esta idealizacion. Para las dificultades de elaborar una
descripcion de Aristoteles mismo, cf. Diiring, Aristoteles, Heidelberg, 1966. Para
algunas diferencias entre Aristdteles y sus seguidores medievales, cf. Wolfgang
Wieland, Die Aristotelische Physik, Gottingen, 1970.



136 PAUL FEYERABEND

tampoco estimulaba el uso de instrumentos, pues éstos se inter-
ponen con los procesos del medio. Estos procesos solo proporcionan
una descripcion verdadera mientras no se les perturbe. Las pertur-
baciones dan origen a formas que ya no son idénticas a la forma de
los objetos percibidos, producen tlusiones. Tales ilusiones pueden
ser demostradas con facilidad examinando las imagenes producidas
por espejos curvos, o por lentes toscas (y recuérdese que las lentes
empleadas por Galileo estaban lejos del nivel de perfeccion alcan-
zado hoy dia): estas imdgenes estan distorsionadas, ademas las
imagenes Opticas tienen franjas coloreadas y aparecen en un lugar
diferente del lugar donde se encuentra el objeto, Astronomia,
fisica, psicologia, epistemologia, todas estas disciplinas colaboran
en la filosofia aristotélica para crear un sistema coherente, racional
y que esta de acuerdo con los resultados de la observacion como
puede verse en un examen de la filosoffa aristotélica en la forma
que fue desarrollada por algunos filosofos medievales. Un anilisis
de este tipo muestra la fuerza intrinseca que posee el sistema aris-
totélico.

El papel de la observacion en Aristoteles es muy interesante.
Aristételes es un empirista. Sus entredichos contra un plantea-
miento excesivamente teorético son tan belicosos como los de los
empiristas ‘cientificos’ del siglo xvii y xvi. Pero mientras estos
ultimos dan por supuesto tanto la verdad como el contenido del
empirismo, Aristételes explica 1) la naturaleza de la experiencia y
2) lo que un observador normal (un observador cuyos sentidos se
encuentran en buen estado y que no estd bebido o durmiendo,
etc.) percibe en circunstancias normales (luz, suficiente, ninguna
interferencia con el medio) y lo describe en un lenguaje adecuado
a los hechos y que puede ser entendido por todos. La experiencia
es importante para el conocimiento porque, supuestas las condi-
ciones normales, las percepciones del observador contienen exacta-
mente las mismas formas que residen en el objeto. Estas explica-
ciones no son ad hoc. Constituyen una consecuencia directa de la
teoria general de Aristételes sobre el movimiento, tomada en
conjunto con la idea fisiologica de que las sensaciones obedecen
las mismas leyes fisicas que el resto del universo. Y estan confir-
madas por la evidencia que confirma ambas teorias o ideas (la
existencia de imagenes Opticas distorsionadas forma parte de seme-
jante evidencia). Hoy dia entendemos un poco mejor por qué ‘una
teoria del movimiento y de la percepcion que ahora se considera



TRATADO CONTRA EL METODO 137

falsa pudo tener tanto éxito (explicacién evolucionista de la adap-
tacion de organismos; movimiento en medios). Permanece el hecho
de que no surgié ningiin argumento empirico decisivo contra ella
(aunque no estaba libre de dificultades).

Esta armonia entre la percepcion humana y la cosmologia Aris-
totélica es considerada ilusoria por los defensores del movimiento
de la Tierra. Segiin los copernicanos existen procesos a gran escala
que implican a enormes masas cosmicas y que no dejan trazo
alguno en nuestra experiencia. Por esta razén, las observacio-

y

Figura 2. La Luna a los sicte dias (cuarto creciente).



138 PAUL FEYERABEND

nes existentes ya no tienen valor alguno como contrastaciones
de las nuevas leyes bdasicas que se estan proponiendo. Seme-
jantes observaciones ya no estan relacionadas directamente con
estas leyes, y tal vez estén completamente desconectadas. Hoy
dia, después que el éxito de la ciencia moderna nos ha hecho
comprobar que la relacidon entre el hombre y el universo no es tan
simple como supone el realismo ingenuo podemos decir que esto
fue una conjetura correcta, que ciertamente el observador esta
separado de las leyes del mundo por las condiciones fisicas espe-
ciales de su plataforma de observacion, la Tierra en movimiento
(efectos gravitacionales; ley de la inercia; fuerzas de Coriolis;
influencia de la atmdsfera sobre las observaciones opticas; aberra-
cién; paralaje estelar, etc.), por la idiosincrasia de sus instrumentos
de observacidn basico, el ojo humano (irradiacién; imagenes retros-
pectivas; inhibicion mutua de los elementos adyacentes de la
retina, etc...) asi como por los puntos de vista mas antiguos que
habian invadido el lenguaje de observacién y le hicieron hablar
el lenguaje del realismo ingenuo (interpretaciones naturales). En
las observaciones puede tener cabida una contribucién de la cosa
observada, pero por lo general esta contribucién no se encuentra
oscurecida por otros efectos (algunos de los cuales acaban de ser
mencionados), y puede ser completamente anulada por ellos. No
hay mas que considerar la imagen de una estrella fija como
aparece a través de un telescopio. Esta imagen se encuentra
desplazada por los efectos de la refraccion, de la aberraccion vy,
posiblemente, de la gravitacion. Contiene el espectro de la estrella
no como ahora es, sino como era hace algin tiempo (en el caso de
las supernovae extragalacticas la diferencia puede ser de millones
de afos), y distorsionado por el efecto Doppler, materia galactica
intermedia, etc. Ademas, la extensiOn y la estructura interna de la
imagen estd completamente determinada por el telescopio y por
los ojos del observador; es el telescopio que decide cuan grandes
van a ser los discos de difraccion y es el ojo humano que decide
cudnto va a verse de la estructura de estos discos. Hace falta una
habilidad considerable y mucha teoria para aislar la contribucion
de la causa original, la estrella, y para emplearla como una contras-
tacion, pero esto significa que las cosmologias no aristotélicas solo
pueden someterse a contrastacién después que hayamos separado
las observaciones y las leyes con ayuda de ciencias auxiliares que
describan los complejos procesos que tienen lugar entre el ojo y el



TRATADO CONTRA EL METODO 139

objeto, y los procesos ain mas complejos que suceden entre la
cornea y el cerebro. En el caso de Copérnico, necesitamos una
nueva meteorologia (en el buen sentido antiguo del término, en
cudnto que trata de las cosas que se encuentran debajo de la
Luna), una nueva ciencia de dptica fisiologica que se ocupa de los
espectros de la visién subjetivos (mente) y objetivos (luz, medio,
lente, estructura del 6j0), asi como de una nueva dindmica que
establece el modo como el movimiento de la Tierra puede influir
sobre los procesos fisicos que tienen lugar en su superficie. Las
observaciones se hacen importantes solo después de que los proce-
sos descritos por estas nuevas materias han sido intercalados entre
el mundo y el ojo. El lenguaje en el que expresamos nuestras
observaciones tal vez tenga que ser revisado de modo que la nueva
cosmologia tome un giro distinto y no sea puesta en peligro por
una colaboracién imperceptible de sensaciones y viejas ideas. En
suma: Lo que hace falta para realizar una contrastacion de
Copérnico es una concepcion del mundo completamente nueva
que incluya una nueva concepcion del hombre y de sus facultades
de conocimiento.

Resulta obvio que semejante concepcion del mundo tardara
mucho tiempo en aparecer y que, tal vez, nunca consigamos
formularla por completo. Es muy improbable que la idea del
movimiento de la Tierra sea aceptada inmediatamente por la
aparicion, en su pleno esplendor formal, de todas las ciencias que
decimos constituyen el cuerpo de la ‘fisica clasica’. O, para ser un
poco mas realista, semejante serie de eventos no es solo muy
improbable, es en principio imposible, dada la naturaleza del
hombre y la complejidad del mundo en el que vive. Sin embargo,
sOlo después de la aparicion de estas ciencias puede tener sentido
hablar, de una contrastacion.

Esta necesidad de esperar y de ignorar gran cantidad de obser-
vaciones y de mediciones criticas, apenas se encuentra examinada
en nuestras metodologias. Al no tener en cuenta la posibilidad de
que una nueva fisica o una nueva astronomia tal vez tenga que ser
juzgada por una teoria nueva del conocimiento y tal vez exija
contrastaciones completamente nuevas, los cientificos la confrontan
inmediatamente con el statu quo y proclaman triunfaimente que
‘no estd de acuerdo con los hechos y principios aceptados’. Estos
cientificos, desde luego, tienen razon, y la tienen de una manera
trivial; pero no en el sentido que ellos pretenden. En efecto, en



140 PAUL FEYERABEND

una primera etapa del desarrollo la contradiccion sélo indica que lo
viejo y lo nuevo son cosas diferentes y desfasadas la una de la
otra, pero no demuestra qué punto de vista es e/ mejor. Un juicio
de este tipo presupone que los competidores se enfrentan en
iguales términos. ;Coémo proceder para efectuar una comparacién
tan imparcial?

El primer paso esta claro: hemos de conservar la nueva cosmo-
logia hasta que sea complementada por las necesarias ciencias
auxiliares. Hemos de conservarla en presencia de hechos refuta-
dores claros e inequivocos. Podemos, desde luego, intentar explicar
nuestro proceder diciendo que las observaciones criticas son o bien
irrelevantes o ilusorias, pero no podemos apoyar semejante expli-
cacién con una sola razon objetiva. Cualquier explicacion que
demos no es otra cosa que un gesto verbal, una gentil invitacion a
participar en el desarrollo de la nueva filosofia. Tampoco podemos
eliminar de modo razonable la teoria heredada de la percepcion
que afirma que las observaciones son relevantes, da razones para
esta afirmacion, y estd confirmada por evidencia independiente.
De este modo, el nuevo punto de vista se separa de modo comple-
tamente arbitrario de aquellos datos que apoyaban a su predecesor
y se hace mas ‘metafisico’: comienza un nuevo periodo en la
historia de la ciencia con un movimiento hacia atrds que nos lleva
a una etapa mas primitiva en la que las teorias eran mas vagas y
tenian un contentdo empirico menor. Este movimiento de retroceso
no €s s6lo un accidente: tiene una funcion determinada; es esencial
si queremos superar el statu quo, pues nos concede el tiempo y la
libertad que hace falta para desarrollar con detalle el punto de
vista principal, y para encontrar las ciencias auxiliares necesarias2%.

Este movimiento de retroceso es, ciertamente, esencial, pero
{como conseguir que los otros sigan nuestro ejemplo? ;Coémo
podemos persuadirlos a abandonar un sistema bien definido, sofis-
ticado y empiricamente satisfactorio y hacer que transfieran su
lealtad a una hipdtesis incompleta y absurda? A una hipétesis,
que, ademas, es contradicha por una observacion tras otra si es

206 Un ejemplo de un movimiento hacia atras de esta clase lo constituye la vuelta
de Galileo a la cinemdtica del Comentariolus y su desconsideracion por la maqui-
naria de epiciclos como estd desarrollada en el De Revol. Para una admirable
explicacion racional de este paso, cf. la conferencia de Imre Lakatos ‘A Philosopher
looks at the Copernican Revolution’, Leeds, 6 de Enero de 1973 (poseo una copia
de la conferencia que me envié amablemente el Profesor Lakatos).



TRATADO CONTRA EL METODO 141

que nos tomamos la molestia de compararla con lo que nuestros
sentidos nos muestran con toda claridad ser el caso, ;c6mo podemos
convencerlos de que la ventaja del statu quo sblo es aparente y
que esta condenada a revelarse como tal dentro de 500 anos o mas,
cuando no existe ni un solo argumento a nuestro favor (y recuér-
dese que las ilustraciones que he empleado dos parigrafos mas
arriba derivan su fuerza del éxito de la fisica clasica y no estaban
disponibles para los copernicanos?)??. Resulta claro que la lealtad a
las nuevas ideas tendrd que conseguirse por medios irracionales
tales como propaganda, sensibilidad, hipétesis ad hoc y apelacién
a los prejuicios de todas clases. Necesitamos de estos ‘medios
irracionales’ para defender lo que no es otra cosa que una fe ciega,
hasta que hayamos descubierto las ciencias auxiliares, los hechos,
los argumentos que conviertan la fe en puro ‘conocimiento’.

En este contexto, el surgimiento de una nueva clase secular con
una nueva perspectiva y un desprecio considerable por la ciencia
de las escuelas, por sus métodos, sus resultados, e incluso su
lenguaje adquiere toda su importancia. El barbaro Latin hablado
por los escolasticos (que tiene mucho en comin con el no menos
barbaro ‘inglés ordinario’ hablado por los filésofos de Oxford), la
escualidez intelectual de la ciencia académica, su concepcién dife-
rente del mundo que pronto es interpretada como inservible, su
conexion con la Iglesia: todos estos elementos se amontonan ahora
junto con la cosmologia aristotélica y el desprecio que se siente por
ellos es transferido a cada elemento de la argumentacién aristoté-
lica?®. Este delito de asociacién no hace menos relacionales a los
argumentos, 0 menos conclusivos, pero reduce su influencia sobre
las mentes de quienes estin dispuestos a seguir a Copérnico. Pues
Copérnico representa ahora el progreso también en otras areas, es
un simbolo para los ideales de una nueva clase que mira hacia
atras a los tiempos clasicos de Platon y Cicerén, y hacia adelante a
una sociedad pluralista y libre. La asociacién de ideas astronomicas

207 Estaban disponibles para los escépticos, en particular para Enesidemo quien
senala, siguiendo a Filon, que ningin objeto aparece tal como es sino que se
encuentra modificado por estar combinado con aire, luz, humedad, calor, etc., cf.
Diogenes Laertius, 1X. 94. Sin embargo, parece ser que el punto de vista escéptico
tuvo muy poca influencia en el desarrollo de la astronomia moderna, y ello es
com&)rensible: no se inicia un movimiento con medios razonables.

208 Para estas presiones sociales, cf. el magnifico Geschechte der neusprachlichen
Wissenschaftlichen Literatur. Para el papel del Puritanismo, cf. Jones, op. cit.,
capitulos V' y VL.



142 PAUL FEYERABEND

e histéricas y de tendencias de clase tampoco produce nuevos argu-
mentos. Pero dicha asociacion engendra un firme compromiso
para con el punto de vista heliocéntrico; y, como hemos visto, esto
es todo lo que se necesita en esta etapa. También hemos visto
como Galileo explota magistralmente la situacion y como la ampli-
fica con trucos, estratagemas, y non-sequiturs de su propia cosecha.

Nos encontramos ante una situacidon que debe analizarse y
entenderse si queremos adoptar una actitud mas razonable hacia el
debate entre ‘razén’ e ‘irracionalidad’ planteado en las escuelas
filosoficas de hoy dia. La razén concede que las ideas que se
introducen para desarrollar y mejorar el conocimiento pueden
surgir de una forma muy desordenada y que €l origen de un punto
de vista particular puede depender de prejuicios de clase, pasiones,
idiosincrasias personales, de cuestiones de estilo ¢ incluso, pura y
simplemente del error. Pero la razén también exige que al juzgar
tales ideas se sigan ciertas reglas bien definidas: la evaluacion de
las ideas no debe ser invadida por elementos irracionales. Ahora
bien, lo que nuestros ejemplos historicos parecen ilustrar es esto:
existen situaciones en las que incluso los juicios y las reglas mas
liberales habrian eliminado una idea o un punto de vista que hoy
consideramos esencial para la ciencia y no le habrian permitido
sobrevivir; ademas, semejantes situaciones ocurren con mucha fre-
cuencia (cf. para este punto, el ejemplo del capitulo 5). Las ideas
sobrevivieron y ahora puede decirse que estan de acuerdo con
la razon. Y sobrevivieron debido a prejuicios, pasiones, caprichos,
errores y estupideces, en suma, sobrevivieron debido a todos los
elementos que caracterizan el contexto de descubrimiento, porque
se opusieron a los preceptos de la razén y porque se permitio que
estos elementos irracionales se salieran con la suva. Para decirlo
de manera diferente: ¢l copernicanismo y otros puntos de vista
‘irracionales’ existen hoy dia solo porque, a lo largo de su
historia, la razon fue dejada de lado alguna vez. (La afirmacion
opuesta también es cierta: La brujeria y otros puntos de vista
"irracionales’ han dejado de ser influyentes sélo porque, a lo largo
de su historia, la razon fue dejada de lado alguna vez)?”.

29 Estas consideraciones refutan a J. Dorling quien, en British Journal for the
Philosophy of Science, vol. 23, 1972, 189 s., presenta mi “irracionalismo’ como un
presupuesto de mi investigacion no como un resultado. Y continda: ‘...se tendria
que pensar que el filésofo de la ciencia deberia estar maximamente interesado en
elegir y examinar con detalle aquellos cientificos que parecen ser racionalmente



TRATADO CONTRA EL METODO 14)

Ahora bien, dando por supuesto que el copernicanismo ¢s una
Buena Cosa, hemos de aceptar que su supervivencia también cs
una Buena Cosa. Y, teniendo en cuenta las condiciones de tal
supervivencia, hemos de aceptar ademas que fue una Buena Cosa
que la razon fuera dejada de lado en los siglos xvi, xvii e incluso
¢n el xvin. Ademas, los cosmdélogos del siglo xvi y xvii no tenian el
conoeimiento que nosotros tenemos hoy dia, no sabian que el
Copernicanismo era capaz de dar origen a un sistema cientifico
gue es aceptable desde el punto de vista del ‘método cientifico’.
No sabian cudl de entre los muchos puntos de vista que existian en
su tiempo, aunque fuera defendido de forma ‘irracional’ conduciria
hasta la razon futura. Careciendo de semejante guia, se vieron
obligados a hacer una conjetura y, como hemos visto, sélo podian
seguir sus inclinaciones para hacer esta conjetura. En consecuencia,
es aconsejable permitir que las propias inclinaciones vayan contra
la razén en cualquier circunstancia, pues tal vez la ciencia se
aproveche de ello?!’

Resulta claro que este argumento, que nos aconseja no permitir
gue la razon suprima nuestras inclinaciones y suspender la razon
por completo en ocasiones (o con frecuencia, ver de nuevo el
material del capitulo 5), no depende del material histérico que he
presentado. Si mi exposicion de Galileo es historicamente correcta,
el argumento permanece como esta formulado. Si resultara ser un
cuento de hadas, tal cuento nos dice gue es posible un conflicto
entre la razon y las condiciones previas del progreso, nos indica
coémo puede surgir dicho contflicto, y nos fuerza a concluir que las
oportunidades de progreso pueden verse dificultadas por nuestro
deseo de ser racionales. Y obsérvese que el progreso esta definido
aqui como lo definiria un amante racionalista de la ciencia, es
decir, la definicién implica que Copérnico es mejor que Aristételes
y Einstein mejor que Newton. Por supuesto no existe necesidad
alguna de aceptar esta definicién que, ciertamente, es muy estrecha.
La hemos usado s6lo para mostrar que una idea de razon, acep-
tada por la mayoria de racionalistas (incluidos todos los raciona-

reconstruibles’. Se tendria que pensar que el filosofo de la ciencia deberia estar
maximamente interesado en elegir y examinar con detalles aquellos pasos que son
necesarios para el avance de la ciencia. Tales movimientos se resisten, como he
intentado mostrar, a una.reconstruccién racional.

210 E) término ‘razén’ incluye aqui la racionalidad mas libera! de nuestros racio-
nalistas criticos contemporaneos.



144 PAUL FEYERABEND

listas criticos) puede impedir el progreso tal y como es definido por
esta misma mayoria. Voy a resumir ahora la discusion de algunos
detalles de la transicién desde Aristoteles a Copérnico.

El primer paso del camino hacia una cosmologia nueva, como
he dicho, es un paso hacia atrds: aparentemente, se margina la
evidencia relevante; los nuevos datos se introducen por medio de
conexiones ad hoc y el contenido empirico de la ciencia se reduce
drasticamente?!l. Ahora bien, la cosmologia que pasa a ocupar
el centro de atencién y cuya adopcion nos obliga a practicar los
cambios que acabamos de describir, difiere de otros puntos de
vista s6lo en un aspecto: posee caracteristicas que, en el tiempo en
cuestion, parecen ser atractivas para ciertas personas. Pero apenas
existe una sola idea que carezca absolutamente de mérito y que no
pueda convertirse también en el punto de partida del esfuerzo
comun. Ningin invento se realiza nunca de modo aislado, y, en
consecuencia ninguna idea carece por completo de apoyo (abstrac-
to 0 empirico). Pero si un apoyo parcial y una plausibilidad parcial
son suficientes para iniciar un nuevo giro —y he senalado que son
suficientes— si iniciar un nuevo giro significa dar un paso atras
respecto de la evidencia, si cualquier idea puede llegar a ser plau-
sible y recibir apoyo parcial, entonces ¢l paso hacia atras es de
hecho un paso hacia adelante y lejos de la tirania de los sistemas
tedricos firmemente trabados, altamente corroborados y presen-
tados sin gracia alguna.

‘Otro error diferente’, escribe Bacon sobre este mismo punto 2'?,
‘es la... perentoria reduccion del conocimiento a las artes y a los
métodos, a partir de cuyo momento las ciencias raramente avan-
7an; pues asi como los jOvenes crecen poco en estatura después’
que su figura y sus miembros estan completamente formados, asi
el conocimiento, mientras se apoya en aforismos y observaciones,
permanece en estado de desarrollo; pero una vez se amolda dentro
de métodos, aunque puede ser pulido posteriormente, ilustrado y
acomodado para el uso, ya no aumenta mas en volumen y substan-
cia’.

211 Es interesante darse cuenta de que esto es exactamente lo que ocurre en el
caso de la teoria cuédntica y de la teoria de la relatividad. Cf. mi ensayo, ‘Problems
of Empiricism, Part II', Pirtsburgh Studies, vol. TV. Pittsburgh, 1970, secciones 9-10.

212 Advancement of Learning (ediciéon 1605), New York, 1944, 21. Cf. también
el Novum Organum, Aforismos 79, 86, asi como el espléndido librito Hobbes’
System of Ideas, de J. W. M. Watkins, London, 1965, 169.



TRATADO CONTRA EL METODO 145

La semejanza con las artes, tantas veces afirmada, se plantea
precisamente en este punto. Una vez que se ha comprobado que el
ajuste empirico escrupuloso no constituye una virtud y que debe
relajarse en periodos de cambio, entonces el estilo, la elegancia de
expresion, la simplicidad en la presentacién, la emocién de la
trama y del relato, y el atractivo del contenido se convierten en
caracteristicas importantes de nuestro conocimiento. Estas caracte-
risticas dan vida a lo que se dice y nos ayudan a superar la resis-
tencia del materia de observacion?® Ellas son las que crean y
mantienen ¢l interés de una teoria que se ha desviado parcialmente
del plano observacional y que seria inferior a sus rivales si fuera
juzgada por los criterios acostumbrados. Es en este contexto en el
que deberia verse gran parte de la obra de Galileo. Dicha obra se
ha comparado a menudo con la propaganda®'®, y ciertamente es
propaganda. Pero la propaganda de esta clase no es una cuestién
marginal que puede o no anadirse a medios de defensa supuesta-
mente mas sustanciales, y que tal vez deberia ser eludida por ‘el
cientifico profesional honesto’. En las circunstancias que ahora
estamos examinando, la propaganda es esencial. Y es esencial
porque debe suscitarse el interés en una época en la que las
prescripciones metodoldgicas usuales no tienen ningin punto de
ataque; y porque este interés debe mantenerse posiblemente du-
rante siglos, hasta que lleguen las nuevas razones. Resulta también
claro que no es necesario que tales razones, i.e., las ciencias
auxiliares adecuadas, aparezcan inmediatamente con todo su es-
plendor formal. Puede ser que al principio estas ciencias se encuen-
tren completamente inarticuladas, e incluso ‘que estén en conflicto
con la evidencia existente. Todo lo que se necesita al principio es
un acuerdo, o un acuerdo parcial, con la cosmologia. El acuerdo
indica que las ciencias auxiliares son, al menos, relevantes y que
algin dia pueden producir evidencia positiva plenamente madura.
Asi pues, la idea de que el telescopio muestra el mundo tal como
en realidad es, lleva consigo muchas dificultades. Pero el que
presta a, y recibe de, Copérnico constituye un indicio de que
podriamos estar moviéndonos en la direccién correcta.

Tenemos aqui una relacién enormemente interesante entre un

213 ‘Lo que restituye la vida al fendmeno cientifico es el arte’ (The Diary of
Anais Nin, vol. 1, 277.
214 A Koyré, Etudes Galiléennes, vol. 111, Paris, 1939, 53 ss.



146 PAUL FEYERABEND

punto de vista general y las hipétesis particulares que constituyen
su evidencia. Con frecuencia, se supone que los puntos de vista
generales no significan gran cosa a menos que pueda especificarse
completamente su evidencia relevante. Carnap, por ejemplo, afirma
que ‘no existe ninguna interpretacion independiente para el len-
guaje en cuyos términos estd formulada cierta teoria o concepcion
del mundo]. El sistema T [los axiomas de la teoria y las reglas de
derivacion] es un sistema de postulados no interpretados. [Sus]
términos s6lo reciben una interpretacion indirecta o incompleta
por el hecho de que algunos de ellos se conectan por medio de
reglas de correspondencia con términos observacionales’?. ‘No
existe ninguna interpretacion independiente’, afirma Carnap, sin
embargo una idea como la del movimiento de la Tierra, que es
inconsistente (y tal vez incomensurable) con la evidencia contem-
poranea, se defiende declarando que tal evidencia es irrelevante y
que, en consecuencia, esta separada de los hechos mas importan-
tes de la astronomia contemporanea, pretende convertirse en un
ndcleo, un punto de cristalizacién para la agregacion de otros
puntos de vista inadecuados que aumente de modo gradual su
articulaciéon y que se funda finalmente en una cosmologia nueva
que incluya nuevos tipos de evidencia. No existe ninguna exposi-
cion mejor de este proceso que la descripcién que nos ha dejado
John Stuart Mill de las vicisitudes de su educacion. Al referirse a
las explicaciones que le daba su padre sobre materias de légica,
escribe: ‘las explicaciones no me aclaraban en absoluto la materia
en este tiempo, pero no fueron indtiles; permanecieron como
nucleo de mis observaciones y reflexiones sobre el que cristalizaron;
la significacion de sus advertencias generales me fue descifrada por
las instancias particulares de las que tuve conocimiento después %1€,
Exactamente de la misma manera la concepcién copernicana,
aunque desprovista de contenido cognoscitivo, si no refutada,
desde el punto de vista de un empirismo estricto, necesitaba de la
elaboracion de las ciencias complementarias antes de convertirse
en contrastable con su ayuda, y después, a su vez, proporciond a
estas ciencias apoyo evidencial de la clase mas patente. ;No es
claro que nuestras hermosas y resplandecientes metodologias que

215 “The Methodological Character of Theoretical Concepts’, Minnesota Studies
in the Philosophy of Science, vol. 1, Minneapolis, 47.

216 Autobiography, citado segiin Essential Works of John Stuart Mill, ed.
Lerner, New York, 1965, 21.



TRATADO CONTRA EL METODO 147

nos exigen limitarnos a teorias de alto contenido empirico, que nos
suplican que corramos riesgos y que tomemos las refutaciones en
serio, y que comparan enunciados pertenecientes a diferentes
estratos histdricos como si todos ellos fueran ideas platénicas igual-
mente perfectas, no es claro, repito, que estas metodologias nos
hubieran aconsejado muy mal en las presentes circunstancias? (EI
consejo de contrastar teorias hubiese sido completamente inutil
para Galileo, quien se enfrentaba a una cantidad embarazosa de
instancias prima facie refutadoras, quien era incapaz de explicarlas
porque le faltaba el conocimiento necesario (aunque no las intui-
clones necesarias) y quien, por tanto, tenia que seguir explicdn-
dolas para que una hipdtesis potencialmente valiosa pudiera sal-
varse de una extincion prematura). ;Y no es igualmente claro que
hemos de ser mas realistas, que debemos dejar de extasiarnos ante
las formas imaginarias de un cielo filoséfico ideal (un ‘tercer
mundo’ como ahora lo llama Popper), y que debemos empezar a
considerar lo que sucedid en este mundo material, dado por
supuesto que nuestros cerebros se descarrian, la imperfeccién de
los instrumentos de medir y la deficiencia de nuestras teorias? Sélo
cabe el asombro ante lo reluctantes que son los fildsofos y los
cientificos a adaptar sus puntos de vista generales a una actividad
en la que estos dltimos ya participan, (y que, si se les preguntase,
no estarian dispuestos a abandonar). Es esta reluctancia, esta
resistencia psicolégica, lo que hace necesario combinar la argu-
mentacion abstracta con el pesado martillo de la historia. La
argumentacion abstracta, porque da una direccion a nuestros
pensamientos. Pero la historia también es necesaria, al menos en
el estado presente de la filosofia, porque da fuerza a nuestros
argumentos. Esto explica mi larga excursion por la fisica y astrono-
mia del siglo xvi.

Resumamos el contenido de los iltimos seis capitulos:

Cuando la ‘idea pitagérica’ del movimiento de la Tierra fue
revivida por Copémico, se encontré con dificultades que superaban
las dificultades que tenia que afrontar la astronomia ptolemaica
contemporanea. Estrictamente hablando, habia que considerarla
refutada. Galileo, que estaba convencido de la verdad del punto
de vista copernicano y que no compartia la creencia comun,
aunque no universal, en una experiencia estable, buscd nuevos
tipos de hechos que pudieran apoyar a Copérnico y fuesen acep-
tables para todos. Galileo obtuvo estos hechos de dos maneras



148 PAUL FEYERABEND

diferentes. Primero, por la invencidn del telescopio que cambié el
niucleo sensorial de la experiencia cotidiana y la sustituyé por
fenémenos enigmaticos e inexplicados; y por su principio de la
relatividad y su dindmica que cambié sus componentes concep-
tuales. Ni los fenémenos telescopicos ni las nuevas ideas sobre el
movimiento eran aceptables para el sentido comin (o para los
aristotélicos). Ademas, podia mostrarse con facilidad que las teo-
rias asociadas eran falsas. Sin embargo, estas teorias falsas, estos
fenémenos inaceptables, son deformados por Galileo y se convier-
ten en un fuerte apoyo para Copérnico. Todo el rico depésito de la
experiencia cotidiana y de la intuicién de sus lectores es utilizado
en la argumentacion, pero los hechos que se les invita a recordar
estin ordenados de una nueva forma, se hacen aproximaciones, se
omiten resultados conocidos, se trazan lineas conceptuales distintas,
hasta tal punto que aparece un nuevo tipo de experiencia, fabricada
casi fuera del aire enrarecido. Esta nueva experiencia se solidifica
luego insinuando que el lector ha estado familiarizado con ella
desde siempre. Pronto se solidifica y se acepta como cosa cierta, a
pesar del hecho de que sus componentes conceptuales son incom-
parablemente méas especulativos que los componentes conceptuales
del sentido comiin. Podemos decir, en consecuencia, que la ciencia
de Galileo descansa sobre una metafisica ilustrada. La distorsion
permite avanzar a Galileo, pero ello impide a casi todo el mundo
hacer de su esfuerzo la base de una filosoffa critica (atn hoy dia se
pone el énfasis en su matematica, o en sus supuestos experimentos,
o en su frecuente apelacién a la ‘verdad’, pero sus ticticas propa-
gandisticas, se olvidan por completo). Sugiero que lo que Galileo
hizo fue dejar que las teorias refutadas se apoyasen unas a otras,
que elaboré de esta forma una nueva concepcién del mundo que
sOlo estaba conectada de modo muy tenue (si es que lo estaba de
algiin modo) con la cosmologia anterior (incluida la experiencia
cotidiana), que establecié conexiones imaginarias con los elementos
perceptuales de esta cosmologia que sélo ahora estan siendo sus-
tituidos por genuinas teorias (Optica fisiolégica, teoria del continuo),
y que, siempre que fue posible, sustituy6 los hechos antiguos por
un nuevo tipo de experiencia que ¢l se inventd para apoyar a
Copérnico. Recuérdese, dicho sea de paso, que el procedimiento
de Galileo reduce drasticamente el contenido de la dinamica: la
dinamica aristotélica era una teoria general del cambio que com-
prendia la locomocion, el cambio cualitativo, la generacion y



TRATADO CONTRA EL METODO 149

corrupcién. La dindmica de Galileo y de sus sucesores se ocupd
sdlo de la locomocidn; se dejo de lado las otras clases de movi-
miento con la prometedora nota (debida a Demécrito) de que la
locomocion serd capaz, eventualmente, de abarcar todo movimiento.
De este modo una teorfa empirica y comprehensiva del movimiento
es sustituida por una teoria del movimiento mucho mas restrin-
gida y mas metafisica, del mismo modo que una experiencia
empirica es sustituida por una experiencia que contiene elementos
especulativos. Este fue, pienso, el procedimiento real seguido por
Galileo. Procediendo de esta forma, dio muestras de un estilo, de
un sentido del humor, de una elasticidad y elegancia, y de una
consciencia de la estimable debilidad del pensamiento humano,
que no han sido igualados nunca en la historia de la ciencia. Aqui
hay una fuente de material casi inextinguible para la especulacién
metodoldgica y, lo que es mucho mas importante, para la recupe-
racion de aquellas caracteristicas del conocimiento que no sélo
informan, sino que ademas nos producen placer.



13

El método de Galileo funciona también en otros campos.
Por ejemplo, puede emplearse para eliminar los argumentos
que existen contra el materialismo vy para acabar con el
problema filoséfico mente/cuerpo. (Permaneciendo sin
alteracion alguna los correspondientes problemas cientificos).

Galileo hizo progresos cambiando las conexiones familiares que
existian entre palabras y palabras (introdujo nuevos conceptos),
entre las palabras y las impresiones (introdujo nuevas interpreta-
ciones naturales), empleando principios nuevos y no familiares
(tales como la ley de la inercia y el principio de la relatividad
universal), y alterando el nicleo sensorial de los enunciados de
observacién. El motivo de todo ello radica en su deseo de hacer
adecuado el punto de vista copernicano. El copernicanismo choca
con algunos hechos obvios, es inconsistente con principios plausi-
bles y aparentemente bien establecidos y no se ajusta a la ‘gramatica’
de un lenguaje hablado cominmente. No se ajusta a la ‘forma de
vida’ que incluye tales hechos, principios y reglas gramaticales.
Pero ni las reglas, ni los principios, ni los hechos son sagrados. El
fallo puede estar en ellos y no en la idea de que la Tierra se
mueve. En consecuencia, hemos de cambiarlos, hemos de crear
nuevos hechos y nuevas reglas gramaticales, y ver qué sucede una
vez que esas reglas estén disponibles y se hagan familiares. Seme-
jante intento puede llevar un tiempo considerable y, en cierto
sentido, la aventura galileana no ha terminado todavia. Pero ya
podemos apreciar que los cambios practicados fueron sensatos y
que hubiese sido una locura adherirse a la forma de vida aristoté-
lica con exclusién de cualquier otra cosa.

Con el problema mente/cuerpo, la situacién es exactamente la
misma. Nos encontramos aqui de nuevo con observaciones, concep-
tos, principios generales, y reglas gramaticales que, tomadas en



TRATADO CONTRA EL METODO 151

conjunto, constituyen una ‘forma de vida’ que aparentemente
apoya ciertas concepciones, como el dualismo, y excluye otras,
como el materialismo. (Digo ‘aparentemente’ porque la situacién
es mucho menos clara aqui que lo era en el caso de la astronomia).
Y hemos de proceder también a la manera galileana, buscando
nuevas interpretaciones naturales, nuevos hechos, nuevas reglas
grammaticales, nuevos principios que puedan hacer adecuado el
materialismo y luego comparar los sistemas totales: por una parte
el materialismo y los nuevos hechos, reglas, interpretaciones natu-
rales y principios, por otra, el dualismo y las viejas ‘formas de
vida'. De este modo, no hay necesidad de intentar demostrar,
como lo hace Smart, que el materialismo es compatible con la
ideologia del sentido comin. Ni el procedimiento sugerido es tan
‘desesperado’ (Armstrong) como debe parecer a aquellos que no
estan familiarizados con el cambio conceptual. El procedimiento
en cuestion fue un lugar comin en la antigiiedad y se da siempre
que investigadores imaginativos se lanzan en nuevas direcciones
(Einstein y Bohr son ejemplos recientes) 27,

217 Para una discusion mas detallada se remite al lector a los capitulos 9-15 de mi
ensayo ‘Problems of Empiricism’, Beyond the Edge of Certainty, ed. Colodny,
New York, 1965, de modo preferible a la version mejorada en wtaliano, I problemi
dell’ Empirismo, Milan, 1971, 31-69.



14

Los resultados hasta aqui obtenidos aconsejan abolir la

distincion entre un contexto de descubrimiento y un contexto

de justificacion, y prescindir de la distincion afin entre térmi-

nos observacionales y términos teoricos. Ninguna de estas

distinciones desemperia papel alguno en la prdctica cientifi-

ca. Los intentos de reforzarlas tendrian consecuencias
desastrosas.

Vamos a emplear ahora el material de las secciones anteriores
para arrojar alguna luz sobre las siguientes caracteristicas del
empirismo contempordneo: 1) la distincién entre un contexto de
descubrimiento y un contexto de justificaciéon; 2) la distincion
entre términos observacionales y términos teéricos; 3) el problema
de la inconmensurabilidad. El ultimo problema nos hara volver al
problema de la racionalidad y del orden versus al anarquismo, que
constituye el tdpico principal del presente ensayo.

Una de las objeciones que pueden levantarse contra mi preten-
sion de inferir conclusiones metodologicas a partir de ejemplos
histdricos es, que este planteamiento comprende dos contextos que
son esencialmente distinfos, a saber, un contexto de descubrimiento
y un contexto de justificacion. El descubrimiento tal vez sea irra-
cional y no necesita seguir ningin método reconocido. Por otra
parte, la justificacion o, para usar otra Palabra Sagrada de una
escuela diferente, la critica sélo empieza después de que se han
hecho los descubrimientos, y procede de una manera ordenada.
‘Una cosa es’, escribe Herber Feigl, ‘rastrear los origenes histéricos,
la génesis y el desarrollo psicoldgico, las condiciones socio-politico-
econOmicas de la aceptacién o rechazo de las teorias cientificas; y
otra cosa muy diferente es proporcionar una reconstruccién logica
de la estructura conceptual y de la contrastacion de las teorias
cientificas’?'®, Ciertamente, se trata de dos cosas diferentes, en

218 “The Orthodox View of Theories’, Analyses of Theories and Methods of Scien-
ce of Physics and Psychology, ed. Radner, and Winokur, Minneapolis, 1970, 4.



TRATADO CONTRA EL METODO 153

especial tal y como son tratadas por dos disciplinas diferentes
(historia de la ciencia, filosofia de la ciencia), muy celosas de su
independencia. Pero la cuestion no es qué distinciones puede
imaginar una mente fecunda cuando se enfrenta con un proceso
complejo, 0 cémo pueden subdividirse ciertos materiales homogé-
neos por ocurrencias de la historia; la cuestion consiste en saber
hasta qué punto esta distincion refleja una diferencia real y si la
ciencia puede avanzar sin una fuerte interacciéon de los dominios
separados. (Un rio puede estar subdividido por fronteras nacionales,
pero esto no lo convierte en una entidad discontinua). Ahora bien,
existe, desde luego, una diferencia notable entre las reglas de
contrastaciéon tal y como son ‘reconstruidas’ por la filosofia de la
ciencia y los procedimientos que emplea el cientifico en su investi-
gacién real. Semejante diferencia se revela aparente ante el examen
mas superficial. Por otra parte un examen muy superficial demues-
tra ademas que una aplicacion resuelta de los métodos de critica y
prueba que, se dice, pertenecen al contexto de justificacioén, des-
truiria la ciencia tal y como la conocemos, y nunca la hubieran
dejado surgir?!®. Reciprocamente el hecho de que la ciencia existe
 prueba que dichos métodos fueron dejados de lado con frecuencia.
Fueron dejados de lado precisamente por aquellos procedimientos
que ahora decimos pertenecen al contexto de descubrimiento. Para
decirlo de otra manera: en la historia de la ciencia, los criterios de
justificaciéon prohiben a menudo pasos que son producidos por
condiciones psicoldgicas, socio-econémico-politicas y otras condi-
ciones ‘externas’, y la ciencia sobrevive sdlo porque se permite que
prevalezcan estos pasos. Asi pues, el intento de ‘rastrear los
origenes histdricos, la génesis y el desarrollo psicoldgico, las condi-
ciones socio-politico-econdmicas de la aceptacion o rechazo de las
teorias cientificas’, lejos de ser una empresa completamente dife-
rente de las consideraciones referentes a contrastaciones, conducen
realmente a una critica de estas consideraciones: supuesto que los
dos dominios, la investigacion histdrica y la discusion de los proce-
dimientos de contrastacién, no se mantienen separados por medio
de un fiat.
En un articulo reciente, Feigl repite su argumento y afiade
algunos puntos mas. Dice que estd ‘asombrado de que... hombres

219 Cf. los ejemplos del capitulo 5.



154 PAUL FEYERABEND

eruditos como M. R. Hanson, Thomas Kuhn, Michael Polanyi,
Paul Feyerabend, Sigmund Koch et al., consideren la distincion
como invalida, o, al menos, equivoca’®’ Feigl indica que ni la
psicologia de la invencion ni cualquier otra semejanza, por grande
que sea, entre las ciencias y las artes puede demostrar que dicha
distincion no existe. En este punto esta en lo cierto. Incluso las
historias mas sorprendentes sobre la manera en que los cientificos
llegan a sus teorias, no pueden excluir la posibilidad de que dichos
cientificos se comporten de una manera completamente distinta
una vez que las han encontrado. Pero esta posibilidad no se
realiza nunca. Al inventar teorias y contemplarlas de un modo
relajado y ‘artistico’ damos a menudo pasos que estan prohibidos
por las reglas metodoldgicas. Por ejemplo, interpretamos la eviden-
cia de modo que no se ajuste a nuestras ideas imaginadas, elimina-
mos dificultades por medio de procedimientos ad hoc, las margi-
namos, o simplemente nos negamos a tomarlas en serio. Por tanto,
las actividades que segin Feigl pertenecen al contexto de descubri-
miento no s6lo son diferentes de lo que acontece en el contexto de
justificacion, sino que estdn en conflicto con ello. Los dos contex-
tos no corren de forma paralela, frecuentemente chocan. Y nos
enfrentamos al problema de decidir qué contexto ha de ser objeto
de una atencion preferente. Esta es la primera parte del argumento.
Ahora bien, hemos visto que en caso de conflicto los cientificos
ocasionalmente siguen los pasos recomendados por el contexto de
justificacion, pero pueden seguir también los pasos que pertenecen
al contexto de descubrimiento y a menudo tienen excelentes
razones para hacerlo asi. En realidad, la ciencia tal y como la
conocemos hoy dia no podria existir sin un olvido frecuente del
contexto de justificacion. Esta es la segunda parte del argumento.
La conclusién es clara. La primera parte muestra que no nos
encontramos solo con una diferencia, sino con una alternativa. La
segunda parte muestra que ambas vertientes de la alternativa son
igualmente importantes para la ciencia y hay que concederies el
mismo peso. En consecuencia, tampoco estamos enfrentados a una
alternativa, nos enfrentamos con un solo dominio uniforme de
procedimientos todos los cuales son igualmente importantes para
el desarrollo de la ciencia. Esto desahucia la distincion.

220 *Empiricism at Bay’, MS, 1972, 2.



TRATADO CONTRA EL METODO 155

Un argumento similar es aplicable a la distincién ritual entre
prescripciones metodolégicas y descripciones histéricas. La meto-
dologia, se dice, se ocupa de lo que deberia hacerse y no puede
criticarse haciendo referencia a lo que e¢s. Pero por supuesto
hemos de estar seguros de que nuestras prescripciones tienen un
punto de contacto con el material histérico y hemos de estar
seguros, ademads, de que su aplicacion rigurosa conduce a resulta-
dos deseables. Y nos aseguramos considerando las tendencias y las
leyes (historicas, socioldgicas, fisicas, psicologicas, etc.) que nos
dicen lo que es posible y lo que no lo es en unas circunstancias
determinadas y de este modo distinguimos las prescripciones prac-
ticables de aquellas que nos van a conducir a un punto muerto. De
nuevo, solo puede darse progreso si la distinciéon entre el debe y el
es se toma como un recurso provisional y no como una linea
limitrofe fundamental.

Una distincidon que alguna vez pudo haber tenido importancia
pero que ahora la ha perdido definitivamente, es la distincion
entre términos observacionales y términos tedricos. Se admite
ahora generalmente que esta distincion no es tan clara como se
pensaba hace sélo unas cuantas décadas. Se admite ademas, en
completo acuerdo con los puntos de vista originales de Neurath,
que tanto las teorias como las observaciones pueden ser rechazadas:
las teorias pueden eliminarse porque estén en conflicto con las
observaciones; las observaciones pueden eliminarse por razones
teoricas. Por ultimo, hemos descubierto que el aprendizaje no va
desde la observacion a la teoria sino que implica siempre ambos
elementos. La experiencia surge siempre junto con las suposiciones
tedricas, no antes que ellas, y una experiencia sin teoria es tan
incomprensible como lo es (supuestamente) una teoria sin expe-
riencia: eliminad parte del conocimiento tedrico de un sujeto
inteligente, y tendréis una persona completamente desorientada e
incapaz de realizar la accién mas simple. Eliminad mas conoci-
miento y su mundo sensorial (su ‘lenguaje observacional’) empezara
a desintegrarse, desapareceran los colores y otras sensaciones
simples hasta llegar a un estado mas primitivo que el que tiene un
nino. Por otra parte, un niflo no posee un mundo perceptual
estable que utilizar para dar sentido a las teorias que se le propon-
gan. Muy al contrario, el nifio atraviesa varias etapas perceptuales
que solo estdn tenuemente conectadas una con otra (las primeras
etapas desaparecen al sobrevenir las nuevas, ver el capitulo 17) y



156 PAUL FEYERABEND

que engloban todo el conocimiento tedrico disponible en la época.
Ademas, el proceso total empieza sélo porque el nifio reacciona
correctamente ante sefales y las interpreta correctamente porque
posee medios de interpretacién ain antes de haber experimentado
de modo claro su primera sensacion.

Todos estos descubrimientos exigen una nueva termmologla
que no separe lo que esta tan intimamente conectado en el desa-
rrollo tanto del individuo como de la ciencia en general. Sin
embargo todavia se sostiene que la distincion entre observacién y
teoria es til y es defendida por casi todos los filosofos de la ciencia.
(Pero cudl es su papel? Nadie negara que las frases de la ciencia
pueden clasificarse en largas y cortas, o que sus enunciados pueden
clasificarse en aquellos que son intuitivamente obvios y aquellos
que no lo son. Nadie negara que pueden hacerse semejantes distin-
ciones. Pero nadie las concedera gran importancia, ni las mencio-
nard siquiera, pues no desemperian actualmente ningin papel en
la empresa cientifica. (Esto no siempre fue asi. La plausiblidad
intuitiva, por ejemplo, era considerada en otro tiempo como la
guia mas importante para la verdad; desaparecié de la metodologia
en el mismo momento en que la intuicién fue sustituida por la
experiencia, y por consideraciones formales). ; Desempeiia la expe-
riencia semejante papel? Como hemos visto, no. Sin embargo la
inferencia de que la distincion entre teoria y observacidn ha dejado
ahora de ser relevante o bien no se hace o bien se niega de modo
explicito??L. ;Demos un paso mas adelante y abandonemos este
ultimo vestigio de dogmatismo en la ciencia!

221 ‘Neurath no acierta a dar... reglas [para distinguir los enunciados empiricos
de los otros] y de este modo arroja el empirismo por la borda sin darse cuenta’, K.
R. Popper, The Logic of Scientific Discovery, New York and London, 1959, 97.
Para un argumento mas detallado referente a la dicotomia observacion-teoria, cf.
mi ensayo ‘Die Wissenschaftstheorie - eine bisher unbekannte Form des Irrseinns?’,
Proceedings of the German Conference of Philosophy, Kiel, 1972, Féix Meiner,
Hamburg, 1973. La ‘vaguedad’, dice Giedymin, ‘parece ser la objeciéon standard a
las distinciones analitico-sintético, observacional-teérico’, British Journal for the
Philosophy of Sciénce, Agosto 1970, 261. Esta objecion es planteada por muchos
autores, pero ciertamente no por mi. Ver las consideraciones expuestas en el texto,
‘Science without Experience’, Journal of Philosophy of Science, 1969 (observa-
cional-tedrico), asf como las notas de la discusion en vol. | de Salzburg Studies in
the Philosophy of Science, Salzburg, 1967 (analitico-sintético). Mi objecién princi-
pal es que estas distinciones aunque gratas para las mentes simples, son irrelevantes
para la marcha de la ciencia y que el intento de reforzarlas puede detener el
progreso. :



15

Por ultimo, la discusion de los capitulos 6-13 muestra que la
version popperiana del pluralismo de Mill no estd de acuerdo
con la prdctica cientifica y destruiria la ciencia tal y como
la conocemos. Dada la ciencia, la razon no puede ser uni-
versal y la sinrazon no puede excluirse. Esta caracteristica
de la ciencia reclama una epistemologia anarquista. La
constatacion de que la ciencia no es sagrada, y de que el
debate entre ciencia y mito ha terminado sin que ninguna
de las partes se levantara con la victoria, fortalece mds aiin
la causa del anarquismo.

La inconmensurabilidad, que examino mas adelante, esta estre-
chamente relacionada con la cuestion de la racionalidad de la
ciencia. En realidad, una de las objeciones mas generales, no sélo
contra el uso de teorias inconmensurables sino incluso contra la
idea de que existan tales teorias en la historia de la ciencia, es el
miedo de que restringirian severamente la eficacia de la argumen-
tacion tradicional no dialéctica. Examinemos, pues, con un poco
mas de detalle los standards criticos que, segin algunos, consti-
tuyen el contenido de una argumentacion ‘racional’. Mas en parti-
cular, examinemos los standards de la escuela popperiana cuya
ratiomania nos concierne principalmente.

El racionalismo critico, que constituye la metodologia positivista
mas liberal que existe hoy dia, o es una idea con significado, o es
una coleccién de slogans (tales como ‘verdad’, ‘integridad profesio-
nal’, ‘honestidad intelectual’, etc.) hechos para intimidar a los opo-
nentes molestos (que tienen la fortaleza, o incluso la clarividencia,
de declarar que la ‘verdad’ puede que no sea importante, e incluso
puede que no sea deseable). "

En el primer caso, debe ser pasible producir reglas, standards,
restricciones que nos permitan separar el comportamiento critico
(pensar, cantar, escribir obras de teatro) de otros tipos de compor-



158 PAUL FEYERABEND

tamiento, de modo que podamos descubrir las acciones irracionales
y corregirlas con la ayuda de sugerencias concretas. No es dificil
producir los standards de racionalidad defendidos por la escuela
popperiana.

Estos standards son standards de critica: la discusién racional
consiste en el intento de criticar, y no en el intento de probar o de
hacer probable. Cada paso que proteja a un punto de vista de la
critica, que lo haga seguro o ‘bien-fundado’, es un paso que aleja
de la racionalidad. Cada paso que lo haga mas vulnerable es bien
recibido. Ademads, se recomienda abandonar las ideas cuya defi-
ciencia haya sido descubierta y se prohibe retenerlas en presencia
de criticas severas y satisfactorias, a menos que se puedan aducir
contraargumentos adecuados. Desarrollad vuestras ideas de modo
que puedan ser criticadas; atacadlas sin descanso; no intentéis
protegerlas, sino exhibir sus puntos débiles; eliminadlas tan pronto
como esos puntos débiles se hayan hecho manifiestos: éstas son
algunas de las reglas propuestas por nuestros racionalistas criticos.

Estas reglas se hacen mas definidas y detalladas cuando nos
volvemos hacia la filosofia de la ciencia y, de modo oarticular, a la
filosoffa de las ciencias naturales.

Dentro de las ciencias naturales, la critica esta conectada con el
experimento y la observacién. El contenido de una teoria consiste
en la suma total de aquellos enunciados basicos que la contradicen,
esto es, la clase de sus falsadores potenciales. Aumento de conte-
nido significa aumento de vulnerabilidad, en consecuencia las
teorias de gran contenido han de preferirse a las teorias de conte-
nido pequeno. El aumento de contenido es bien recibido, la dismi-
nucién de contenido ha de evitarse. Una teoria que contradice un
enunciado bésico aceptado debe ser abandonada. Las hipotesis ad
hoc estan prohibidas, etc., etc. Una ciencia que acepte las reglas
de un empirismo critico de esta clase se desarrollara de la siguiente
manera. :

Empezamos con un problema como, por ejemplo, el problema
de los planetas en tiempo de Platén. Este problema (que ser
examinado en una forma un tanto idealizada) no es meramente el
resultado de la curiosidad, es un resultado teorico. Se debe al
hecho de que ciertas expectativas se han visto decepcionadas: por
una parte, parecia estar claro que las estrellas tienen que ser
divinas, en consecuencia se espera que se comporten de manera
ordenada y legal. Por otra parte no puede encontrarse ninguna



TRATADO CONTRA EL METODO 159

regularidad facilmente discernible. Los planetas, en todos los casos
y para todos los efectos, se mueven de una manera cadtica. ;Cémo
puede reconciliarse este hecho con la expectativa y con los princi-
pios que subyacen a esta expectativa? ;Demuestra esto que la
expectativa era equivocada? ;O nos hemos equivocado nosotros
en el andlisis de los hechos? Este es el problema.

Es importante darse cuenta de que los elementos del problema
no estan simplemente dados. El ‘hecho’ de la irregularidad, por
ejemplo, no es accesible sin mas dificultad. No puede ser descu-
bierto por cualquiera que tenga los ojos sanos y una buena inteli-
gencia. Sélo se convierte en objeto de nuestra atencién a través de
una cierta expectativa. O, para ser mas exactos, el hecho de la
irregularidad existe porque hay una expectativa de regularidad.
Después de todo, el término ‘irregularidad’ tiene sentido sélo si
disponemos de una regla. En nuestro caso, la regla (que constituye
una parte mas especifica de la expectativa) afirma el movimiento
circular con velocidad angular constante. Las estrellas fijas se
ajustan a esta regla, lo mismo que el Sol si trazamos su trayectoria
relativa a las estrellas fijas. Los planetas no obedecen esta regla, ni
directamente con respecto a la tierra, ni indirectamente con respecto
a las estrellas fijas.

(En el problema que estamos examinando ahora la regla esta
formulada explicitamente y puede ser objeto de discusién. Pero
esto no siempre es asi. El reconocimiento de un color como rojo solo
se hace posible por suposiciones profundamente asentadas concer-
nientes a la estructura de nuestro medio, y el reconocimiento no se
da cuando estas suposiciones dejan de ser aplicables).

Resumo esta parte de la doctrina popperiana. La investigacion
empieza con un problema. El problema es el resultado de un
conflicto entre una expectativa y una observacién que, a su vez,
esta constituida por la expectativa. Resulta claro que esta doctrina
difiere de la doctrina del inductivismo en la que los hechos obje-
tivos se introducen en una mente pasiva y dejan sus huellas alli.
Fue preparada por Kant, Poincaré, Dingler, y por Mill (On
Liberty).

Una vez formulado el problema, se intenta resolverlo. Resolver
un poblema significa inventar una teoria que sea relevante, falseable
(en un grado mayor que cualquier alternativa), pero todavia no
falsada. En el caso mencionado arriba (los planetas en tiempo de
Platén), el problema es encontrar movimientos circulares de velo-



160 PAUL FEYERABEND

cidad angular constante con objeto de salvar los fenémenos plane-
tarios. El problema fue resuelto por Eudoxio y Heraclides de
Ponto.

A continuacién viene la critica de la teoria que se ha propuesto
para resolver el problema. Si la critica tiene €xito, se elimina la
teoria de una vez por todas y se crea un nuevo problema, a saber,
explicar: a) por qué la teoria ha sido satisfactoria hasta el presente;
b) por qué ha fracasado. Para intentar resolver este problema
necesitamos una nueva teoria que produzca las consecuencias satis-
factorias de la antigua teoria, niegue sus errores y haga predicciones
adicionales no hechas anteriormente. Estas son algunas de las
condiciones formales que una sucesora adecuada de una teoria
refutada debe satisfacer.

Una vez aceptadas estas condiciones se procede, por medio de
conjeturas y refutaciones, desde teorias menos generales a teorfas
mas generales y se ensancha asi el contenido del conocimiento
humano.

Teoria
nueva
Teoria
antigua
A 1& 45
Exito
de Ia antigua
teoria Fracasos de la
(parte del teorfa antigua
contenido (parte del .
Predicciones de verdad contenido de falsedad
adicionales de la de la nueva teoria)
nueva
teoria)

Se descubren (o se construyen con la ayuda de expectaciones)
mas y mds hechos y se explican luego por medio de teorias. No
existe garantia alguna de que el hombre resolvera todos los proble-
mas y sustituird toda teoria que haya sido refutada con otra teoria



TRATADO CONTRA EL METODO 161

sucesora que satisfaga las condiciones formales. La invencion de
teorias depende de nuestro talento y de otras circunstancias fortui-
tas, tales como una vida sexual satisfactoria. Pero mientras este
talento no desaparezca, el esquema bosquejado es una descripcién
correcta del desarrollo de un conocimiento que satisface las reglas
del racionalismo critico.

Ahora bien, en este punto pueden plantearse dos cuestiones:

1) (Es deseable vivir de acuerdo con las reglas de un raciona-
lismo critico?

2) (Es posible tener las dos cosas: una ciencia tal y como la
conocemos y estas reglas?

Por lo que a mi se refiere, la primera cuestién es mas importante
que la segunda. Ciertamente, la ciencia y otras instituciones depre-
sivas y de estrechas miras juegan un importante papel en nuestra
cultura, y ocupan el centro de interés de muchos filésofos (la
mayoria de los filésofos son oportunistas). Asi, las ideas de la
escuela popperiana se obtuvieron generalizando soluciones a pro-
blemas metodolégicos y epistemoldgicos. El racionalismo critico
surgié del intento de resolver el problema de Hume y de entender
la revolucién Einsteiniana, y luego se extendié a la politica e
incluso a la conducta de nuestra vida privada. (Habermas y otros
parecen pues tener razén al llamar positivista a Popper). Semejante
procedimiento tal vez satisfaga a un fildsofo de escuela, que mira
la vida a través de los anteojos de sus propios problemas técnicos y
solo reconoce el odio, el amor, la felicidad, en la medida en que
afectan a estos problemas. Pero si consideramos los intereses del
hombre y, sobre todo, la cuestién de su libertad (libertad de
hombre, desesperacién, de la tirania de mezquinos sistemas de
pensamiento, y no la académica ‘libertad de la voluntad’), entonces
estamos procediendo de la peor manera posible.

Porque, ;no es posible que la ciencia, tal y como la conocemos
hoy, o una ‘busqueda de la verdad’ al estilo de la filosofia
tradicional, cree un monstruo? ;No es posible que cause dafio al
hombre, que lo convierta en un mecanismo miserable, hostil, auto-
justificado sin encanto y sin humor? «;No es posible —se pregunta
Kierkegaard— que mi actividad como observador objetivo [o critico
racional] de la naturaleza debilite mi fuerza como ser humano??%2.

222 Papirer, ed. Heiberg, VII, Pt. 1, sec. A., nim. 182. Mill intenta mostrar que
¢l método cientifico puede entenderse como parte de una teoria sobre el hombre y



162 PAUL FEYERABEND

Sospecho que la respuesta a todas estas preguntas debe ser afirma-
tiva y creo que se necesita urgentemente llevar a cabo una reforma
-de las ciencias que las haga mas anarquistas y mas subjetivas (en el
sentido de Kierkegaard).

Pero no son éstos los problemas que yo deseo examinar ahora.
En el presente ensayo me limitaré a la segunda pregunta: ;Es
posible tener ambas cosas, una ciencia tal como la conocemos y las
reglas de un racionalismo critico como lo acabamos de describir?
La respuesta a esra pregunta parece ser un firme y resonante NO.

Para empezar, hemos visto, aunque brevemente, ‘que el desa-
rrollo real de las instituciones, ideas, practicas, etc., no comienzan,
a menudo, a partir de un problema, sino a partir de alguna
actividad irrelevante, como jugar, que, a modo de un efecto
lateral, conduce a desarrollos que posteriormente pueden interpre-
tarse como soluciones a poblemas inadvertidos??. ;Hay que excluir
los desarrollos de este tipo? y, caso de excluirlos, ;no se reducira
de modo considerable el nimero de nuestras reacciones adaptativas
y la calidad de nuestro proceso de aprendizaje?

En segundo lugar, hemos visto en los capitulos 8-12 que un
principio estricto de falsacion, o un ‘falsacionismo ingenuo’ como
lo llama Lakatos??, destruiria por completo la ciencia tal y como
la conocemos y nunca la habria permitido empezar.

El requisito de aumento de contenido tampoco se cumple. Las
teorias que producen el derrocamiento de un punto de vista
comprehensivo y bien establecido, y lo sustituyen después de su
muerte, estan restringidas inicialmente a un dominio de hechos
muy estrecho, a una serie de fenémenos paradigmaticos que les
prestan apoyo, y se extienden a otras areas con mucha lentitud.
Esto puede verse por medio de ejemplos historicos (capitulos 8 y
9; nota 118 del capitulo 9), y su plausibilidad puede verse también
sobre bases generales: al intentar desarrollar una nueva teora,
hemos de dar primero un paso hacia atras con relacién a la

da asi una respuesta positiva a la cuestion planteada por Kierkegaard; cf. nota 35
del capitulo 4.

223 Cf. los breves comentarios sobre la relacion entre idea y accién del capitulo I.
Para detalles, cf. las notas 31 ss., de ‘Against Method’, Minnesota Studies, vol. 4,
1970 (Trad. en Ariel).

224 ‘Falsification and the Methodology of Scientific Research Programmes’,
Criticism and the Growth of Knowledge, ed. Lakatos-Musgrave, Cambridge, 1970,
93 ss. En este articulo se denomina al ‘falsacionismo ingenuo’ como ‘dogmatico’.
(Hay trad. castellana en Grijalbo).



TRATADO CONTRA EL METODO 163

evidencia y reconsiderar el problema de la obscrviacion (este punto
fue examinado en el capitulo 12). Posteriormentc. desde luego, la
teoria se extiende a otros dominios; pero el modo de la extension
muy pocas veces estd determinado por los elementos que constituyen
el contenido de sus predecesores. El aparato conceptual de la
teoria, que va surgiendo lentamente, empieza pronto a definir sus
propios problemas, y las observaciones, hechos, y problemas
primitivos, o bien se olvidan o se marginan como irrelevantes (cf.
los dos ejemplos de la nota 118 del capitulo 9 y la discusién que se
encuentra al final del capitulo siguiente). Este es un desarrollo
completamente natural y fuera de toda objecién. En efecto ;por
qué razon habria de estar coartada una ideologia por los problemas
antiguos que, en todo caso, solo tienen sentido en el contexto
abandonado y que ahora parecen ser disparatados y artificiales?
¢ Por qué habria de considerar dicha ideologia los ‘hechos’ que dan
origen a problemas de este tipo o que desempefian un papel en su
solucion? ; Por qué no habria de seguir su propio camino, determi-
nando sus propias tareas y reuniendo los ‘hechos’ que constituyan
su propio dominio? Después de todo se supone que una teoria
comprehensiva contiene una ontologia que determina lo que existe
y delimita asi el dominio de los hechos posibles y de las cuestiones
posibles. El desarrollo de la ciencia concuerda con estas considera-
ciones. Los puntos de vista nuevos se lanzan pronto en nuevas
direcciones y ven con malos ojos los problemas antiguos (jcual es
la base sobre la que descansa la Tierra?, ;jcual es el peso especi-
fico del flogisto? ;cual es la velocidad absoluta de la Tierra?) y los
hechos antiguos (la mayor parte de los hechos descritos en el
Malleus Meleficarum, capitulo 9, nota 118; los hechos del Vudu,
capitulo 4, nota 41; las propiedades del flogisto o las del éter) que
tanto preocuparon las mentes de pensadores antiguos. Y cuando
los nuevos puntos de vista prestan atencion a las teorias anteriores,
intentan acomodar su nicleo factual de la manera que ya hemos
descrito, con la ayuda de hipétesis ad hoc, aproximaciones ad hoc,
redefiniciones de términos, o afirmando simplemente, sin un estu-
dio detallado de la cuestién, que dicho nicleo ‘se sigue de’ nuevos
principios basicos 2. Estos principios basicos nuevos estan ‘injerta-

225 ‘La teoria de Einstein es mejor que... la teoria de Newton, anno 1916...
porque explicaba todo lo que la teoria de Newton habia explicado satisfactoria-
mente...", Lakatos, op. cit., 124.



164 PAUL FEYERABEND

dos en los programas antiguos con los que [son] estrepitosamente
inconsistentes’ 2%,

El resultado de todos estos procedimientos consiste en una
ilusion epistemolégica interesante: el contenido supuesto de las
teorias antiguas (que es la interseccion de las consecuencias que se
recuerdan de esas teorias con el dominio de problemas y hechos
recientemente reconocido) se encoge y puede disminuir hasta tal
punto que llegue a ser menor que el contenido supuesto de las
nuevas ideologias (que son las consecuencias reales de esas ideolo-
gias mds todos aquellos ‘hechos’, leyes y principios que estin
conectados con dichas ideologias por medio de hipétesis ad hoc,
aproximaciones ad hoc, o por imperativo de algin fisico o filésofo
de la ciencia influyente y que propiamente pertenecen a la anterior).
Asi pues, comparando lo antiguo con lo nuevo parece ser que la
relacién de los contenidos empiricos es como sigue

Nuevo

O Antiguo

o, tal vez, como sigue

Parte de la
teoria antigua
supuestamente no explicada

226 | akatos, al discutir los programas de Copémnico y Bohr, ibid., 143.



TRATADO CONTRA EL METODO 165

Mientras que el hecho real se parece mucho mas a lo siguiente

Teoria
antigua

Teoria nueva

El dominio D representa los problemas y hechos de la teoria
antigua que todavia se recuerdan y que han sido distorsionados
para que encajen dentro del nuevo esquema. Semejante ilusion es
la responsable de la tenaz supervivencia del requisito de aumento
de contenido %7,

Por ultimo, hemos visto de forma muy clara la necesidad de
hipétesis ad hoc: las hipotesis y las aproximaciones ad hoc crean
un area tentativa de contacto entre los ‘hechos’ y aquellas partes
del nuevo punto de vista que parecen capaces de explicarlos,
alguna vez en el futuro y tras la adicion de mucho mas material.
Estas hipétesis especifican posibles explananda y posibles expla-
nantia, y determinan de este modo la direccion que ha de seguir la
investigacion futura. La hipétesis ad hoc tal vez tengan que conser-
varse para siempre si el nuevo sistema esta parcialmente inacabado
(esto es lo que ocurrié en el caso de la teoria cuéntica, que
necesita los conceptos clasicos para convertirse en una teoria
completa)?8. También puede suceder que queden incorporadas en

227 Esta ilusion esta presente incluso en el excelente articulo de Elie Zahar sobre
el desarrollo que tiene lugar desde Lorentz a Einstein. Segin Zahar, Einstein
superd y sustituyé a Lorentz por la explicacion del perihelio de Mercurio (1915).
Pero en 1915 nadie habia conseguido dar una explicacion relativista de la teoria
clasica de las perturbaciones con el grado de aproximacion alcanzado por Laplace y
Poincaré, y las implicaciones de Lorentz en el nivel atémico (teoria electrénica de
los metales) tampoco fueron explicadas, sino que fueron sustituidas gradualmente
por la teoria cuédntica. Lorentz no fue ‘superado’ por nadie, sino por, al menos, dos
programas diferentes e inconmensurables entre si. Lakatos, en su excelente recons-
truccién del desarrollo del programa de investigacion copericano desde el Commen-
tariolus hasta el De Revol., observa cambios progresivos pero sélo porque omite
los problemas dinamicos y 6pticos, y se limita simple y puramente a la cinemética.
No es muy extrafo, pues, que tanto Zahar como Lakatos tengan la impresion de
que la condicion del Contenido continia cumpliéndose. Cf. ademas, mi breve nota,
‘Zahar on Einstein’, en el British Journal for the Philosophy of Science, Marzo,
1974. .

228 Cf. «Problems of Empiricism’, parte II, op. cit., secciones 9 y 10.



166 PAUL FEYERABEND

la nueva teoria como teoremas y que conduzcan a la redefinicion
de los términos basicos de la ideologia precedente (esto ocurrid en
los casos de Galileo y de la teoria de la relatividad). El requisito de
que el contenido de verdad de la teoria antigua, tal y como se
concibe cuando la teoria reina de modo soberano, quede incluido
en el contenido de verdad de la sucesora, se viola en ambos casos.

Resumiendo. Dondequiera que miremos y sean cuales fueren
los ejemplos que consideremos, vemos que los principios del
racionalismo critico (tomar en serio las falsaciones; aumentar el
contenido; evitar las hipotesis ad hoc; ‘ser honestos’, cualquiera
que sea el significado de esta expresion, etc.) y, a fortiori, los
principios del empirismo logico (ser rigurosos, basar las teorias
sobre mediciones; evitar las ideas vagas e inestables, etc.), ofrecen
una explicacion inadecuada del desarrollo pasado de la ciencia y
tienden a obstaculizar la ciencia en el futuro. Ofrecen una explica-
cion inadecuada de la ciencia porque la ciencia es mucho mas
‘cenagosa’ e ‘irracional’ que su imagen metodolégica. Y tienden a
obstaculizarla porque el intento de hacer mas ‘racional’ y mas
rigurosa la ciencia desemboca, como hemos visto, en su destruccién.
En consecuencia, la diferencia entre ciencia y metodologia, que
constituye un hecho histérico obvio, indica una debilidad de esta
ultima y tal vez también de las ‘leyes de la razén’. Pues, lo que
parece ser ‘ciénaga’, ‘caos’ y ‘oportunismo’ al compararse con tales
leyes, tiene una funcion muy importante en el desarrollo de las
teorias que hoy consideramos como partes esenciales de nuestro
conocimiento de la naturaleza. Semejantes ‘desviaciones’ y ‘erro-
res' son prerrequisitos del progreso. Permiten al conocimiento
sobrevivir en este complejo y dificit mundo que habitamos, y
permiten que nosotros continuemos siendo agentes libres y felices.
Sin ‘caos’, no hay conocimiento. Sin un olvido frecuente de la
razdn, no hay progreso. Las ideas que hoy dia constituyen la base
misma de la ciencia existen s6lo porque hubo cosas tales como el
prejuicio, el engafo y la pasion; porque estas cosas se opusieron a
la razon; y porque se les permitié seguir su camino. Hemos de
concluir, pues, que incluso en ciencia la razén no puede ser, y no
deberia permitirse que fuera, comprehensiva y que debe ser margi-
nada, o eliminada, con frecuencia en favor de otras instancias. No
existe una sola regla que continie siendo valida en todas las
circunstancias y no existe una sola instancia a la que se pueda
apelar siempre.



TRATADO CONTRA EL METODO 167

Ahora bien, debemos recordar que esta conclusion ha sido
referida partiendo de la condicion de que la ciencia, tal y como la
conocemos hoy dia, permanezca incambiada y de que se permita a
los procedimientos que ella emplea determinar su desarrollo futuro.
Dada la ciencia, la razén no puede ser universal y no puede
excluirse la sinrazén. Esta caracteristica peculiar del desarrollo de
la ciencia apoya fuertemente a una epistemologia de tipo anarquista.
Pero la ciencia no es sagrada. Las restricciones que ella impone (y
existen muchas de tales restricciones, aunque no es facil desenmas-
cararlas) no son necesarias para disponer de puntos de vista gene-
rales, coherentes y satisfactorios sobre el mundo. Existen los
mitos, los dogmas de la teologia, la metafisica y otras muchas
formas de construir una concepcién del mundo. Es claro que un
fecundo intercambio entre la ciencia y tales concepciones del
mundo ‘no cientificas’ dara como resultado una necesidad cada vez
mayor del anarquismo que la ciencia misma ya es. Asi pues, el
anarquismo no solo es posible, sino que es necesario tanto para el
progreso interno de la ciencia como para el desarrollo de la cuitura
en su conjunto. Y la Razén, por fin, ird a unirse con todos
aquellos otros monstruos abstractos como la Obligacién, la Obe-
diencia, la Moralidad, la Verdad y sus predecesores méas concretos,
los Dioses, que se emplearon en otro tiempo para intimidar al
hombre y limitar su desarrollo libre y feliz: se marchita...



16

“Porque él en otro tiempo nos despellejo,
le alabamos muy alto».

(Del coro introductorio de Judith
¥ Holofernes, de NeSTROY).

Incluso el ingenioso intento de Lakatos de construir una
metodologia que (a) no dicta ordenes pero que aun (b)
establece restricciones a las actividades que aumentan el
conocimiento, no escapa a esta conclusion. La filosofia de
Lakatos parece liberal solo porque es un anarquismo disfra-
zado y sus criterios, abstraidos de la ciencia moderna, no
pueden tomarse como drbitros neutrales en el debate entre
la ciencia moderna y la ciencia aristotélica, mito, magia,
religion, etc.

Aqui habria terminado mi ensayo en defensa de un anarquismo
epistemoldgico a no ser por el hecho de que la exigencia de ley y
orden en la ciencia y en la filosofia de la ciencia no disminuye y
porque ha encontrado un nuevo campeon sumamente efectivo en
la persona de Imre Lakatos. La tarea que Lakatos se impone a si
mismo —aumentar el nimero de los Amigos de la Razoén vy
tranquilizar a los racionalistas vacilantes y aprehensivos— no es,
en cierto sentido, muy dificil. S6lo hace falta algunas frases bien
situadas para introducir el miedo al caos en la audiencia mas ilus-
trada y hacerla suspirar por reglas y dogmas simples que puedan
seguirse sin tener que reconsiderar cada vez las cuestiones. Como
hemos visto, algunos de los anarquistas mdas sinceros se apoyan en
la ciencia y en la razon, e incluso en la inducciéon®?. Y la genera-
cion més joven, tan desaforada en su desprecio a la autoridad,
‘tampoco estd preparada para vivir sin la autoridad de la Razon.

229 Cf. Introduccion, texto correspondiente a nota 12.



TRATADO CONTRA EL METODO -169

He de confesar que esta necesidad casi universal de un guia
‘objetivo’ me resulta un poco enigmatica. No me sorprende que los
expertos, que suelen ser de edad avanzada, que tienen una reputa-
cion que defender (o han de conseguirla ripidamente antes de
morirse), y que de forma completamente natural confunden el
conocimiento con el rigor mortis mental, miren con recelo los
intentos de liberar la ciencia, o de demostrar 'que la gran ciencia
(que no es la ciencia de las escuelas, ni la ciencia de la Rand
Corporation, ni, con toda seguridad, la ciencia de Fallowfield o de
la London School of Economics) es una aventura intelectual que
no tiene limites ni reconoce ninguna regla, ni siquiera las reglas de
la logica. Pero encuentro ligeramente asombroso ver con qué
fervor los estudiantes y otros no iniciados se agarran a frases
gastadas y a principios decrépitos como si una situacion, en la que
sufriesen la responsabilidad de roda accién y fuesen la causa
original de roda regularidad de la mente, resultara completamente
insoportable para ellos. Teniendo en cuenta esta actitud, es preciso
que una apelacién a la razén encuentre una audiencia solicita, aun
cuando la apelacién misma carezca por completo de razén. Esto es
lo que quiero decir cuando afirmo que la tarea que Lakatos se
impone a si mismo no es, en cierto sentido, muy dificil. Pero en
otro aspecto, la tarea tiene dificultades: es muy dificil superar los
obstaculos que se oponen a la razén y que han sido descubiertos
por la investigacion reciente, y es muy dificil desarrollar una forma
de racionalismo que pueda competir con ellos. Sin embargo, esto
es exactamente lo que Lakatos pretende hacer. (Veamos de qué
forma procede!

Lakatos critica las metodologias existentes y llega a una conclu-
sién que es casi idéntica a la mia. Al considerar el modo como se
eliminan las teorias, escribe: ‘Si examinamos la historia de la
ciencia, si intentamos comprender cémo han ocurrido algunas de
las falsaciones mas famosas, hemos de llegar a la conclusion de
que, o bien algunas de ellas son completamente irracionales o des-
cansan sobre principios racionales diferentes de los que acabamos
de examinar’ 2% Los ‘principios racionales que acabamos de exami-
nar’ son los principios del racionalismo critico esbozados en la sec-

230 Lakatos, ‘Falsification and the Methodology of Research Programmes’ en
Criticism and the Growth of Knowledge, Cambridge, 114. A partir de ahora
‘Falsification’ (Trad. en Grijalbo).



170 PAUL FEYERABEND

cion anterior. Pero Lakatos estaria dispuesto a extender su obser-
vacidn a otras metodologias, y a otros sucesos distintos de la falsa-
cién?¥!. Lakatos es uno de los poquisimos pensadores que se han
percatado del enorme abismo que existe entre las varias imdgenes
de la ciencia y la ‘cosa real’; y se ha dado cuenta ademas de que el
intento de reformar las ciencias por el procedimiento de acercar-
las mas a la imagen corre el peligro de perjudicarlas y puede,
incluso, destruirlas. Con esta conclusion, ciertamente, estoy de
acuerdo.

También estoy de acuerdo con dos sugerencias que constituyen
una parte esencial de la teoria de la ciencia de Lakatos. La primera
sugerencia es que la metodologia debe garantizar ‘un periodo de
respiro’>*?, a las ideas que se desee examinar. Dada una teoria
nueva, no hemos de emplear enseguida los criterios habituales
para decidir su supervivencia. Ni las fragantes inconsistencias
internas, ni la escasez obvia de contenido empirico, ni el conflicto
masivo con los resultados experimentales, deberian impedirnos
conservar un punto de vista detallado que por una razon u otra nos
gustara**. Lo que cuenta en nuestras evaluaciones metodoldgicas
es la evolucion de una teoria a lo largo de grandes periodos de
tiempo, y no su forma en un momento particular. Esta sugerencia
elimina muchas de las objeciones que he planteado en los capitulos
precedentes.

En segundo lugar, sugiere Lakatos que los criterios metodolo-
gicos no estan mas alla de la critica, sino que pueden examinarse,
mejorarse y ser sustituidos por otros criterios mejores. Este examen
no es abstracto, sino que hace uso de los data histdricos: los datos
historicos desempeiian un papel decisivo en el debate entre meto-
dologias rivales. Esta segunda sugerencia separa a Lakatos, y a mi
mismo, de los Iégicos, quienes consideran la apelacion a la historia
como ‘un método de muy poca eficacia®®, y quienes creen que la

231 +Falsification’, 104, al hablar de la consistencia.

232 “History of Science and its Rational Reconstructions’ en Boston Studies for
the Philosophy of Science, vol. VI, 113. A partir de ahora ‘History’. (Trad. en
Gri;‘albo y Tecnos).

233 Ejemplos tipicos son: de escasez de contenido, la teoria atomica a través de
los siglos; la idea del movimiento de la Tierra de Filolao; de inconsistencia: el
programa de Bohr (cf. ‘Falsification’, 138 ss.); de conflicto masivo con los
resultados experimentales: la idea del movimiento de la Tierra, como hemos
expuesto en los capitulos 6 ss. anteriores; la teoria de Prouts, como se expone en
‘Falsification’, 138 ss.

24 R. Carnap, Logical Foundations of Probability, Chicago, 1950, 217.



TRATADO CONTRA EL METODO 171

metodologia s6lo deberia apoyarse sobre las bases de modelos
simples. (Muchos légicos ni siquiera ven el problema y dan por
supuesto que construir sistemas formales y jugar con ellos es la
tinica forma legitima de comprender el cambio cientifico) 7.

Mi disputa con Lakatos se refiere a los criterios que €l reco-
mienda, a su evaluacidén de la ciencia moderna (en comparacién
con, por ejemplo, el mito o la ciencia aristotélica), a su pretension
de haber procedido ‘racionalmente’, asi como a los datos historicos
particulares que emplea en su discusion de las metodologias.
Empiezo con una exposiciéon del primer item de esta lista.

Cuando una nueva teoria o una nueva idea entra en escena,
normalmente se trata de una idea bastante inarticulada, contiene
contradicciones, su relacion con los hechos no es clara y abundan
las ambigliedades. La teoria esta llena de defectos. Sin embargo
puede desarrollarse y, tal vez, mejorarse. La unidad natural de
evaluacion metodoldgica no es, por lo tanto, una sola teoria, sino
una sucesion de teorias, 0 un programa de investigacion; no se

2% R. Carnap, p. 202, hace una distincion entre problemas Iégicos y problemas
metodologicos, y nos advierte que los problemas psicoldgicos y socioldgicos que
acompanan a la aplicacion de los sistemas de logica inductiva ‘no deberian conside-
rarse como dificultades de la logica misma’ (p. 254). De este modo, parece
reconocer la necesidad de una evaluacion factual para la logica inductiva aplicada.
Pero semejante evaluacion factual se realiza en la misma forma abstracta que
conduce en primer lugar a la construcciéon de una légica inductiva. Ademas de un
‘universo simple’ sin el que la empresa de la l6gica inductiva ni siquiera podia haber
empezado, necesitamos ‘un observador X con una biografia simplificada™ (p. 213).
Ahora no estoy poniendo objeciones al proceso de abstraccion en si mismo. Pero al
hacer abstraccion de un rasgo particular de la ciencia, deberiamos asegurarnos de
que la ciencia puede existir sin él, de que una actividad, no necesariamente la
cientifica, que carezca de €él. es posible (fisica, histérica y psicologicamente); y
ademas deberiamos preocuparnos de reintegrar el rasgo omitido una vez que el
debate abstracto haya terminado. (En este aspecto, los cientificos y los filosofos de
la ciencia se comportan de forma muy diferente. El fisico que ha usado la
geometria (la cual no tiene en cuenta el peso) para calcular algunas propiedades de
un objeto fisico, restablece el peso después que ha terminado sus calculos. Nunca
hace el supuesto de que el mundo estd lieno de formas sin peso. El filésofo que ha
usado la logica deductiva [la cual menosprecia las contradicciones] para indagar
ciertas propiedades de un argumento cientifico, nunca restablece las contradiccio-
nes al argumento después que ha terminado su« trabajo y supone que el mundo esta
lleno de sistemas tedricos autoconsistentes). Ahora bien, la tnica forma de descu-
brir st un rasgo determinado es necesario para la ciencia consiste en realizar un
estudio funcional de dicho rasgo (en el sentido de la antropologia moderna) que
examine su papel en el desarrollo de la ciencia. Esto nos remite a la historia donde
se encuentran los datos para un tal estudio. Sin ellos no hay forma de saber si ‘el
camino indirecto a través de un esquema abstracto’ es ciertamente ‘el mejor modo’
de hacer metodologia (p. 217) y no hay ninguna posibilidad de juzgar el esquema
que de hecho se ha propuesto.



172 PAUL FEYERABEND

juzga el estado en que se encuentra un programa de investigacion
en un momento particular, se juzga su historia, de modo preferente
en comparacién con la historia de programas rivales.

De acuerdo con Lakatos, los juicios son del tipo siguiente: ‘Un
programa de investigacion se dice que es progresivo mientras su
desarrollo tedrico anticipa su desarrollo empirico, es decir, mientras
continda prediciendo hechos nuevos con algin éxito...; es estanca-
do si su desarrollo teérico va rezagado detras de su desarrollo
empirico, es decir, mientras sélo aduce explicaciones post hoc de
descubrimientos realizados por casualidad, o de hechos anticipados
por y descubiertos en un programa rival ™. Un programa estancado
puede degenerar aiin mas, hasta el punto de que no contenga otra
cosa que ‘reafirmaciones solemnes’ de la posicién original ensam-
bladas con una repeticion, en sus propios términos de (los éxitos
de) programas rivales®’. Los juicios de esta clase son centrales
en la metodologia que Lakatos desea defender. Dichos juicios
describen la situacion en la que el cientifico se encuentra inmerso,
pero no le aconsejun como ha de proceder.

Al considerar un programa de investigacion que se encuentre
en estado avanzado de degeneracion, se sentird la necesidad
urgente de abandonarlo y sustituirlo por un programa rival mas
progresivo. Este es un paso completamente legitimo. Sin embargo,
también es legitimo hacer lo opuesto y conservar el programa,
pues cualquier intento de exigir su eliminacién sobre la base de
una regla puede criticarse con argumentos casi idénticos a los
argumentos que conducen en primer lugar a la ‘defensa de un
periodo de respiro’: si es imprudente rechazar teorias defectuosas
en el momento de su nacimiento porque podrian desarrollarse y
mejorarse, entonces también es imprudente rechazar programas de
investigacion que vayan cuesta abajo porque podrian recuperarse y
conseguir un esplendor insospechado (la mariposa sale cuando la
oruga ha alcanzado su estado mas bajo de degradacion). En
consecuencia, no se puede criticar racionalmente a un cientifico
que se adhiere a programa degenerativo y no hay forma racional
de demostrar que sus actos son irrazonables.

Lakatos esta de acuerdo con esto. Insiste en que ‘es posible
adherirse racionalmente a un programa degenerativo hasta que sea

6 “History', 100.
237 Ibid., 105; para mas detalles ver ‘Falsification’, 116 ss.



TRATADO CONTRA EL METODO 173

superado por otro programa rival e incluso después’®8. ‘Los pro-
gramas pueden salir de sus cubetas degenerativas’?®. Es cierto,
que su retdrica le lleva a menudo mucho mas lejos, haciéndonos
ver que Lakatos todavia no se ha acostumbrado a sus propios
planteamientos liberales?¥. Pero cuando la polémica se plantea de
forma explicita, entonces la respuesta es clara: la metodologia de
programas de investigacién suministra criterios que ayudan al
cientifico a evaluar la situacion histérica en la que dicho cientifico
toma sus decisiones, aunque esta metodologia no contiene reglas
que le digan qué tiene que hacer?l.

Asi pues, la metodologia de programas de investigacion difiere
radicalmente del inductivismo, falsacionismo y de otras filosofias
aun mas paternalistas. El inductivismo exige que las teorias que
carezcan de apoyo empirico sean eliminadus. El falsacionismo
exige que las teorias que carezcan de contenido empirico adicional
sobre sus predecesores sean eliminadas. Todo el mundo exige que
las teorias inconsistentes, o las teorias de contenido empirico bajo,

=8 Ibid., 104,

239 *Falsification’, 164,

Yo doy reglas para la «eliminacion» de programas de investigacion comple-

‘History’, 100 (obsérvese la ambigiiedad introducida por las comillas de la

cita). Ocasionalmente, las restricciones se introducen de una forma diferente:
negando la ‘racionalidad’ de ciertos procedimientos. ‘Es perfectamente racional
practicar un juego arriesgado’, dice Lakatos (‘History’, 104). ‘Lo que es irracional
es enganarse a si mismo sobre el riesgo’: se puede hacer cualquier cosa que se desee
st ocasionalmente se recuerdan (;o se recitan?) los criterios que, dicho sea de
paso, no dicen nada sobre los riesgos, o sobre la cantidad de riesgos. Hablar de
riesgos, o implica una suposicion cosmoldgica (1.a Naturaleza dificilmente permite
que los programas de investigacién se comporten como orugas), o implica una
suposicion socioldgica (las instituciones dificilmente permiten sobrevivir a los
programas degenerdtlvos) Lakatos en un pasaje (‘History’, 101) acepta la necesidad
de tales suposiciones adicionales: solo ellas ‘pueden convertir la ciencia de ser un
mero juego en un ejercicio epistemoldgicamente racional’. Pero no las examina
con detalle y las que da como sSupuestas son muy dudosas, por no emplear otra
palabra mas fuerte. Considérese la suposiciéon cosmoldgica que acabo de mencio-
nar. Es una suposicién muy interesante que, ciertamente, merece ser estudiada con
mayor detalle. Semejante estudio, me aventuro a sugerir, revelaria que el programa
de investigacion correspondiente a ella se encuentra ahora en una fase degenerativa
(Para comprender esto, sélo se necesita considerar anomalias tales como la
Revolucion Copernicana, el resurgimiento de la teoria atémica, el resurgimiento de
la suposicidn de las influencias celestes asi como las adaptaciones ad hoc de estas
anomalias que se reflejan en la ‘ilusion epistemoldgica descrita en el capitulo 15).
La suposicién sociolégica, por otra parte, es ciertamente verdadera; lo cual quiere
decir que dado un mundo en el que la suposicién cosmologica sea falsa, estariamos
imposibilitados para encontrar la verdad.

241 ‘History’, 104, cuatro iltimas lineas.



174 PAUL FEYERABEND

sean eliminadas. La metodologia de programas de investigacion,
ni contiene tales exigencias ni, como hemos visto, puede conte-
nerlas. Su razén fundamental —‘proporcionar un espacio de respi-
ro’— y los argumentos que establecen la necesidad de criterios mas
liberales, le imposibilitan especificar las circunstancias en las que
un programa de investigacion debe de abandonarse, o continuar
apoyédndolo cuando se convierta en irracional. Cualquier elecciéon
que haga el cientifico, es racional, porque es compatible con los
criterios. La ‘Razén’ ya no influye sobre los actos del cientifico,
sino que proporciona la terminologia para describir los resultados
de semejantes actos.

Permitaseme repetir los pasos que conducen a esta sorprenden-
te conclusiéon. El primer paso es la definicion de razén (la ‘teoria
de la racionalidad’) que Lakatos acepta. Dicha definicion esta
contenida en sus criterios para la evaluacién comparativa de los
programas de investigacion. El segundo paso es la observacion?*?
de que los criterios, considerados en si mismos, no tienen ninguna
fuerza heuristica. La razon, como es definida por Lakatos, no guia
directamente las acciones del cientifico. Dada esta razén y nada
mas, ‘todo sirve’. Concluyo, pues, que no existe ninguna diferencia
susceptible de ser descrita ‘racionalmente’ entre Lakatos y yo,
tomando siempre los criterios de Lakatos como medida de la
razén. Sin embargo, existe una gran diferencia en la reforica y
diferimos ademads en nuetra actitud hacia la ‘libertad’ de investiga-
cién?*? que emerge de nuestros ‘criterios’. Voy a considerar ahora
de forma minuciosa estas diferencias.

El rasgo especifico del anarquismo politico es su oposicién al
orden de cosas establecido: el estado, sus instituciones, las ideolo-
gias que apoyan y glorifican a estas instituciones. El orden esta-
blecido ha de ser destruido para que la espontaneidad humana
tome la delantera y ejercite su derecho de actuar por libre inicia-
tiva, de elegir libremente lo que considere mejor. A veces, lo que

242 Observacion repetidamente subrayada por el mismo Lakatos: ‘History’, 92,
104, notas 2, 57, et al.

243 Se deberia recordar que el debate versa s6lo sobre las reglas metodologicas y
que ‘libertad’ significa vis-a-vis con tales reglas, el cientifico continua estando
restringido por las caracteristicas de sus instrumentos, la cantidad de dinero
disponible, la inteligencia de sus asistentes, la actitud de sus colegas y amigos; €1, o
ella, se encuentra restringido por innumerables fuerzas fisicas, psicoldgicas, sociols-
gicas e histéricas. La metodologia de programas de investigacion (y el anarquismo
epistemoldgico que yo invoco) sélo elimina la restricciones metodologicas.



TRATADO CONTRA EL METODO 175

se pretende es superar no solo circunstancias sociales sino todo el
mundo fisico que se considera corrompido, irreal, efimero y de
poca importancia. Este tipo de anarquismo religioso o escatologi-
¢0 no solo niega las leyes sociales, sino también las leyes morales,
fisicas y preceptivas, e imagina un modo de existencia en el que no
se esté sujeto al cuerpo, o a sus reacciones y necesidades. La
Violencia, ya sea politica o espiritual, desempeia un papel impor-
tante en casi todas las formas de anarquismo. La violencia es
necesaria para superar los impedimentos levantados por una socie-
dad bien organizada, o por los modos propios de comportamiento
(percepcidn, pensamiento, etc.) y es beneficiosa para el individuo,
porque libera sus energias y hace que realice las potencias de que
dispone. Asociaciones libres, donde cada cual hace lo que mejor
encaja con sus talentos, sustituyen a las instituciones petrificadas
de la época; no debe permitirse que ninguna funcién se convierta
en fija; ‘el comandante de ayer puede llegar a ser un subordinado
manana’ 2% La ensenanza ha de basarse en la curiosidad y no en la
autoridad, el maestro es requerido para desarrollar esta curiosidad
y no para que siga un método fijo. La espontaneidad reina de
modo supremo en el pensamiento (percepcion) y en la accion.

Una de las caracteristicas mas notables del anarquismo politico
postilustrado es su fe en la ‘razon natural’ de la raza humana y su
respeto por la ciencia. Semejante respeto solo rara vez es una
tactica oportunista; se reconoce a un aliado y se le hacen cumpli-
dos para agasajarlo. La mayoria de las veces este respeto se basa
en la conviccion auténtica de que la ciencia pura y no adulterada
aporta una explicacion verdadera del hombre y del mundo, y
suministra poderosas armas ideoldgicas para la lucha contra los
ficticios ordenes de la época.

Hoy dia, esta confianza en la ciencia, confianza ingenua y casi
infantil estd minada por dos tipos de desarrollos.

El primer tipo lo constituye el surgimiento de nuevas clases de
instituciones cientificas. En oposicion a su predecesora inmediata,
la ciencia del siglo veinte ha abandonado toda pretension filosofica
y se ha convertido en una influyente profesion que conforma la
mentalidad de los que la practican. Una buena remuneracion,
mantener una buena posicién con el patrén y con los colegas en su
‘unidad’, constituyen los principales objetivos de esas hormigas

244 Bakunin, Qeuvres, Vol. 11, 297.



176 PAUL FEYERABEND

humanas que sobresalen en la solucién de problemas muy sutiles
pero que no pueden dar razén de nada que trascienda su dominio
de competencia. Las consideraciones humanistas estan reducidas al
minimo?4 y lo mismo sucede con cualquier forma de desarrollo
progresivo que trascienda las aplicaciones locales. Los descubri-
mientos mas gloriosos del pasado no se emplean como instrumen-
tos para la instruccion, sino como medios de intimidacion como
puede verse en algunos debates recientes sobre la teoria de la
evolucién. Si alguien da un gran paso adelante, la profesién se
encarga de convertirlo en un garrote para reducir al pueblo de la
sumision.

El segundo desarrollo se refiere a la supuesta autoridad de los
productos de esta empresa en continuo cambio. Durante cierto
tiempo, las leyes cientificas se concibieron como algo bien esta--
blecido e irrevocable. El cientifico descubre hechos y leyes, y
aumenta constantemente el volumen de conocimiento seguro e
indubitable. Hoy dia, se ha llegado a reconocer, debido principal-
mente a la obra de Mill, Mach, Boltzmann, Duhem y otros, que la
ciencia no puede ofrecer tales garantias. Las leyes cientificas
pueden someterse a revisién, a menudo resultan no sélo localmen-
te 1ncorrectas sino completamente falsas, haciendo afirmaciones
sobre entidades que nunca han existido. Hay revoluciones que no
dejan ninguna piedra sin remover, ningdn principio sin cambiar.
De apariencia desagradable e infiable en sus resultados, la ciencia
ha dejado de ser un aliado del anarquismo y se ha convertido en
un problema: ;se deberia abandonar?, ;se deberia utilizar?, ;qué
se deberia hacer con ella? Esta es la cuestion. El anarquismo
epistemoldgico da una respuesta a esta cuestion; dicha respuesta
es coherente con los principios permanentes del anarquismo y
elimina aquellos principios que se han endurecido ditimamente.

El anarquismo epistemoldgico difiere tanto del escepticismo
como del anarquismo politico (religioso). Mientras que el escép-

245 *El deseo de aliviar el sufrimiento sirve poco para la investigacion, escribe un
Frankenstein moderno, el Dr. Szentgyorgi, en Lancet i, 1961, 1394 (conferencia
pronunciada en un congreso internacional de médicos). ‘Deberia aconsejarse a tales
personas que se dedicasen a obras de caridad. La investigacion necesita personas
egoistas, egoistas detestables que persigan su propio placer y satisfaccion, y que la
encuentran resolviendo los problemas de la naturaleza’. Para los efectos que
produce esta actitud sobre las actividades de los fisicos, cf. M. H. Pappworth,
Human Guinea Pigs, Boston 1965. Para ciertos efectos en psiquiatria, cf. D. L.
Rosenham, Sciencie 179, 1973, 250 ss.



TRATADO CONTRA EL METODO 177

tico o bien considera todos los puntos de vista como igualmente
buenos, o igualmente malos, o bien desiste por completo de hacer
tales juicios, el anarquismo epistemoldgico no tiene ninglin reparo
en defender el enunciado mas trillado o mas ultrajante. Mientras
que el anarquista politico o religioso pretende eliminar cierta
forma de vida, el anarquista epistemolégico puede desear defen-
derla porque no tiene ninguna lealtad eterna a, ni ninguna aver-
sion eterna contra, cualquier institucién o ideologia. Como el
Dadaista, al que se parece mucho mas que al anarquista politico, el
anarquista epistemologico ‘no sélo no tiene ningin programa,
(sino que esta) contra todos los programas’2* aunque a veces sea
el mas estrepitoso defensor del status quo, o de sus componentes:
‘para ser un auténtico Dadaista, se debe ser también un anti-
Dadaista’. Sus objetivos permanecen estables, o cambian a conse-
cuencia de un argumento, 0 por cansancio, o por una experiencia
de conversion, o para impresionar a una sefiora, etc. Dado algin
objetivo, puede intentar alcanzarlo con la ayuda de grupos organi-
zados o sélo; puede hacer uso de la razén, la emocién, el ridiculo,
de una ‘actitud de serio interés’ y de cualesquiera otros medios que
hayan sido inventados por los humanos para conseguir lo mejor de
sus camaradas. Su pasatiempo favorito consiste en confundir a los
racionalistas inventando razones imperiosas para doctrinas irrazo-
nables. No existe ningiun punto de vista, por ‘absurdo’ e ‘inmoral’
que sea, que rehuse considerar o someter a su influencia, y no
existe ningin método que considere indispensable. La tnica cosa a
la que se opone positiva y absolutamente es a los criterios uni-
versales, a las leyes universales, a las ideas universales tales como
‘Verdad’, ‘Razén’, ‘Justicia’, ‘Amor’, y al comportamiento que
provocan, aunque no niega que a menudo es una buena politica
actuar como si existieran 'tales leyes (criterios, ideas), y como si él
creyera en ellas. El anarquista epistemolégico puede asemejarse al
anarquista religioso en su oposicién a la ciencia y al mundo
material, puede superar a cualquier ganador del Premio Nobel en
su defensa vigorosa de la pureza cientifica. No tiene ningin
escripulo de considerar la fabrica del mundo tal y como es descrita
por la ciencia y sus sentidos le revelan, como una quimera que o
bien oculta una realidad més profunda y, tal vez, espiritual o bien

246 Para esta cita y las dos siguientes, cf. Hans Richter, Dada-Art and Anti-Art,
London, 1965.



178 PAUL FEYERABEND

es una trama de suefios que no revela, ni oculta, nada. Tiene gran
interés en procedimientos, fendmenos y experiencias tales como
las descritas por Carlos Castaneda?¥, las cuales indican que las
percepciones pueden ordenarse segin formas completamente inu-
sitadas y que la eleccién de una ordenacién particular, aunque no
es arbitraria (depende casi siempre de las tradiciones), ciertamente
no es mas ‘racional’ 0 mas ‘objetiva’ que la eleccion de cualquier
otra ordenacion: Rabbi Akiba, quien en trance de éxtasis se eleva
de una esfera celeste a otra hasta que por fin llega a encontrarse
cara a cara con Dios en todo su esplendor’®®, hace observaciones
genuinas una vez que se tome la decision de aceptar su forma de
vida como una medida de realidad, y su mente es tan indepen-
diente de su cuerpo como le dicen las sensaciones elegidas®.
Aplicando este punto de vista a una materia especifica tal como la
ciencia, el anarquismo epistemologico descubre que su desarrollo
tal y como es aceptado (e. g. desde el Mundo Cerrado al ‘Uni-
verso Infinito’) ocurrié sélo porque los autores de la misma
emplearon inconscientemente su filosofia dentro de los confines de
su profesion: tuvieron éxito porque no aceptaron sujetarse a ‘leyes
de razon’, ‘criterios de racionalidad’, ‘leyes inmutables de la natu-
raleza’. Subyacente a todo este atropello, se encuentra su convic-
cion de que el hombre dejara de ser un esclavo y alcanzara una

27 The Teachings of Don Juan, New York, 1968. Al igual que otros experi-
mentos, estas experiencias estan preparadas de dos maneras. Hay una preparacion
a largo plazo y una preparacion a corto plazo. La preparacion a largo plazo consiste
en una serie de tests de personalidad, explicaciones de la finalidad de los tests asi
como de sus resultados, estados alucinégenos provocados por drogas y todo ello se
compendia en una compleja y enormemente interesante teoria del conocimiento, o
via del conocimiento (op. cit., 79 ss.). La preparacion a corto plazo consiste en
inducir el estado alucindgeno y en ciertas instrucciones particulares (cf. las instruc-
clones para convertirse en cuervo, op. cit., 172 ss.). Las preparaciones a largo y a
corto plazo, tomadas en conjunto, dan significado a las experiencias y las retinen en
un solo mundo coherente que se relaciona de forma mas o menos fuerte con el
mundo ordinario, pero que a veces estd completamente separado. Los criterios
pueden diferir en ambos casos, pero no existe ningin modo objetive de decidir
entre ellos a menos que se encuentre un ‘supermundo’ que incluya experiencias de
ambas clases. Incluso en este caso necesitamos criterios para evaluar las experien-
cias y hemos de decidir entre varias posibilidades.

248 Cf. W. Bousset, ‘Die Himmelsreise der Seele', Archiv fiir Religionwissens-
chaft, Bd. 4, 1901, 136 ss. Reimpreso en 1961 por Darmstadt, 14.

249 *Qrdena a tu espiritu estar en la India, atravesar el océano; en un momento
se cumplird esto. Y si deseas atravesar la boveda del universo para contemplar lo
que hay mas.alla —si es que existe algo mas alli del*'mundo— puedes hacerlo’.
Corpus Hermeticum, X11, citado por Festugiére, La Révélation d’Hermés Trismé-
giste, Paris, 1950, vol. 1, 147.



TRATADO CONTRA EL METODO 179

dignidad, que sea algo mas que un ejercicio de conformismo
precavido, solo cuando sea capaz de moverse fuera de las catego-
rias y convicciones mas fundamentales, incluyendo aquellas que
supuestamente le hacen humano’. ‘La constatacién de que razén y
anti-razoén, sentido y sinsentido, consciencia e inconsciencia [y,
afiadiria yo, humanismo y anti-humanismo] constituyen simulta-
neamente, una parte esencial del todo, tal fue el mensaje funda-
mental de Dada’, escribe Hans Richter. El anarquista epistemol6-
gico esta de acuerdo con esto, aunque no lo expresaria de manera
tan abstrusa. No procede desarrollar aqui, en el presente ensayo,
todas las implicaciones de este radical punto de vista que es
razonable en el sentido de que todos los impulsos que provoca,
pueden defenderse con los mas hermosos argumentos (después de
todo, la razén es la esclava de las pasiones). En lugar de ello,
intentaré mostrar cémo podria influir un anarquista epistemolégico
en situaciones problematicas especificas, asumiendo que dicho
anarquista ha decidido elegir, temporalmente, cierto objetivo y
aceptar cierta descripcion del ‘estado del mundo’.

Imaginemos que nuestro anarquista vive a principios del siglo
XVIl y que acaba de trabar conocimiento con la gran obra de Copér-
nico. ;Cuadl seria su actitud? ;Qué pasos favoreceria? ;A qué
pasos se opondria? ;Qué es lo que estaria dispuesto a afirmar? Lo
que afirmara depende de sus intereses, de las ‘normas sociales’,
de la filosofia social, de las opiniones concernientes a la escena
contemporéanea que ha decidido aceptar por el momento. Existen
innumerables caminos por los que puede justificar esas normas,
esas opiniones y esa filosofia ante aquellos que pidan una justifica-
cion, o al menos un argumento. No estamos interesados en seme-
jante justificacion y en semejantes argumentos.

Supoéngase ademas que nuestro anarquista no sélo esté intere-
sado en los desarrollos técnicos, sino que ademas se interesa por la
paz social, y cree que la paz social puede verse turbada por los
desarrollos en campos reconditos, (obsérvese que las palabras
‘interesarse’ y ‘creer’, asi como todas las otras descripciones de su
actividad son descripciones de sentido comin que implican una
actitud metodoldgica no compartida por el anarquista: él es como
un espia que trabaja en ambos lados de la barrera). Supuestas
estas condiciones el anarquista estudiaré el potencial ideolégico de
copernicanismo dada la existencia de nuevas clases un tanto agita-
das que podrian reivindicar a Copérnico en apoyo de sus intereses



180 PAUL FEYERABEND

pero a las que se puede llegar, y domesticar, por medio de
argumentos. Estando convencido de la ‘racionalidad’ de sus opo-
nentes (y siempre que las razones no sean aducidas en un lenguaje
arido y escolar) confeccionara folletos divertidos (‘divertidos’ des-
de el punto de vista de sus lectores), subrayando los puntos débiles
de la teoria copernicana, y se unird a los intelectuales mas vigoro-
sos para consumar su tarea del modo mas eficaz. Es muy posible
que tenga éxito, ya que ‘es muy dificil derrocar un programa de
investigacion que esté apoyado por cientificos inteligentes e imagi-
nativos’ % ‘si compiten dos bandos, que siguen programas de
investigacion rivales, es mas probable que tenga éxito el bando que
posea mas talento creativo (y, cabria afadir, que posea un cono-
cimiento mds profundo de las condiciones sociales y de la psicolo-
gia de sus oponentes)... La direccion de la ciencia esta determina-
da primariamente por la imaginacién creadora y no por el universo
de hechos que nos rodea’®. El anarquista puede proceder de
manera mas directa y defender el ideal de estabilidad que subyace
al punto de vista aristotélico y que continda impresionando a
grupos estimables de la poblacién total. Asi es como el anarquista,
practicando el juego de algunos racionalistas y usando de las
normas sociales como palancas provisionales, puede eludir racio-
nalmente la insistencia en el progreso de otros racionalistas.
Resulta interesante caer en la cuenta de que el Cardenal
Belarmino, aunque no era en absoluto un anarquista, se guiaba
por consideraciones muy similares a las que acabamos de exponer:
deseaba la paz social. ‘Galileo no mostré mucho interés por el
pueblo llano e ignorante, el ‘rebafio’ como él decia, en una actitud
maés bien snob hacia todos los que no eran grandes matematicos y
experimentalistas de su talla. Como Galileo sugiri6, atn cuando el
pueblo llano perdiera su fe si se le dijera que la Tierra se movia
alrededor del Sol a una velocidad de dieciocho millas por segundo,
el copernicanismo deberia predicarse oportuna e inoportunamen-
te. El hombre comiin... era una persona muy cara al corazon de
Belarmino, y éste no podia comprender la temeraria precipitacion
de Galileo en forzar una polémica que podia turbar la fe del simple
cuando sin ninguna dificultad podia haber reservado sus intuicio-
nes, como hacen los cientificos hoy dia, para someterlas a un

250 ‘Falsification’, 158.
251 Ibid., 187.



TRATADO CONTRA EL METODO 181

debate y estudio sereno entre sus colegas. Con toda seguridad,
Belarmino estd en su derecho al pedir una prueba algo mas sélida
que las lunas de Jupiter, las fases de Venus y las manchas del sol,
todo lo cual encajaba perfectamente bien en el sistema de Tycho
Brahe que dejaba a la Tierra quieta... (Este fue el sistema adop-
tado por los astronomos Jesuitas...”?%2 (Por desgracia [jo por
suerte?] estos astrénomos quedaron contentos con plantear dificul-
tades y adaptar descubrimientos que habian sido realizados por
otros; no se percataron del valor propagandistico de las prediccio-
nes y exhibiciones dramaticas, ni utilizaron la fuerza intelectual y
social de las clases que acababan de surgir. Perdieron por negli-
gencia.

Supdngase, por otra parte, que nuestro anarquista detesta los
compromisos emocionales, intelectuales y sociales a los que sus
contemporaneos estin sujetos; que los considera un obsticulo,
mas que un presupuesto, para una vida feliz y plena y que, por ser
un intelectual y no un general o un obispo, prefiere cambiar la
situacion quedandose sentado en su estudio. En este caso, buscara
puntos de vista que se opongan a ciertos supuestos fundamentales
'de la ideologia ortodoxa y que puedan utilizarse como palancas
intelectuales para derrocar semejante ideologia. Se percatara de
que las ideas abstractas pueden llegar a ser palancas de este tipo
s6lo si son parte de una practica, de una ‘forma de vida’ que a) las
conecte con sucesos influyentes y b) tengan por si mismas alguna
influencia social; en otro caso, dichas ideas son despreciadas o se
constituyen en sujeto de mofa como signos de sofisteria y lu-
natismo intelectual. Ha de existir una tradicién que pueda usarlas
y elaborarlas; y esta tradicion ha de ser respetada por la gente
influyente y por las clases poderosas, etc. Nuestro anarquista tal
vez decida adoptar la posiciéon de que el punto de vista coperni-
cano constituye una palanca potencial de la clase que necesita y tal
vez busque los medios para hacerla mas eficiente. La primera ma-
teria, o ‘forma de vida’, que encuentra en su bisqueda es, por
supuesto, la astronomia y, dentro de la astronomia, la exigencia de
tablas mejores, valores de constantes mejores, un medio mejor de
fijar el calendario. El progreso en esta direccién fortaleceria el
punto de vista copernicano, y de este modo fortalece su palanca.

252 James Broderick, S. J., Robert Bellarmino, Saint and Scholar, London,
1961, 366 ss.



182 PAUL FEYERABEND

Pero incluso el mayor éxito predictivo se disipa enseguida por obra
de una teoria familiar que también forma parte de la astronomia, y
que parece tener el apoyo del mismo Gran Copérnico®: las
teorias astronémicas son instrumentos de prediccién; su €xito no
nos dice nada sobre la estructura real del universo, los problemas
de esta clase son resueltos por la fisica y sobre la base de obser-
vaciones simples. Este ‘instrumentalismo’ no solo constituye una
parte importante de la tradicion que el anarquista desea emplear,
sino que ademas puede aportarse en observaciones distintas de las
que apoyan la fisica: mirad a Venus o a Marte, y veréis que
aumentan y disminuyen de tamafio de una manera muy diferente
al aumento y disminucién que exige la disposicion copernicana de
sus trayectorias?™. Todo ello muestra que se necesitan medios
adicionales para fortalecer el punto de vista que ha de hacer esta-
llar el statu quo: medios que no pueder interpretarse facilmente
de manera instrumentalista. En consecuencia, nuestro anarquista
cambia de método. Desprecia las complicaciones de la astro-
nomia planetaria®”®, deja a los planetas moviéndose en circu-
los simples e intenta encontrar sefales mas directas de la verdad
del punto de vista copernicano. Por un golpe de suerte, ha oido
hablar del telescopio. Parece que se trata de una ayuda importante
en el arte de la guerra, ha captado la atencion del publico, esta
rodeado de misterio, alguien se dispone a comprobarlo, o mejor,
aquellos artesanos, que por poseer un conocimiento mds preciso
de las lentes tienen alguna experiencia prdctica en contrastaciones
de este tipo, se disponen a comprobarlo, se preparan exhibiciones
ptiblicas. Se ven cosas que no pueden verse con el ojo desnudo y
cuya naturaleza es conocida de forma independiente: torres, mura-
llas, barcos, etc. Nadie pone en duda que el instrumento muestra
c¢émo son realmente las cosas. La escena estd preparada, y el
telescopio es dirigido hacia el cielo. Aparecen numerosos feno-
menos enigmdticos, algunos de ellos absurdos, algunos contradic-
torios, y algunos que aportan un apoyo directo al punto de vista
copernicano. Incluso el argumento 6ptico mas sofisticado no pue-
de detener la conviccidn creciente de que ha empezado una nueva

253 ‘Muchos lectores, por lo demds conspicuos, del Revolutions fueron engafiados
por la mutilacién de Osiander’. E. Rosen, Three Copernican Treatises, New York,
1971, 40.

4 Cf. Apéndice I, 96.

53 Tal es. en realidad, el proceder de Galileo, cf. capitulo 12, nota 206.



TRATADO CONTRA EL METODO 183

era del conocimiento y que las historias antiguas acerca del cielo
son exactamente eso: historias. Dicha conviccion es particularmen-
te fuerte entre aquellos que han hecho avanzar el conocimiento de
una manera practica, que no implica una terminologia, y que estan
convencidos de que la fisica universitaria es una coleccion de
palabras mas que un conocimiento de las cosas (recuérdese el
desprecio de los Puritanos hacia la especulaciéon ociosa). Si se le
pide una justificacién tedrica, nuestro anarquista recordando la ley
del desarrollo desigual, empleara jirones de argumentacion de una
manera descaradamente propagandistica. Muy a menudo, el entu-
siasmo por los nuevos puntos de vista es tan fuerte que hace
innecesaria la propaganda adicional; ‘Fue una suerte contar con
hombres cuyas simpatias oscurecian a veces su vision critica’,
escribe Albert Schweitzer refiriéndose a desarrollos anilogos en el
campo de la cristologia?®. De este modo, la palanca se va forta-
leciendo mas y mas hasta que consigue desarraigar por completo el
punto de vista ortodoxo, incluyendo sus implicaciones referentes a
la posicién del hombre en el universo material, la relacién entre el
hombre y Dios, etc.?”.
' A modo de un tercer ejemplo, considérese un anarquista que
estd interesado sélo en el avance de la astronomia cientifica y que
concibe el aumento de contenido como una condicién necesaria de
tal avance. Tal vez se haya convencido a si mismo de que el
aumento de contenido sélo puede conseguirse con observaciones
de una clase completamente nueva y tal vez inicie semejante
desarrollo afirmando que posee tales observaciones, aunque no
existe ni una sola onza de argumentaciéon que demuestre su afir-
maciéon. Al construir el aumento de contenido completamente
sobre la base de las nuevas observaciones, ha de rechazar las
observaciones antiguas, y las olvida sin explicar por qué no deben
emplearse; de este modo, se origina la ‘ilusién epistemoldgica’
descrita en el capitulo 15. Se aceptan las nuevas observaciones, se
olvidan las antiguas, y no se aduce ninguna razén del cambio
producido: no existen razones cuando ocurre el cambio, y cuando
finalmente dichas razones estan disponibles ya no tienen ningin

25 The Quest for the Historical Jesus, New York, 1962, 5.

257 En este dominio existian otras ideas y actitudes que podian haberse empleado
para fortelecer la ideologia copernicana. Cf. Hans Blumenberg, Die Kopernikanis-
che Wende, Frankfurt, 1965; cf. también 1. Seznec, The Survival of the Pagan
Gods, Princeton, 1968, en particular la pagina 60.



184 PAUL FEYERABEND

interés. Asi es como se fabrica el aumento de contenido, mediante
el uso combinado de entusiasmo, olvido y cambio histérico.

Los dos ultimos ejemplos, que sélo son visiones ligeramente
simplificadas de desarrollos histéricos reales>®, establecen una
tesis (que ya hemos expuesto en el capitulo 1): dado cualquier
objetivo, incluso el mas especificamente ‘cientifico’, el no-método
del anarquista tiene una probabilidad mayor de éxito que cualquier
.conjunto bien definido de criterios, reglas y prescripciones®’.
(So6lo dentro del sistema de una concepcion del mundo totalmente
comprehensiva pueden justificarse las reglas especiales, y tener
una probabilidad de éxito). El primer ejemplo muestra la plausi-
bilidad de que la argumentaciéon, empleada juiciosamente, podia
haber impedido el surgimiento de la ciencia moderna. La argu-
mentacion puede retardar la ciencia mientras que el engafio es
necesario para hacerla avanzar. Afnadase a esto lo que hemos
aprendido sobre los principios reguladores del mito, el entusiasmo
religioso, las experiencias anormales, y se estara fuertemente
inctinado a creer que existen muchos caminos diferentes para
acercarse a la naturaleza y sociedad y muchas formas diferentes de
evaluar los resultados de una aproximacion particular, que hemos
de hacer una eleccion, y que no existe ninguna condicion objetiva
que nos guie. Hasta aqui, un breve y muy incompleto esbozo
de la ideologia del anarquismo epistemoldgico y algunas de sus
aplicaciones posibles.

Imre Lakatos, por otra parte, pretende que la ciencia y, en
realidad, el conjunto de la vida intelectual se conforme a ciertos
criterios fijos, pretende que la ciencia sea ‘racional’. Esto significa
dos cosas: a) Los criterios elegidos no deben estar gobernados
nunca por criterios de una clase diferente; si el conocimiento, o la
ciencia, forma parte de un contexto mas amplio, este contexto no
debe afectar a su naturaleza; la ciencia, en especial, debe conser-
var su ‘integridad’. b) Los criterios han de poseer ademas fuerza
heuristica, es decir, la actividad que es gobernada por ellos debe
ser diferente de la aventura intelectual del anarquista.

Ahora bien, hemos visto que los criterié$ particulares elegidos

258 Cf. una exposicién mas detallada en los capitulos 6-12.

%9 Obsérvese que la ‘ilusién epistemoldgica, que a menudo hace posible el
progreso, no se supone que pueda ocurrir segiin Lakatos: ‘Las razones de las partes
rivales... deben ser recordadas siempre y estar expuestas publicamente’. ‘History’,
101; cursiva en el original.



TRATADO CONTRA EL METODO 185

por Lakatos ni dictan 6rdenes abstractas (tales como ‘eliminense
las teorias que sean inconsistentes con enunciados basicos acepta-
dos’) ni contienen juicios generales referentes a la racionalidad o
irracionalidad de un curso de accién (tales como ‘es irracional
adherirse a una teoria que contradiga enunciados bésicos acepta-
dos’). Semejantes Ordenes y juicios han cedido ante decisiones
concretas en situaciones historicas complejas. Si la empresa que
incluye los criterios ha de ser diferente del ‘caos’ anarquista,
entonces estas decisiones deben ocurrir con cierta regularidad.
Como hemos visto, los criterios por si mismos no pueden conseguir
esto. Pero las presiones psicologicas o sociales pueden hacer
trampa.

Supongase, por ejemplo, que las instituciones que publican la
obra y los resultados del cientifico individual, que le proporcionan
asilo intelectual donde puede sentirse seguro y solicitado, y que
debido a su eminencia y a su influencia (intelectual, financiera,
politica) pueden hacerle parecer importante, adopten una actitud
conservadora hacia los criterios, que se nieguen a apoyar progra-
mas de investigacién degencrativos, que les retiren el dinero, que
ridiculicen a sus defensores, que se nieguen a publicar sus resulta-
dos, y que hagan sentirse infeliz al cientifico de todas las formas
imaginables. El resultado es facilmente previsible: los cientificos
que estan necesitados de apoyo emocional y financiero como
cualquier otra persona, especialmente hoy dia en que la ciencia ha
dejado de ser una aventura filosofica para convertirse en una
profesion, revisard sus ‘decisiones’ y se harad propenso a rechazar
los programas que vayan hacia abajo.

Ahora bien, la actitud conservadora adoptada por las institu-
ciones no es irracional, porque no estd en conflicto con los
criterios. Es el resultado de programas politicos colectivos de la
clase preconizada por los criterios. La actitud del cientifico indivi-
dual que se adapta tan ripidamente a las presiones tampoco es
irracional, porque a su vez dicho cientifico decide de una forma
que los criterios toleran. Por tanto, hemos conseguido la ley y el
orden sin reducir el caracter liberal de nuestra metodologia. Inciu-
so la naturaleza compleja de los criterios cobra ahora una funcién.
En efecto, aunque los criterios no prescriben, ni prohiben ninguna
accién particular, aunque son perfectamente compatibles con el
‘todo sirve’ del anarquista, quien por ello estd acertado al conside-
rarlos como simples ornamentos, sin embargo dan satisfaccién a



186 . PAUL FEYERABEND

las acciones de los individuos e instituciones que han decidido
adoptar una actitud conservadora hacia ellos. Considerados en si
mismos, los criterios son incapaces de prohibir el comportamiento
mas desenfrenado. Considerados juntamente con la clase de con-
servadurismo que acabamos de describir, tienen una influencia
sutil pero firme sobre el cientifico. Y precisamente asi es como
Lakatos quiere verlos emplear: refiriéndose a un programa dege-
nerativo, sefala que ‘los editores de revistas cientificas se negarian
a publicar articulos (de los cientificos que siguen el programa).
Ademas, las instituciones financiadoras de la investigacién nega-
rian el dinero’ 2%, Esta observacion, como ya hemos visto, no esta
en conflicto con los criterios. Dados los criterios como medida de
racionalidad, resulta perfectamente correcto hacerlo asi y actuar
en consecuencia. Se consigue hacer presa en los criterios no
mediante la constatacion de su poder en la argumentacién, sino
creando una situacién historica en la que se hace muy dificil,
prdcticamente, seguir un programa de investigacién degenerativo.
Ahora, sc abandona un programa de investigacion no porque
existan argumentos contra él que se basen en los criterios sino
porque sus defensores no pueden continuar con dicho programa.
Dicho brevemente, pero en modo alguno incorrectamente, los
programas de investigacion desaparecen no porque queden invali-
dados por medio de las argumentaciones, sino porque sus defen-
sores son destruidos en la lucha por la supervivencia. Puede
parecer que un bondadoso colega que exponga los respectivos
méritos de los programas de investigacién, que ofrezca una
explicacion detallada del éxito de uno de ellos y del nimero
creciente de fracasos del otro, que describa todos los recursos ad
hoc, las inconsistencias, el verbalismo vacio del programa degene-
rativo, estd empleando argumentos muy poderosos en contra de su
retencion; pero semejante impresion solo se produce si todavia no
se ha dado el paso que va desde el falsacionismo ingenuo, etc. ete.,
hasta Lakatos. Una persona que haya dado este paso y que sea
consciente de las implicaciones de la racionalidad que acaba de
adoptar, siempre podrd replicar: ‘Mi querido camarada, tienes
buenas intenciones, pero no estas al dia por lo que se refiere a tu
teoria de la racionalidad, crees que puedes convencerme por
medio de tus argumentos mientras que yo sé que segun mi sentido

260 -History', 105.



TRATADO CONTRA EL METODO 187

de «racional» cabe adherirse racionalmente a un programa de
investigacién degenerativo hasta que éste sea superado por un
programa rival, e incluso después®'. Desde luego, puedes tener la
impresién de que ademds de haber aceptado los criterios de
Lakatos, he adoptado también una actitud conservadora hacia
ellos. Si éste fuera el caso, entonces tu argumento me reprobaria
cofl justicia, por tomar primero una decision y luego no vivir
conforme a ella. Pero yo no soy un conservador, nunca lo he sido,
y por tanto puedes obligarme a salir del juego, pero no puedes
demostrar que he sido irracional’.

Resumiendo: en la medida en que la metodologia de progra-
mas de investigacion es ‘racional’, no se diferencia del anarquismo.
En la medida en que difiere del anarquismo no es ‘racional’. La
aceptacién completa e incuestionable de esta metodologia no
plantea ningin problema a un anarquista, quien ciertamente no
niega que las reglas metodologicas pueden ser reforzadas y gene-
ralmente lo son, por medio de amenazas, intimidaciones y enga-
nos. Esta es, después de todo, una de las razones por las-que el
anarquista moviliza (no contra-argumentos sino) contra-fuerzas
para superar las restricciones impuestas por las reglas.

También esta claro que Lakatos no ha conseguido mostrar que
hay ‘cambio racional’ donde ‘Kuhn y Feyerabend ven cambio
irracional’?%2. Mi caso acaba de ser examinado. Por lo que a Kuhn
respecta, sélo necesitamos recordar que una revolucién acontece
siempre que un nuevo programa de investigacién ha acumulado
un numero suficiente de éxitos y el programa ortodoxo ha sufrido
un nimero suficiente de fracasos para queé ambos sean considera-
dos rivales serios, y cuando los protagonistas del nuevo programa
anuncian la muerte de la concepciéon ortodoxa. Contemplado
desde el punto de vista de la metodologia de programas de investi-
gacion, dichos protagonistas dan este paso no por causa de sus
criterios, sino porque han adoptado una actitud conservadora
hacia sus criterios. Sus oponentes ortodoxos mantienen lo que
podria llamarse una actitud ‘liberal’: estan dispuestos a tolerar
mucha mas degeneracion que los conservadores. Los criterios
permiten ambas actitudes. Como hemos visto, los criterios no
tienen nada que decir sobre la ‘racionalidad’ o ‘irracionalidad’ de

261 Ibid., 104.
262 Jbid., 118; cf. ‘Falsification’, 93.



188 PAUL FEYERABEND

estas actitudes. De ello se sigue que la lucha entre los conserva-
dores y los liberales, y la victoria final de los conservadores no es
un cambio ‘racional’?® sino una ‘lucha por el poder’ pura y simple,
repleta de ‘sérdida controversia personal’?%, constituye un tépico
no de la metodologia, o de la teoria de la racionalidad, sino de la
‘psicologia de masas’26°.

El fracaso de Lakatos en mantener su promesa y revelar la
obra de la razén donde otros s6lo ven un monton de despojos que
presionan y sacan provecho, queda disimulado por su terminologia
ambigua. Por una parte, nos dice que la aparente irracionalidad de
muchos desarrollos cientificos importantes se debe a una idea
innecesariamente estrecha de lo que ha de entenderse por racio-
nal. Si sélo es racional la aceptacién de teorias probadas, si es
irracional conservar teorias que estan en conflicto con enunciados
basicos aceptados, entonces toda la ciencia es irracional. En conse-
cuencia, Lakatos desarrolla criterios nuevos. Estos nuevos crite-
rios, que también son medidas nuevas de racionalidad, ya no
prohiben lo que hace la buena ciencia. Pero tampoco prohiben
ninguna otra cosa. Deben ser fortalecidos, pero no pueden fortale-
cerse afiadiendo otros criterios, i. e. endureciendo la razdn. Sin
embargo, se les puede dar fuerza prdctica convirtiéndolos en el
nicleo de instituciones conservadoras. Medido por los criterios de
la metodologia de programas de investigacion, este conservaduris-
mo no es ni racional ni irracional. Pero es eminentemente racional
segun otros criterios, por ejemplo, segin los criterios del sentido
comtin ?%. Esta abundancia de significados de la palabra ‘racional’
es empleado por Lakatos con el maximo efecto. En sus argument-
tos contra el falsacionismo ingenuo subraya el nuevo ‘racionalismo’

263 [bid., 118.

264 [bid., 120.

265 ‘Falsification’, 178 (en cursiva en el original).

266 *‘En las decisiones de este tipo’, dice Lakatos refiriéndose a decisiones tales
como aquelias que conducen a un uso conservador de los criterios, ‘se tiene que
hacer uso del sentido comun’ (‘History’, nota 58). De acuerdo, siempre que
reconozcamos que al hacerlo asi abandonamos el dominio de la racionalidad tal y
como es definida por los criterios y nos movemos en un medio ‘externo’, o en otros
criterios. Lakatos no aclara siempre este cambio. Muy al contrario. En ¢l ataque
que dirige a sus oponentes, emplea al maximo nuestras inclinaciones a considerar el
sentido comin como intrinsecamente racional y a emplear la palabra ‘racional’ de
acuerdo con los criterios de dicho sentido. Lakatos acusa a sus oponentes de ‘irra-
cionalidad’. Instintivamente estamos de acuerdo con él, olvidando por completo
que su propia metodologia no apoya semejante juicio y no proporciona ninguna
raz6 para hacerlo. Cf. también la nota siguiente.



TRATADO CONTRA EL METODO 189

de sus criterios que permite sobrevivir a la ciencia. En sus argu-
mentos contra Kuhn y contra el anarquismo hace hincapié en la
‘racionalidad’ completamente diferente del sentido comiin pero sin
informar a su audiencia del cambio producido, y de este modo
puede tener su pastel: disponer de criterios mas liberales, y ade-
mas comérselo: haberlos empleado de modo conservador y preten-
der que se le considere racionalista en ambos casos. En realidad,
existe una gran semejanza entre Lakatos y los primeros Padres de
la Iglesia quienes introducian doctrinas revolucionarias bajo el
aspecto de plegarias familiares (que constituian el sentido comin
de su época) y de esta forma cambiaron gradualmente el sentido
comiin mismo?%’.

Este gran talento para la agresién ambigua, hace de Lakatos un
aliado muy estimable en la lucha contra la Razén, porque un
punto de vista que parezca ser ‘racional’ en cualquiera de los
sentidos de este término impregnado de emotividad tiene hoy dia
una oportunidad mucho mayor de ser aceptado que un punto de
vista que rechace abiertamente la autoridad de la razon. La
filosofia de Lakatos, su anarquismo solapado, constituye un es-
pléndido caballo de Troya que puede emplearse para pasar de
contrabando el anarquismo auténtico, integro, ‘honesto’ (una pa-
labra muy querida para Lakatos) en las mentes de nuestros mas de-
votos racionalistas. Y una vez que dichos racionalistas descubran
lo que han estado sosteniendo, serdn mucho menos reacios a
conceder que la ideologia del racionalismo no tiene ningun lucro
intrinseco, comprobardn que incluso en ciencia se esta sujeto a la
propaganda e implicado en una lucha entre fuerzas opuestas y
estaran de acuerdo en que la argumentacién no es mas que una
forma sutil y maximamente efectiva de paralizar a un oponente
confiado 2%,

267 Utilizando la influencia psicoldgica que la profesién de fe bautismal ejercia
sobre los miembros de las Iglesias Cristianas primitivas y aceptando la interpre-
tacién no-gndstica ‘como su contenido autoevidente’ (Von Hamack, History of
Dogma, vol. 11, New York, 1961, 26), Ireneo consiguié derrotar la herejia del
Gnosticismo. Utilizando la influencia psicoldgica que el sentido comin ejerce sobre
los filésofos de la ciencia y sobre otras criaturas rutinarias, y aceptando la
interpretacion conservadora de sus criterios como su contenido autoevidente, Imre
Lakatos casi ha conseguido convencernos de la racionalidad de su filosofia de ley y
orden y del caracter no ornamental de sus criterios: Ahora, como antes, los mejores
progagandistas se encuentran en la Iglesia, y en la politica conservadora.

208 Para algunas objeciones que suelen plantearse en este punto, cf. el apéndice 2
este capitulo.



190 PAUL FEYERABEND

Hasta aqui, he dado por supuestos los criterios de Lakatos, los
he comparado con otros criterios, he inquirido cémo influyen
sobre el comportamiento (por ejemplo, he inquirido cémo difiere
una practica guiada por la metodologia de programas de investiga-
cion de una practica anarquista), y he examinado las implicaciones
de los criterios.en la teoria de la racionalidad. Ahora surge la
cuestion de por qué debemos considerar estos criterios, por qué
deberiamos preferirlos a otros criterios cientificos tales como los
de inductivismo, o a criterios ‘acientificos’ como los de los funda-
mentalistas religiosos. Lakatos tiene una respuesta para la primera
cuestion pero no para la segunda, aunque consigue dar la impre-
sion de que ha contestado a ambas. Aqui, igual que antes, Lakatos
emplea el sentido comin y la predileccion general por la ciencia
como ayuda para vadear precipicios que no puede atravesar por
medio del argumento. ;Véamos cudl es su proceder!

Ya he dicho que tanto Lakatos como yo evaluamos las metodo-
logias comparandolas con datos histdricos. Los datos histdricos
que emplea Lakatos son ‘evaluaciones «bdasicas» de la élite cientifi-
ca’?’ o ‘juicios de valor «bésicos»'?’® que son juicios de valor
acerca de logros especificos de la ciencia. Ejemplo: ‘La teoria de
la relatividad de Einstein de 1919 es superior a la mecénica celeste
de Newton segin la forma en que aparece en Laplace’. Para
Lakatos semejantes juicios de valor (que en conjunto forman lo
que él llama el ‘juicio cientifico comun’) constituyen una base
adecuada para las discusiones metodoldgicas porque son aceptados
por la gran mayoria de cientificos: ‘Mientras que el acuerdo
relativo a un criterio universal del caracter cientifico de las teorias
ha sido escaso, se ha dado, durante los dos daltimos siglos, un
considerable acuerdo sobre logros particulares’¥\. Los juicios de
valor basicos pueden emplearse por tanto para comprobar teorias
acerca de la ciencia, o reconstrucciones racionales de la ciencia,
de modo muy semejante a cémo se emplean enunciados ‘basicos’
para comprobar teorias acerca del mundo. Las formas de compro-
bacidon dependen, por supuesto, de la metodologia particular que
se ha decidido adoptar: un falsacionista rechazara las reglas meto-
dolégicas que sean inconsistentes con los juicios basicos de va-

269 ‘History’, 111.
20 fbid., 117.
M pbid., 111.



TRATADO CONTRA EL METODO 191

lor72, un seguidor de Lakatos aceptara programas de investigacion
metodologicos que ‘representen un cambio progresivo en la serie
de programas de investigacion de reconstrucciones racionales:... el
progreso en la teoria de la racionalidad cientifica viene indicado
por los descubrimientos de hechos historicos nuevos, por la recons-
truccion racional de un volumen cada vez mayor de historia
impregnada de valoraciones'”>. Asi pues, la norma de critica
metodoldgica resulta ser el mejor programa de investigacion me-
todoldgica que estd disponible en una €poca particular. Hasta
aqui, una primera aproximacion al procedimiento que sigue La-
katos.

Esta aproximacion ha omitido dos rasgos importantes de la
ciencia. Por una parte, los juicios de valor basicos no son tan
uniformes como se ha supuesto. La ciencia esta dividida en nume-
rosas disciplinas particulares, se dividen ulteriormente en escuelas.
Los juicios basicos de valor de un experimentalista diferiran de los
del tedrico (léase Rutherford, o Michelson o Ehrenhaft o Eins-
tein), un bidlogo contemplard una teoria de modo diferente a
como lo hace un cosmologo, el bohriano leal considerara las
modificaciones de la teoria cuantica con ojos diferentes a como lo
hard un einsteiniano leal. Cualquiera que sea el acuerdo que
continde persistiendo se disuelve durante las revoluciones, en las
que ningln principio permanece inalterado y no queda ningin
método sin ser violado. Incluso los cientificos individuales llegan a
juicios diferentes sobre la teoria propuesta. Lorentz, Poincaré,
Ehrenfest pensaron que el experimento de Kaufmann habia refu-
tado la teorfa especial de la relatividad y estaban dispuestos a
abandonar el principio de la relatividad en la forma propuesta por
Einstein, mientras que Einstein mismo pensaba de distinta ma-
nera®’. En segundo lugar, los juicios de valor basicos s6lo rara vez
se hacen por buenas razones. Todo el mundo estad de acuerdo en
que la hipotesis de Copérnico fue un gran paso adelante, pero a
duras penas existe alguien que pueda ofrecer una explicacion
medianamente decente de la misma?’>, mucho menos enumerar las

272 Cf. esta regla en ‘History’, 111.

273 ‘History’, 117-118.

274 Para bibliografia, cf. notas 32 y 33 de mi ensayo ‘Von der beschrinkten
Giltigkeit methodologischer Regeln’, Newe Hefte fir Philosophie, Heft, 2/3,
Gottingen, 1972, asi como las notas 53 y 56 del capitulo 5.

275 Cf. el breve resumen de las pp. 130 ss. de ‘Von der, etc.’, asi como los
capitulos 6-12 de este ensayo.



192 PAUL FEYERABEND

razones de su excelencia. La teoria newtoniana (de la gravitacion)
estuvo ‘altamente considerada por los grandes cientificos’?’e,
la mayoria de los cuales desconocen sus dificultades y alguno de
ellos crefa que podia derivarse de las leyes de Kepler?”’. La teoria
cudntica que sufre discrepancias cuantitativas y cualitativas con la
evidencia?®y que tiene partes muy toscas, es aceptada no a pesar
de sus dificultades, en una consciente violacion del falsacionismo
ingenuo, sino debido a que ‘toda la evidencia apunta con precision
implacable en la... direccion... (de que) todos los procesos que
implican... interacciones desconocidas se conforman a la ley cuin-
tica fundamental’?” etc. Estas son las razones que dan lugar a los
juicios de valor basicos a cuyo ‘juicio cientifico comin’ Lakatos
concede ocasionalmente un peso tan grande?®. Anadase a esto
¢l hecho de que la mayor parte de los cientificos aceptan juicios de
valor bésicos al fiado, que ellos no los examinan, sino que simple-
mente se doblan ante la autoridad de sus colegas especialistas, y
se verd entonces que ‘el juicio cientifico comiun’ no es muy comiin
v, ciertamente, no es muy sagoz,

Lakatos es consciente de la dificultad. Acepta que los juicios de
valor basicos no siempre son razonables?!, y admite que el ‘juicio
de los cientificos’ (a veces) se equivoca®? En tales casos, afirma
Lakatos, dicho juicio ha de equilibrarse, e incluso ser rechazado,
por el ‘codigo legal del filosofo?®. La ‘reconstruccion racional de
la ciencia’ que Lakatos emplea como medida del método no sélo
€s, por tanto, la suma total de todos los juicios basicos de valor, ni
tampoco el mejor programa de investigacién que intente subsumir-
los. Dicha reconstruccién consta de un ‘sistema pluralista de
autoridades’?® en el que los juicios basicos de valor poseen una
influencia dominante siempre que sean uniformes y razonables.
Pero cuando la uniformidad desaparece, o cuando ‘una tradicién
degenera’® entonces las restricciones filoséficas generales asu-

276 “History’, 112.

277 M. Born, Natural Philosophy of Cause and Chance, Londres, 1948, 129 ss.

218 Cf. notas 52 y 64-66 del capitulo 5.

279 Rosenfeld en Observation and Interpretation, London, 1957.

280 < No es... hubris pretender imponer alguna filosofia de la ciencia a priori a los
cientificos mas avanzados?... Creo que si’ (‘History’, 121).

281 Ibid., nota 80.

282 [bid., 121.

283 Ibid., 121.

24 [bid., 121.

285 [bid., 122.



TRATADO CONTRA EL METODO 193

men un papel predominante y refuerzan (restauran) la razon y la
uniformidad.

Ahora bien, tengo la sospecha de que Lakatos subestima
enormemente el nimero de ocasiones en las que éste precisamente
va a ser el caso. Lakatos cree que la uniformidad de los juicios de
valor bdsicos ha prevalecido ‘durante los dos ultimos siglos’?86
cuafido en realidad ello constituy6 un evento mas bien raro. Pero
si es éste el caso, entonces sus ‘reconstrucciones racionales’ estan
dominadas o bien por el sentido comin?¥’, o bien por los criterios
abstractos y las presiones concretas de la metodologia de progra-
mas de investigacion. Ademas, Lakatos acepta una uniformidad
determinada sélo si esta uniformidad no se desvia demasiado de
sus criterios: ‘Cuando una escuela cientifica degenera en un estado
de pseudo-ciencia, puede ser qtil desencadenar una polémica me-
todolégica®. Esto significa que los juicios de Lakatos aprueba con
tanta libertad no son, en ultima instancia, resultados de la investi-
gacién ni fragmentos de la ‘practica cientifica’; dichos juicios son
fragmentos de una ideologia que Lakatos intenta imponernos bajo
la forma de un ‘juicio cientifico «comin»’. Por segunda vez encon-
tramos una diferencia muy interesante entre la letra de las pro-
puestas de Lakatos y su valor contante y sonante. Hemos visto
que la metodologia de programas de investigacion se introdujo con
el propésito de apoyar el racionalismo. Sin embargo, dicha meto-
dologia no puede condenar una sola accidn como ‘irracional’.
Siempre que Lakatos hace un juicio de este tipo, y lo hace con
bastante frecuencia, se apoya en instancias ‘externas’; por ejem-
plo, se apoya en sus propias inclinaciones’ conservadoras o en el
conservadurismo inherente del sentido comin. Ahora descubrimos
que sus ‘reconstrucciones’ estan muy cerca de las metodologias
generales que Lakatos afirma haber sometido a examen, y que se
unen con ellas en tiempo de crisis. A pesar de las diferencias en la
retérica ((No es... hubris intentar imponer alguna filosoffa de la
ciencia a priori a las ciencias més avanzadas?... Creo que si’?®, a
pesar de la decision de atender a las cosas concretas (‘ha existido
un acuerdo considerable... referente a lograr particulares’?®, La-

286 Jpid., 111.

287 Cf. nota 266 anterior.
288 ‘History’, 122.

289 Ibid., 121.

29 Ibid., 111.



194 PAUL FEYERABEND

katos no se diferencia realmente de los epistemélogos tradiciona-
les; muy al contrario, les suministra un potente instrumento nuevo
de propaganda. Lakatos relaciona sus principios con lo que a
primera vista se parece a una masa substancial e independiente de
sentido cientifico comin, pero esta masa no es ni substancial ni_
independiente. Esta transida de y constituida por los principios
abstractos que Lakatos desea defender.

Veamos el asunto desde un punto de vista diferente. Una
‘reconstrucciéon racional’, en el sentido de Lakatos, comprende
juicios concretos sobre resultados obtenidos en un cierto dominio,
asi como criterios generales. Dicha reconstrucciéon es ‘racional’ en
el sentido de que refleja lo que se cree ser un logro valioso en este
dominio. Ahora bien, si esta ideologia profesional consistiera s6lo
en un volumen uniforme de juicios de valor basicos, aun cuando
no contuviera ingredientes abstractos de ningin tipo, incluso en-
tonces esta ideologia no garantizaria que el campo correspon-
diente tuviera resultados o que los resultados no fueran ilusorios.
Todo curandero procede de acuerdo con reglas complejas, compa-
ra sus resultados y estratagemas con los resultados y estratagemas
de los otros curanderos de la misma tribu, posee una rica y
coherente ideologia profesional, y sin embargo ningin racionalista
estaria dispuesto a tomarlo en serio. La medicina astrologica hace
uso de criterios estrictos y contiene juicios de valor basicos total-
mente uniformes, y sin embargo, los racionalistas rechazan toda su
ideologia profesional como ‘irracional’. Por ejemplo, los raciona-
listas ni siquiera estan dispuestos a considerar el ‘juicio de valor
basico’ de que el método tropical de preparar una carta hidrogra-
fica es preferible al método sideral (o viceversa)?L. Esta posibili-
dad de rechazar tout court los criterios profesionales demuestra
que las ‘reconstrucciones racionales’, por si solas, no pueden
resolver el problema del método. Para encontrar el método correc-
to, se ha de reconstruir la disciplina correcta. Pero ;cudl es la
disciplina correcta?.

Lakatos no considera esta cuestién, y no hay ninguna necesidad
de que lo haga mientras s6lo quiera saber qué es lo que sucede en
la ciencia posterior al siglo xvit y mientras pueda dar por supuesto
que esta empresa descansa sobre una ideologia profesional cohe-

291 “Viceversa’: tal era la opinion de Kepler; cf. Norbert Herz, Keplers Astrolo-
gie, Viena, 1895, y las referencias que se dan alli.



TRATADO CONTRA EL METODO 195

rente y uniforme. (Hemos visto que éste no es el caso). Pero
Lakatos va mas alla. Habiendo terminado su ‘reconstruccion de la
ciencia moderna’, la dirige contra otros campos como si ya estu-
viera demostrado que la ciencia moderna es superior a la magia o
a la ciencia aristotélica, y que no produce resultados ilusorios. Sin
embargo, no existe ni una sola pizca de argumentacion de este
tipo. Las ‘reconstrucciones racionales’ dan por supuesto ‘el juicio
cientifico basico’ pero no dermitestran que este juicio es mejor que
el "juicio basico’ de las brujas y hechiceros. Nadie ha demostrado
que la ciencia (de ‘los dos ultimos siglos’)?%? tenga resultados que
se conformen con su propio ‘juicio’ mientras que otros campos no
tienen tales resultados. Lo que se ha demostrado, por los estudios
antropologicos mas recientes, es que fodas las clases de ideologias
e instituciones asociadas producen y han producido, resultados que
se conforman a sus criterios y han producido otros resultados que
no se conforman a sus criterios; por ejemplo, la ciencia aristotélica
ha sido capaz de acomodar numerosos hechos sin cambiar sus
nociones y principios basicos, configurando asi su propio criterio
de estabilidad. Obviamente, necesitamos mas consideraciones pa-
ra decidir qué campo hemos de aceptar como medida del método.

Exactamente el mismo problema se plantea en el caso de las
reglas metodoldgicas individuales. Dificilmente resulta satisfacto-
rio rechazar el falsacionismo ingenuo porque esté en conflicto con
algunos juicios de valor basico de los cientificos eminentes. La
mayoria de estos eminentes cientificos conservan teorias refutadas
nce porque tengan conocimiento alguno de los limites del falsacio-
nismo ingenuo, sino porque no se dan cuenta de que las teorias
estan refutadas (cf. los ejemplos que se encuentran en el texto
correspondiente a las notas 274-278 del presente capitulo). Ademas,
incluso una préctica mas ‘razonable’ no seria suficiente para re-
chazar la regla: la benignidad universal para con las teorias refuta-
das tal vez no sea mas que un simple error. Con toda seguridad, es
un error en un mundo que contenga especies bien definidas, las
cuales solo rara vez son mal captadas por los sentidos. En un
mundo de este tipo, las leyes basicas son de caracter manifiesto y
las observaciones recalcitrantes son consideradas correctamente
como senales de un error en nuestras feorias mas que en nuestra
metodologia. La situacion cambia cuando las confusiones se hacen

292 “History’, 111.



196 PAUL FEYERABEND

mas insistentes y asumen el caricter de un acontecimiento cotidia-
no. Un descubrimiento cosmoldgico de esta clase nos obliga a
hacer una eleccién; ;hemos de conservar el falsacionismo ingenuo
y concluir que el conocimiento es imposible; o hemos de optar por
una idea mas abstracta y recondita del conocimiento y, correspon-
dientemente, un tipo de metodologia mas liberal (0 menos ‘empi-
rica’)? La mayor parte de cientificos desconocedores del trasfondo
nomolégico del problema, y aun del problema mismo conservan
teorias que son incompatibles con observaciones y experimentos
establecidos y las alaban por su excelencia. Se podria decir que los
cientificos hacen la €leccion correcta por instinto?, pero dificil-
mente se podria considerar el comportamiento resultante como
una medida decisiva del método, en especial a la vista del hecho de
que este instinto se ha equivocado en mas de una ocasién. Ha de
preferirse la critica cosmologica que se acaba de expoer (omni-
presencia de las confusiones).

Una critica cosmolégica?* adquiere importancia cuando apare-
cen en escena nuevos métodos y nuevas formas de conocimiento.
En periodos de degeneracién afirma Lakatos, el codigo legal del
filsofo llega a ocupar el primer plano e intenta ‘desbaratar la auto-
ridad de la corrompida ley hipotética’ del cientifico?®. Los ejem-
plos de degeneracién incipiente o avanzada que tiene in mente son
ciertas partes de la sociologia, astrologia social?®, y la fisica
moderna de particulas®’. Todos estos casos violan la ‘buena
metodologia’®, que es una metodologia ‘destilada’ de la ciencia
madura?®; en otras palabras, estos casos violan la ideologia profe-
sional de la ciencia de Newton, Maxwell, Einstein (aunque no de
la de Bohr)3®. Pero el desasosegado cambio de la ciencia moderna

293 ‘Hasta el presente han sido los criticos cientificos, tal y como son aplicados
«instintivamente» por la élite cientifica en casos particulares, los que han constitui-
do el principal patrén, aunque no el unico, de las leyes universales del filésofo’,
‘History’, 121.

294 ‘Cosmologia’ comprende aqui la historia, la psicologia y todos los otros
factores que puedan influir sobre el éxito de un procedimiento determinado. La
‘Ley’ del desarrollo desigual que he mencionado en el capitulo 12 pertenece
también a la ‘cosmologia’ en este sentido.

295 ‘History’, 122.

29 [bid., nota 132; ‘Falsification’, 176.

297 “History’, nota 130.

298 Jbid., nota 132.

29 Ibid., 122.

300 Jbid., nota 130; ‘Falsification’, 145: ‘La posicion racional esta mejor carac-
terizada por Newton {I. Vemos cuin arbitraria es esta seleccién de criterios: se



TRATADO CONTRA EL METODO 197

que se anuncia con Galileo, su libre uso de los conceptos, su
negacién de las normas consuetudinarias y aceptadas, sus procedi-
mientos ‘no empiricos’, violaban la ideologia profesional de los
aristotélicos y era un ejemplo de degeneracién incipiente para
ellos. Para formarse este juicio, los aristotélicos hicieron uso de su
filosofia general, de sus desiderata (creaciéon de un orden intelec-
tual estable basado en el mismo tiempo de percepcién que asiste al
hombre en sus asuntos cotidianos, ‘salvando los fenémenos’ con la
ayuda de los instrumentos matematicos, etc.), y haciendo uso de
los juicios de valor basicos de su ciencia (que despreciaba a los
Ocamistas, igual que ahora Lakatos desprecia a la pandilla de
Copenhague). Y los aristotélicos tenian una enorme ventaja, pues
los juicios basicos de valor de los seguidores del credo Copernicano
eran aln mas variados e irracionales que los son hoy dia los juicios
basicos de valor de la fisica de particulas elementales. Ademas, la
filosofia aristotélica estaba apoyada por la difundida creencia, que
todavia se encuentra en Newton, de que las mayores innovaciones
eran de poca importancia y que todas las cosas importantes ya
habian sido descubiertas. Resulta claro que un Lakatos del siglo
xvi1 hubiera tomado partido por las escuelas, y por tanto hubiera
hecho las mismas decisiones ‘erroneas’ que un inductivista del
siglo xvii o un convencionalista, o falsacionista del mismo siglo.
Vemos pues, otra vez que Lakatos no ha superado la dificultad
que los desarrollos cataclismicos de las ciencias plantean a otras
metodologias; no ha conseguido demostrar que tales desarrollos
pueden verse en su integridad a través de los ‘anteojos popperia-
nos’ 3! Una vez mas, un metoddlogo se ve obligado a admitir que
la disputa entre antiguos y modernos no puede ser reconstruida de
forma racional. Al menos, semejante reconstruccién no puede
darse en el tiempo de la disputa.

Sin embargo, hoy dia la situacién es exactamente la misma.
Desde luego, es posible ‘reconstruir’ la transicidn sustituyendo los
juicios de valor bésicos aristotélicos (acerca de las teorfas aristoté-
licas) por los juicios de valor basicos modernos y emplear los crite-
rios modernos (progreso con aumento de contenido) en lugar de

acepta al solitario Einstein y se marginan las huestes también disciplinadas de la
escuela de Copenhague. Ciertamente, no hace falta toda la complicada maquinaria
de los juicios de valor basicos, equilibrados por el ‘sentido comin’ y los principios
filos6ficos cuando se sabe por adelantado cuales son los desarrollos que s¢ van a
tolerar.

301 ‘Falsification’, 177.



198 PAUL FEYERABEND

los criterios aristotélicos (estabilidad de principios; ‘salvar los
principios’ de forma post hoc). Pero ante todo, la necesidad de
semejante ‘reconstrucciéon’ demostraria lo que Lakatos niega, a
saber, que ‘los nuevos paradigmas aportan una... racionalidad
nueva'32 Y en segundo lugar se habria rechazado la ideologia
profesional de los aristotélicos sin haber mostrado que es peor que
su sustituta: en orden a decidir entre una ‘reconstruccién racional’
(en el sentido de Lakatos) de la ciencia aristotélica que utilice el
‘cddigo legal’ de la filosofia aristotélica y los juicios de valor
basicos de los mejores cientificos aristotélicos, y una ‘reconstruccion
racional’ de la ciencia ‘moderna’ (de los dos dltimos siglos)*?, que
se base en el codigo legal ‘moderno’ y en los juicios de valor basicos
‘modernos’, se necesita algo mas que los criterios ‘modernos’ y los
juicios de valor basicos ‘modernos’ se debe mostrar, o bien que en
el periodo en cuestion los métodos aristotélicos no alcanzaban los
objetivos aristotélicos o que estos métodos tenian grandes dificulta-
des para alcanzarlos mientras que los ‘modernos’, empleando méto-
dos modernos, no soportaban dificultades semejantes relativas a sus
objetivos, o bien se debe mostrar que los objetivos modernos son
preferibles a los objetivos aristotélicos. Ahora bien, hemos visto
que los ‘aristotélicos’ ¥ se las arreglaban muy bien mientras que los

302 Jhid., 178.

303 “History', 111. Todos los juicios metodologicos de Lakatos se basan (si es que
estan basados sobre enunciados basicos en absoluto, ver notas 286 ss. del presente
capitulo) en los juicios de valor basicos de las escuelas que no le son gratas. Y
cuando los juictos de valor basicos no muestran la unidad requerida, entonces son
sustituidos enseguida por criterios popperianos. No es de extranar que Lakatos no
encuentre un solo trazo de ‘conocimiento cientifico” en la Edad Media, pues en este
periodo los pensadores procedian ciertamente de un modo muy distinto. Emplean-
do sus criterios, Lakatos no puede afirmar que esos pensadores fueran peores. y de
esta forma Lakatos no hace otra cosa que recurrir a la ideologia vulgar de nuestra
propia edad ‘cientifica’. La mayor parte de la investigacton de la astronomia
egipcia, babilonica y de la Grecia antigua procede exactamente de la misma
manera. Dicha investigacion solo se interesa en aquellos fragmentos de las ideas
antiguas que se conforman a la ideologia de la ciencia moderna. Menosprecia las
cosmologias antiguas y los objetivos antiguos que se unian a aquellos y a otros
fragmentos de forma enormemente grandiosa. Hay que extranarse poco de que los
resultados parezcan ser incoherentes e irracionales. Una excepcidn aislada es B. L.
van der Waerden, Erwachende Wissenschaft 11, Basle, 1968, 7: ‘En este libro se
examina la historia de la astronomia babilonica en su interaccion con la religién
astral y la astrologia. Empleando este método se consigue no disgregar la
astronomia del patrén histérico-cultural al que pertenece’. Cf. también mi Einfiih-
rung in die Naturphilosophic, Braunschweig, 1974, donde se examina con cierto
detalle la transiciéon del mito de la filosofia.

304 Repito que aqui no me refiero a las doctrinas contenidas en el corpus



TRATADO CONTRA EL METODO 199

‘modernos’ estaban enfrentados a numerosos problemas que disi-
mulaban con estratagemas propagandisticas®”. Si deseamos saber
por qué ocurrié la transicion y cémo puede justificarse, dada
nuestra predileccion por los métodos y resultados de la ciencia
contemporanea, entonces habremos de identificar los motivos que
hicieron que la gente continuara a pesar de los problemas®, y
habremos de examinar también la funcion de la propaganda, el
prejuicio, el disimulo y otras tacticas ‘irracionales’, en la solucién
gradual de ios problemas. Todas estas cosas son factores ‘externos’
segin el esquema de Lakatos™7. Pero sin ellos, no hay modo de
comprender una de las mayores revoluciones del pensamiento. Sin
ellos sdlo podemos decir que a la ideologia profesional de la fisica
y astronomia de los siglos xvy xvi siguié la ideologia profesional
de la ciencia ‘moderna’ y que ahora esta dltima reina de modo
soberano. No podemos explicar como sucedié esto, ni tenemos
ninguna razon para afirmar que nuestra ideologia profesional es
mejor que la de los aristotélicos.

A continuacion voy a ofrecer un esquema breve, incompleto y
unilateral de esta transicién que tiene en cuenta los factores que
creo son relevantes y que explica su funcion en el surgimiento de la
nueva astronomia. Seran omitidos muchos detalles, mientras que
otros quedaran exagerados. Pero mi propdsito no consiste en
proporcionar una exposicién escolar, mi proposito es narrar un
citento de hadas que algin dia podria convertirse en una explica-
cion escolar y que es mas realista y mas completo que el cuento de

aritotélico sino a su elaboracién dentro de la astronomia, psicologia, etc., de la
ultima Edad Media. Desde luego, el término ‘aristotélico’ es una simplificacion,
y algin dia tiene que sustituirse por una exposicion de la influencia de los
pensadores individuales. Entretanto, podemos utilizarlo en nuestra critica de otra
sim'galificaci()n, a saber, la ciencia ‘moderna de los dos niltimos siglos’.

305 Estas estratagemas son para propaganda si se juzgan con los criterios de
Lakatos. La constatacion del papel que desempenaron en el surgimiento de la
ciencia moderna mejora la opinion que teniamos de ellos y, por tanto, los {lamados
‘racionales’.

W6 En muchos aspectos, la relacion que existe entre los aristotélicos y los
seguidores de Copérnico es comparable a la relacion que existe entre los miembros
de la escuela de Copenhague y los tedricos de las variables ocultas. Unos establecen
principios basicos y luego dan una explicacién puramente formal de los hechos
recién descubiertos, mientras que los otros pretenden que los mismos principios
basicos anticipen y/o expliquen todos los hechos relevantes. Teniendo en cuenta las
dificultades de cualquier explicacion unificada, el primer método parece ser consi-
derablemente mas realista.

W7 ‘History’, seccién I/E.



200 PAUL FEYERABEND

hadas sugerido por Lakatos y su mafia. Para detalles se aconseja al
lector volver a los capitulos 6-12 del presente ensayo.

Para empezar, debemos admitir que en este momento se intro-
ducen nuevos juicios de valor basico y un nuevo cédigo legal en la
astronomia. No sélo existen nuevas teorias, nuevos hechos y
nuevos instrumentos, existe también una ideologia profesional
nueva’%. Esta ideologia no fue inventada de la nada, tiene sus
precedentes en la antigiiedad (Jen6fanes, Demdcrito) y desempeiia
cierto papel en oficios y profesiones al margen de la fisica y la
astronomia. La importancia creciente de las clases y grupos rela-
cionados con estos oficios y profesiones dan relevancia a la ideolo-
gia, del mismo modo que prestan apoyo a aquéllos que desean
utilizarla dentro de la astronomia. La necesidad de este apoyo es
urgente, pues las muchas dificultades tedricas que surgen sélo
pueden resolverse si se tiene la suficiente determinacién para ir
adelante con el programa de la Tierra en movimiento. El diferente
énfasis puesto por las nuevas clases en ‘Copérnico’ {progreso,
mirada hacia adelante, contra el statu quo) y en ‘Aristoteles’
(mirada hacia atras, en favor del statu quo, hostil a 1a emergencia
de las nuevas clases) aumenta la determinacion, reduce el impacto
de las dificultades y hace posible el progreso astrondémico. Esta
asociacién de ideas astronémicas y tendencias histdricas (de clase),
no convierte la argumentacion aristotélica en menos racional o
menos conclusiva, sino que reduce su influencia sobre las mentes
de aquéllos que pretenden seguir a Copérnico. Dicha asociacion
tampoco produce un solo argumento nuevo. Pero engendra un
firme compromiso con la idea del movimiento de la Tierra y, como
hemos visto, eso es todo lo que se necesita en esta etapa (también
hemos visto en los primeros capitulos, de qué forma tan magistral
explota Galileo esta situacién y cé6mo la exagera por medio de
engafos, ironias y non sequiturs de su cosecha particular). Lo cual
me lleva al segundo punto.

Nuestro problema es el siguiente: dada la situacion historica de

308 Este hecho es pasado por alto en el escrito de Lakatos y Zahar. ‘Did
Copernicus supersede Ptolemy?’, en el que se supone que la metodologia empleada
para evaluar teorias: 1) permanece inalterada durante todo el proceso de transicion
desde Ptolomeo a Copérico y 2) no se diferencia de modo significativo de la
metodologia de programas de investigacion (Lakatos y Zahar menosprecian tam-
bién las dificultades de la dindmica examinadas en los capitulos 6 y 7 anteriores.
Afadiendo estas dificultades a sus éxitos, nuestra historia se convierte en la historia
de un lamentable fracaso).



TRATADO CONTRA EL METODO 201

la idea del movimiento de la Tierra en, por -€jemplo, 1550 y su
situacion historica en por ejemplo 1850, ;c6mo fue posible pasar
desde la primera situacion (S') a la segunda (8'')? ;Qué condicio-
nes psicoldgicas, historicas y metodolégicas tuvieron que cumplirse
para que un grupo de personas dedicado al mejoramiento del
conocimiento, en particular de la astronomia, pudiera hacer moverse
a la ciencia desde S’ a §''? (y esto ltimo abarca tanto a los prejui-
cios profesionales de los astrénomos como a las condiciones fuera
de la ciencia misma que son necesarias para su supervivencia en
una forma particular). Reciprocamente, ;qué creencias, acciones
y actitudes habrian hecho posible alcanzar §'’ desde S$'? Vemos
enseguida que la aparicion de una nueva ideologia profesional era
absolutamente esencial; sin embargo, éste es un punto no accesible
a analisis en los términos que nos suministra Lakatos. Vemos
también que la distincién entre historia ‘interna’ y ‘externa’, tan
importante para Lakatos, restringe la respuesta a dar y protege la
metodologia que se haya elegido como base. Pues e¢s muy posible
que una ciencia tenga una historia ‘interna’ determinada solo
porque su historia ‘externa’ incluye acciones compensadoras que
violun la metodologia definiente a cada paso.

Los ejemplos pueden encontrarse muy facilmente. La ignoran-
cia por parte de Galileo de los principios basicos de la vision teles-
copica seran puestos con toda seguridad en la parte externa de la
historia de la astronomia. Pero dando por supuesto S, es decir, las
teorias Opticas y psicoldgicas del siglo xvi, tal ignorancia fue nece-
saria para que Galileo hablara de modo tan contundente como lo
hizo. Dentro de la situacién histdrica, esta ighorancia fue biena-
venturada. Su creencia, todavia no fundamentada, en el Coperni-
canismo, fue necesaria para que interpretara como evidencia lo
que veia, y, de modo mas especifico, como evidencia en favor de
la semejanza esencial que guardan entre si las cosas de arriba y las
de abajo. La existencia de grupos de antiaristotélicos y de otros
enemigos de los filosofos de escuela era necesaria para convertir
actos subjetivos de este tipo en un fenémeno social méas compre-
hensivo y, finalmente, en los elementos de una nueva ciencia. -Si
nos concentramos en la la historia interna del copernicanismo,
observaremos un aumento de contenido (las observaciones de
Galileo), y asi tendremos la impresién de estar en acuerdo con los
principios de la nueva ideologia profesional. Pero si afiadimos la
historia externa o segin expresion de Lakatos, la ‘psicologia de



202 PAUL FEYERABEND

masas’ a nuestra informacién nos daremos cuenta de que acuerdo
‘interior’ a la ciencia es el resultado de numerosas violaciones
‘exteriores’ a la misma, nos daremos cuenta de que semejantes
violaciones eran necesarias para que se produjese la transicién
desde 8’ a 8" y que por tanto pertenecen a la ciencia misma, y no
a otro dominio. Por ejemplo, el aumento de contenido que Lakatos
contempla con tanto orgullo constituye un resultado de la ‘ilusién
epistemoldgica’ que he descrito antes, la cual, a su vez, sélo se
produce porque se ha decidido no ‘recordar’ ni ‘expresar piiblica-
mente’ las auténticas ‘razones de las partes rivales ™.

Asi pues, incluso un desarrollo que parcce ser muy ordenado
ha de ser comprobado constantemente, lo que significa que la
separacion entre ‘interno’ y ‘externo’ (y la separacion correspon-
diente entre un Tercer Cielo y su reflejo desordenado en las
mentes humanas)3!Y dificulta el estudio del cambio cientifico. Se
trata de otro ejemplo de una distincion sin que exista una diferencia,
pero que, si se toma en serio, imprimira una gran diferencia a la
naturaleza de nuestra investigacion.

Por dltimo, existe cierta duda sobre si el criterio de Lakatos del
aumento de contenido, que desempena un papel tan importante en
sus criterios, satisface sus propias condiciones para una teoria de la
racionalidad aceptable (ver antes, nota 240 y texto correspondiente
a notas 269 y ss.; obsérvese que ahora no estoy considerando el
problema de la inconmensurabilidad). Teniendo en cuenta la omni-
presencia de la ‘ilusién epistemoldgica’ y el desarrollo de programas
de investigacion tales como el atomismo, la Tierra en movimiento,
el fisicalismo en el sentido de que el mundo en general obedece las
leyes de la fisica sin ninguna intervencidn divina, tal vez tengamos
que concluir que el aumento de contenido (comparado con el
contenido de los programas rivales) es un suceso extremadamente
raro y que el programa de investigacion historica que asume su
existencia ha sido, y continda siendo, degenerativo. Sin embargo,
todavia no existe suficiente evidencia disponible para hacer acepta-
ble esta conclusion a un empirista.

De este modo llego a la siguiente evaluaciéon del descubrimien-
to de Lakatos.

309 Para la ‘ilusion epistemolégica’, cf. el capitulo 15, texto correspondiente a
notas 227 y 228. L.a cita pertenece a ‘History’, 101.
310 *Falsification’, 180; ‘History’, seccién I/E.



TRATADO CONTRA EL METODO 203

Todas las teorias del conocimiento (cientifico) surgen de la
cuestion: ;Qué es el conocimiento, y cémo puede detenerse?

La respuesta tradicional®"! contiene una definiciéon del conoci-
miento, o del conocimiento potencial (un criterio de demarcacion),
y una enumeracion de los pasos por los cuales puede obtenerse el
conocimiento (por medio de los cuales el conocimiento puede
separarse del no-conocimiento). La respuesta tradicional se consi-
dera generalmente como iltima. En cualquier caso, s6lo rara vez
se enseiia como puede ser revisada’'2 Las revisiones que de hecho
ocurren son subrepticias, no acompafadas de argumentaciones;
estas revisiones cambian a menudo la practica acumuladora de
conocimientos, pero sin cambiar la epistemologia asociada’'®. Como
resultado, la conexién entre ciencia y epistemologia se hace mas
tenue y finalmente desaparece por completo?!% Tal es la situacion
que he descrito en los capitulos precedentes de este ensayo3'.
Nadie acepta que pudieran existir varias formas de conocimiento y
que tal vez sea necesario tener que hacer una eleccién.

Comparada con esta teoria tradicional, la teoria de Lakatos
constituye una mejora enorme. Sus criterios y su concepcion del
conocimiento se acercan mucho mas a la ciencia que las explica-
ciones anteriores, dichos criterios pueden ser revisados, o al menos

311 Esta forma de hablar es, desde luego, una simplificacién. Lo mismo ocurre
con la descripcion que sigue.

312 Esto es verdad dicho de Popper. «El no plantea, mucho menos contesta, las
cuestiones: «Bajo qué circunstancias abandonaria usted su criterio de demarca-
cion?», ‘History’, 110, subrayado en el original. Pero no se aplica a Platon o a
AristSteles, quienes examinan el conocimiento y descubren su complejidad; cf. W.
Wieland, Die Aristotelische Physik, 76 ss. (Todo el alboroto que levantan los
Popperianos alrededor del ‘conocimiento de base’ esta anticipado aqui con argu-
mentos y observaciones firmes y sencillas). También se aplica a los aristotélicos de
la dltima Edad Media.

313 Un ejemplo de esto se describe en mi ‘Classical Empiricism’, The Methodo-
logical Heritage of Newton, ed. Butts, Oxford, 1969.

314 A modo de ejemplos, cf. la relacién entre la filosofia de Descartes y su fisica,
entre la metodologia de Newton y su fisica, y entre la filosofia de Popper y la fisica
de Einstein tal y como la entiende Einstein. El altimo caso esta algo oscurecido por
el hecho de que Popper menciona a Einstein como fuente de inspiracion y como la
instancia principal de su propio falsacionismo. Es muy posible que Einstein, quien
parece haber sido un epistemdlogo algo oportunista (o cinico, cf. texto correspon-
diente a nota 6 de la Introduccién), dijera en alguna ocasion cosas que pueden
interpretarse como apoyo de la epistemologia falsacionista. Sin embargo, sus
acciones y el grueso de sus escritos nos cuentan una historia diferente. Cf. el
Capitulo 5, nota 56.

315 Cf. mi ponencia en la German Conference of Philosophy, Kiel, Octubre
1972, que aparecera en las Actas (Félix Meiner, Hamburgo).



204 PAUL FEYERABEND

asi lo parece, y ademas se nos ensefia como hay que realizar la
revision. Los métodos de revision implican a la historia de una
manera esencial y de este modo se tapa la grieta que existia entre
la reoria del conocimiento y el material.(el ‘conocimiento’) que
realmente va siendo reunido. Ahora resulta posible examinar
incluso la regla mas simple de forma realista y decidir si deberia
retenerse o sustituirse por una regla diferente. Esta es la impresion
producida por el modo como Lakatos presenta su metodologia, y
asi es como aparece al lector incauto y entusiasta. Una ojeada mas
detenida, un examen mas ‘racional’, nos revela una historia muy
distinta: Lakatos no ha demostrado que sus criterios conduzcan a
resultados sustanciales, ni siquiera ha conseguido darles fuerza de
otra forma que no sea el uso de la presién, la intimidacién y el
engafio. No ha refutado el anarquismo, ni ha demostrado que su
metodologia sea el mejor programa de investigacion historica.
Selecciona arbitrariamente la ciencia como una medida del método
y el conocimiento sin haber examinado los méritos de otras ideolo-
gias profesionales. Para é] tales ideologias simplemente no existen.
Por no tenerlas en cuenta, nos ofrece sdlo una caricatura de los
mayores cataclismos intelectuales y sociales, por desdenar las
influencias ‘externas’ adultera la historia de las materias que abor-
da insinuando que las desviaciones de los criterios no eran necesa-
rias para su progreso. Esta es ‘la Verdadera Historia’ de Imre
Lakatos. Sin embargo, como ya he dicho, esta no es la historia
que influye al lector. Como en otros casos, el estudioso de la meto-
dologia de programas de investigacion es influido por su aparien-
cia, no por su nicleo ‘racional’ {entendiendo ahora ‘racional’ en el
sentido de la teoria de la racionalidad defendido por Lakatos).
Como esta apariencia representa un enorme paso adelante respecto
de incluso la realidad de los puntos de vista antiguos, como ha
conducido a descubrimientos histéricos y filoséficos del maximo
interés, y como parece proporcionar una guia clara e inequivoca a
través del laberinto de la historia, podemos defenderla sin aban-
donar el anarquismo. Incluso podemos admitir que en la etapa
actual de la conciencia filosdfica una teoria irracional, falsamente
interpretada como una nueva explicacion de la Razén, sera un ins-
trumento mejor para emancipar las mentes que un anarquismo
integral, el cual corre el peligro de paralizar los cerebros de casi
todo el mundo. (Habiendo concluido mi ensayo, me uniré por ello
a Lakatos en lugar de continuar aporreando el tambor del anar-



TRATADO CONTRA EL METODO 205

quismo explicito). Por otra parte, no existe ninguna razén por la
que no se deberia intentar anticiparse a la siguiente etapa reunien-
do obstdculos y presentdndolos de la manera mas solemne que fuera
posible. Demos pues una ojeada al fenémeno de la inconmensu-
rabilidad que en mi opinién plantea problemas a todas las teorias
de la racionalidad, incluida la metodologia de programas de inves-
tigacion. La metodologia de programas de investigacion asume que
las teorias rivales y los programas de investigacién rivales pueden
compararse siempre haciendo referencia a su contenido. El feno-
meno de la inconmensurabilidad parece implicar que éste no es el
caso. ;Coémo puede identificarse este fenomeno, y cudles son las
razones de su existencia?



APENDICE 3

Habiendo escuchado uno de mis sermones anarquistas, el pro-
fesor Wigner replico: ‘Pero seguramente, usted no lee todos los
manuscritos que la gente le envia, sino que arroja la mayoria de
ellos al cesto de los papeles’. Ciertamente, en la mayoria de los
casos lo hago asi. ‘Todo sirve’, no significa que vaya a leer todos
los articulos que se han escrito, jDios no lo quiera’; significa que
yo hago la selecciébn de una manera muy individual e idiosincra-
sica, en parte porque no puedo atormentarme leyendo lo que no
me interesa, y mis intereses cambian de semana en semana e
incluso de dia en dia; en parte, porque estoy convencido de que la
Humanidad e incluso la Ciencia se beneficiaran de que cada cual
haga aquéllo que le es propio: un fisico podria preferir un articulo
lleno de errores, confuso y parcialmente incomprensible a una
exposicion clara como el cristal porque dicho articulo constituye
una prolongacion natural, todavia confusa, de su propia investiga-
cion y porque podria conseguir éxito y claridad mucho antes que
su rival quien ha prometido no leer una sola linea que sea emba-
razosa (uno de los valores de la escuela de Copenhague fue su habi-
lidad en evitar la precisién prematura: cf. «<On a Recent Critique of
Complementarity», part. 11, Philosophy of Science, Marzo 1969, sec.
6 ss.). Otras veces, dicho fisico podria buscar la prueba mas
perfecta de un principio que pretende emplear, con el fin de que el
debate no se desvie de lo que él considera que son las conclusiones
principales. Desde luego, existen personas, llamadas ‘pensa-
dores’, que subdividen su valija exactamente de la misma forma,
llueva o no, y que ademas imitan los principios de eleccion de los
otros; pero dificilmente los admiraremos por su uniformidad, y
clertamente no pensaremos que su comportamiento sea ‘racional’:
la Ciencia necesita gente adaptable e imaginativa, no imitadores
rigidos de patrones ‘establecidos’ de comportamiento.

En el caso de instituciones y organizaciones tales como la
National Science Foundation, la situacion es exactamente la misma.



TRATADO CONTRA EL METODO 207

La fisonomia de una organizacion y su eficiencia depende de sus
miembros y mejora con su agilidad mental y emocional. Incluso
Procter y Gamble se han dado cuenta de que un montén de
hombres-si es inferior en potencial competitivo a un grupo de
gente con opiniones insdlitas y el comercio ha encontrado formas
de incorporar los mas extranos inconformistas en su maquinaria.
Surgen problemas particulares con las fundaciones que distribuyen
dinero y desean hacerlo de una manera justa y razonable. La
justicia parece exigir que la distribucion de fondos se realice sobre
la base de criterios que no cambian de un donante al siguiente y
que reflejan la situacién intelectual de los distintos campos que
han de ser apoyados. Esta exigencia puede satisfacerse de una
manera ad hoc sin apelar a ‘criterios de racionalidad’ universales.
Se puede incluso mantener la ilusion de que las reglas elegidas
garantizan la eficacia y que no son simples expedientes para salir
del paso: cualquier asociacién libre ha de respetar las ilusiones de
sus miembros y debe darles apoyo institucional. La ilusion de
racionalidad se hace particularmente fuerte cuando una institucion
cientifica se opone a exigencias politicas. En este caso, una clase
de criterios se enfrenta a otra clase, fo cual es completamente legi-
timo: cada organizacion, cada partido, cada grupo religioso tiene
derecho a defender su forma de vida particular con todos los
criterios que ésta incluya. Pero los cientificos van mucho mds
allda. Como hacian antes los defensores de la Unica y Verdadera
Religion, los cientificos insindan que sus criterios son esenciales
para llegar a la Verdad, o para conseguir Resultados y niegan una
autoridad semejante a las exigencias del politico. Se oponen parti-
cularmente a cualquier interferencia politica y se precipitan a
recordar al lector, o al oyente, las consecuencias desastrosas del
asunto Lysenko.

Ahora bien, hemos visto que la creencia en un tnico conjunto
de criterios que hayan conducido siempre al éxito y que continua-
ran conduciendo siempre al éxito no es mas que una quimera. La
autoridad tedrica de la Ciencia es mucho mas pequeiia de lo que
se supone. Por otra parte, su autoridad social se ha hecho tan
superpoderosa que es necesaria la interferencia politica para
compensar un desarrollo equilibrado. Y para juzgar los efectos de
semejante interferencia hace falta estudiar mas de un sélo caso que
estd por analizar. Se deben recordar aquellos casos en los que la
ciencia dejada a si misma, cometié disparates atroces y no se



208 PAUL FEYERABEND

deben olvidar los ejemplos en los que la interferencia politica ha
mejorado 1a situacion (uno de estos ejemplos ha sido examinado
en el texto correspondiente a las notas 42-46 del capitulo 4). Una
presentacion equilibrada de la evidencia tal vez nos llegue a
convencer de que ha prescrito el tiempo para afiadir la separacion
del estado y de la ciencia a la ya completamente usual separacion
del estado y la Iglesia. La ciencia sdlo es uno de los muchos
instrumentos que ha inventado ¢l hombre para manejarselas con
su contorno. Pero no es la Gnica, no es infalible, y se ha hecha
demasiado poderosa, demasiado apremiante y demasiado peligrosa
para ser abandonada a si misma.

Por ultimo, unas pocas palabras sobre el objetivo prdctico que
Lakatos pretende conseguir con la ayuda de su metodologia.

A Lakatos le preocupa la corrupcién intelectual. Yo comparto
su preocupaciéon. El mercado esta inundado de libros analfabetos e
incompetentes; una verborrea vacia, llena de términos extranos y
esotéricos, pretende expresar conocimientos profundos; ‘expertos’
sin cerebro, sin cdrdc¢ter y sin un minimo de temperamento intelec-
tual, estilistico o emocional, nos hablan de nuestra ‘condicion’ y de
los medios para mejorarla; y no s6lo nos sermonean a nosotros,
que tal vez seamos capaces de criticarlos, sino que se les da
libertad sobre nuestros hijos, y se permite que los arrastren a su
escualidez intelectual. Los ‘maestros’ que usufructiian graduaciones
y temen el fracaso, moldean los cerebros de sus pupilos hasta que
éstos hayan perdido la ultima brizna de imaginaciéon que alguna
vez pudieran haber poseido. Se trata de una situacion desastrosa y
de no facil solucién. Pero no alcanzo a ver como la metodologia de
Lakatos puede ayudar en este punto. Por lo que a mi me ataiie, el
primer y mds acuciante problema es arrancar la educacion de las
manos de los ‘educadores profesionales’. La necesidad de gradua-
ciones, la competicion, el examen regular, deben eliminarse y
debemos separar también el proceso de aprendizaje de la prepa-
racion para un oficio particular, Convengo en que los negocios, las
religiones y las profesiones particulares, tales como la ciencia o la
prostitucion, tienen derecho a exigir que sus participantes y/o
seguidores se conformen a los criterios que se consideren impor-
tantes, y asimismo convengo en que todos estos grupos y entidades
deberian tener la posibilidad de determinar la competencia de sus
miembros y seguidores. También acepto que todo esto implica la
necesidad de tipos especiales de educacion que preparen a un



TRATADO CONTRA EL METODO 209

hombre 0 a una mujer para los ‘examenes’ correspondientes. Los
criterios que se ensefien no necesitan ser ‘racionales’ o ‘razonables’
en ningdn sentido aunque serd util presentarlos como tales; es
suficiente con que sean aceptados por los grupos que se desee
reunir, ya se trate de la Ciencia o de los Grandes Negocios, o de la
Unica Religion Verdadera. Después de todo, en una democracia la
‘razon’ tiene tanto derecho a expresarse y ser oida como la ‘sinra-
zon’, en especial a la vista del hecho de que la ‘razén’ de un
hombre es locura para el otro. Pero hay algo que debe evitarse a
toda costa: permitir que los criterios particulares que definen a las
materias y profesiones particulares invadan la educacion general y
que se constituyan en la propiedad definidora de un ‘hombre bien
educado’. La educacion general deberia preparar al ciudadano a
elegir entre los criterios, 0 a encontrar su camino en una sociedad
que contiene grupos comprometidos en varios criterios pero bajo
ninguna condicion debe dirigirse su mente para que se conforme
a los criterios de un grupo particular. Los criterios seran exami-
nados y discutidos, se animara a los niflos a conseguir pericia en
las materias mds importantes pero solo como se consigue pericia
M 1N juego, es decir, sin adquirir un compromiso serio y sin privar
a la mente de su habilidad para desempefiar otros juegos. Habien-
do sido preparado de esta forma, un joven puede decidir dedicarse
el resto de su vida a una profesion particular y puede empezar a
tomarla en serio inmediatamente. Este ‘compromiso’ deberia ser el
resultado de una decision consciente, sobre la base de un conoci-
miento completo de las alternativas, y no una conclusion predeter-
minada.

Todo esto significa, desde luego, que debemos impedir que los
cientificos tengan la responsabilidad de la educacién y que ensefien
como un ‘hecho’ y como el “inico método verdadero’ cualquier
cosa que nos depare el mito de turno. La adaptacién a la ciencia, y
la decision de trabajar de acuerdo con sus cidnones, deberia ser el
resultado de un examen y de una eleccién, y no el resultado de una
forma particular de educar nifios.

Me parece que un cambio de este tipo en educacién y, por
tanto, en perspectiva, eliminaria una gran parte de la corrupcién
intelectual que deplora Lakatos. El cambio de perspectiva deja
claro que existen muchas maneras de ordenar el mundo que nos
rodea, que las detestables restricciones de un conjunto de criterios
pueden romperse por la aceptacion de una clase diferente y que no



210 PAUL FEYERABEND

hay ninguna necesidad de rechazar todo orden para quedar redu-
cido uno mismo a una corriente quejumbrosa de conciencia. Una
sociedad que se base en un conjunto bien definido y restrictivo de
reglas, de modo que ser hombre equivalga a obedecer esas reglas,
obliga al disidente a situarse en un término de hombres-no donde
no existe ninguna regla en absoluto, privindole ast de su razon y
de su humanidad. La paradoja del irracionalismo moderno estriba
en que sus proponentes identifican tacitamente racionalismo con
orden y lenguaje articulado, y de este modo se ven obligados a
promover el balbuceo y el absurdo. Muchas formas de ‘misticismo’
y ‘existencialismo’ serian imposibles sin un firme, auunque incons-
ciente compromiso con algunos principios de la ideologia detestada
(recuérdese la ‘teoria’ de que la poesia no es otra cosa que la
expresién vivida de emociones). Eliminense los principios, admitase
la posibilidad de muchas formas de vida diferentes y tales fend-
menos desapareceran ccmo un mal suefio.

Mi diagnosis y mis indicaciones coinciden con las de Lakatos,
hasta cierto punto Lakatos ha identificado los principios excesiva-
mente rigidos de racionalidad como fuente de algunas versiones
del irracionalismo y nos apremia a adoptar criterios nuevos y mas
liberales. Yo he identificado los principios excesivamente rigidos
de racionalidad, asi como el respeto general por la ‘razén’, como
fuente de algunas formas de misticismo e irracionalismo, y reco-
miendo también la adopcién de criterios mas liberales. Pero mien-
tras que el gran ‘respeto por la gran ciencia’ de Lakatos (‘History’,
113) le obliga a buscar los criterios dentro de los confines de la
ciencia moderna, ‘de los dos ultimos siglos’ (p. 111), yo recomiendo
situar la ciencia en su lugar, como una interesante pero de ninguna
manera exclusiva forma de conocimiento que tiene muchas venta-
jas pero también muchos inconvenientes: ‘Aunque la ciencia consi-
derada en su conjunto es una plaga, se puede aprender algo de
ella’ (Gottfried Benn, Carta a Gert Micha Simon, 11 de octubre
de 1949; citado en Gottfried Benn, Lyrik und Prosa, Briefe und
Dokumente, Wiesbaden, 1962, 235). Ademas, no creo que los
charlatanes puedan ser execrados sélo por estrechar las reglas.

Charlatanes han existido en todos los tiempos y en las profe-
siones mas rigidamente cohesionadas. Algunos de los ejemplos
que Lakatos menciona (‘Falsification’, 176, nota 4), parecen indicar
que el problema es producido por el exceso de control y no por su
escasez (cf. sus observaciones sobre la ‘falsa conciencia’ en ‘Histo-



TRATADO CONTRA EL METODO 211

ry’, 94, 108 ss.). Esto es particularmente cierto en el caso de
los nuevos ‘revolucionarios’ y su ‘reforma’ de las universidades. Su
error radica en que son puritanos y #o en que son libertinos, (para
un ejemplo mas antiguo cf. las Letters Born-Einstein, Nueva
York, 1971, 150). Ademas, ;quién osaria confiar en que los cobar-
des mejoraran el clima intelectual mas rapidamente que los liber-
tinos? (Einstein vio este problema y aconsejaba desconectar la
investigacion de la profesion: la investigacion ha de estar libre de
las presiones que las profesiones tienden a imponer, Born-Einstein
Letters, 105 ss.). Debemos recordar también que aquellos raros
casos en los que las metodologias liberales favorecen el palabreo
vacio y el pensamiento vago (‘vago’ desde un punto de vista, aun-
que tal vez no desde otro) pueden ser inevitables en el sentido
de que el liberalismo viciado constituye también una condicion
previa de progreso.

Por Gltimo, permitaseme repetir que para mi el chauvinismo de
la ciencia es un problema mucho mayor que el problema de la
corrupcion intelectual y que aquél tal vez sea una de las principales
causas de este Gltimo. Los cientificos no estan contentos en moverse
por su delimitado terreno de juego de acuerdo con lo que ellos
consideran que son las reglas del método cientifico, sino que
desean universalizar estas reglas, desean que formen parte de la
sociedad en general y para conseguir sus propdsitos emplean todos
los medios disponibles: argumentos, propaganda, tacticas de pre-
sion, intimidacidn, cabildeos. Los comunistas chinos recono-
cieron los peligros inherentes a este chauvinismo, y procedieron a
eliminarlo. En el proceso, restauraron partes importantes de la
herencia intelectual y sentimental del pueblo chino y mejoraron
ademas la practica de la medicina (Cf. el texto correspondiente a
notas 42-46 del capitulo 4). Seria conveniente que otros gobiernos
siguieran el ejemplo.



APENDICE 4

Imre Lakatos ha reaccionado en varias ocasiones a la critica de
este capitulo. Se ha referido a ella en conferencias (por ejemplo,
en sus conferencias pronunciadas en la escuela de verano Alpbach,
1973) y las ha comentado en cartas y conversaciones privadas. En
clerto momento, parece haber afirmado que aunque el anarquismo
epistemologico no podia ser derrumbado por medio de la argu-
mentacion, podia mostrarse sin embargo que era absurdo. ;Donde
esta el anarquista epistemoldgico que, en su afan de contrariedad,
salta y se sale por las ventanas de un edificio de cincuenta pisos en
lugar de emplear el ascensor.

Hacia el final de su vida, ésta parecia ser su principal objecion
a mi postura; y me desconcertd durante bastante tiempo hasta que
encontré lo que creo constituye una respuesta decisiva. Escribi esta
respuesta en un papel, la clavé en la pared cerca de mi sillon
favorito y tenia la intencion de emplearla como parte de mi réplica
a la critica final de Lakatos. La respuesta es como sigue:

El caso del anarquista que se sale del edificio por la ventana,
muestra que los anarquistas s¢c comportan a menudo de manera
predictible. Pero no muestra que ellos, o sus imitadores en dejar el
edificio, se guien por una teoria de la racionalidad, por ejemplo,
no muestra que hayan elegido el comportamiento sugerido por los
programas de investigacion mas avanzados que ellos conocen. Los
gatitos que se acercan a un abismo pintado retroceden, aunque sea
la primera cosa que ven. Su comportamiento es muy probablemente
innato. Las personas retroceden porque han sido ensefadas a
permanecer lejos de las ventanas y porque estan firmemente
convencidas de que para la mayoria de ellas s6lo pueden existir
rumores, a saber, informes sobre los efectos mortiferos de grandes
derrumbamientos. Incluso las teorias mecanicas y psicologicas que
los mas ampulosos no-saltadores podrian emplear para justificar su
comportamiento, todavia no se ha mostrado que estén de acuerdo
con la metodologia de programas de investigacion, y dudo que sea



TRATADO CONTRA EL METODO 213

posible remediar alguna vez esta situacién. Por otra parte, el anar-
quista epistemoldgico no estd obligado a comportarse en contra de
la costumbre. Puede aceptar facilmente que es un cobarde, que no
puede controlar su miedo, y que su miedo le mantiene alejado de
las ventanas del edificio. (Para detalles, ver el capitulo 16, en
particular el texto correspondiente a las notas 266 ss.).

Lo que estd negando es que pueda ofrecer razones de su miedo
que estén de acuerdo con los criterios de alguna teoria de la
racionalidad, de modo que esté actuando realmente de acuerdo
con sus criterios. Este es el punto en debate y no lo que el
anarquista hace o deja de hacer.



17

Ademuds, dichos criterios, que implican una comparacion de
clases de contenido, no son siempre aplicables. Las cluses
de contenido de ciertas teorias son incomparables en el
sentido de que no puede decirse que ninguna de las relacio-
nes logicas usuales (inclusion, exclusion, solupamicnto) se
cumplan entre ellas. Esto es lo que ocurre cuando compara-
mos los mitos con la ciencia. También ocurre en las partes
mds avanzadas, mds generales, y por tanto mds mitologicas,
de la ciencia misma.

Siento mucha simpatia por el punto de vista formulado de
manera clara y elegante por Whorff (y anticipado por Bacon), que
sostiene que los lenguajes, y los tipos de reaccion que implican, no
son meros instrumentos para describir eventos (hechos, estados de
cosas), sino que también son conformadores de eventos (hechos,
estados de cosas)?'%; dicho punto de vista afirma ademas que la
‘gramatica’ de los lenguajes contiene una cosmologia, una concep-
ciéon comprehensiva del mundo, de la sociedad y de la situacion
humana?'7 que influye sobre el pensamiento, el comportamiento y
la percepcion’® Segin Whorff, la cosmologia de un lenguaje se
expresa parcialmente en el uso patente de las palabras, pero se
asienta también en las clasificaciones «que no tienen ninguna

316 De acuerdo con Whorff, ‘el sistema linguistico de base (en otras palabras, la
gramatica) de cada lenguaje no es un sistema meramente reproductor para expresar
ideas, sino que mas bien ¢l mismo es un conformador de ideas, un programa y guia
para la actividad mental del individuo, para su andlisis de las impresiones, para su
sintesis del stock mental en circulacion’. Language. Thought and Reality, M1 T
Press, 1956, 121; ver también el apéndice 5.

317 A modo de ejemplo, cf. el analisis que hace Whorff de la Metafisica Hopi en
op. cit., 57 ss.

318 ‘Los usuarios de gramaticas notablemente diferentes, son dirigidos por sus
gramiticas hacia diferentes tipos de observaciones...’, Ihid., 221.



TRATADO CONTRA EL METODO 215

sefial patente... sino que operan [] a través de una invisible ‘lonja
central’ de lazos de unién, de forma tal que determinan otras pala-
bras que indican la clase»?!%. Asi, ‘los sustantivos que indican el
género, tales como hombre, mujer, padre, madre, monja, fraile,
incluyendo miles de nombres como Alberto, Federico, Maria,
Carlos, Isabel, Isadora, Alicia, Juan, Luis, no llevan ninguna sefial
distintiva del género como -us o -a dentro de cada sistema motor,
pero sin embargo cada una de estas miles de palabras tiene un
invariable lazo de unioén que la conecta con absoluta precisidon con
la palabra «él» o la palabra «ella» que, no obstante, no se intro-
duce en la descripcion del comportamiento patente hasta que, y a
menos que, asi 1o exijan situaciones especiales del discurso32.
Las clasificaciones ocultas (que, por causa de su naturaleza
subterranea, ‘se sienten mas que se comprenden —Ila conciencia de
[ellas] tiene caracter intuitivo’321-—, que ‘son perfectamente idéneas
para ser mas racionales que las clasificaciones patentes»>? y que
pueden ser muy ‘sutiles’ y no estar conectadas ‘con ninguna gran
dicotomia’)??3 crean ‘resistencias tipificadas a puntos de vista

319 Ihid., 69.

320 Ipid.. 68,

32U Jbid., 70. Incluso «un] fonema puede asumir derechos seménticos definidos
como parte de su parentesco. En inglés, el fonema o [«thorn»] (el sonido sonoro de
th) aparece inicialmente solo en el criptotipo [clasificacién oculta no conectada a
ninguna gran dicotomia, p. 70] de particulas demostrativas (the, this, there, than,
etc.). Por ello, hay una presion fisica en contra de aceptar el sonido de th en
palabras nuevas o imaginarias: thig, thay, thob, thuzzle, etc., que no tengan
significado demostrativo. Al encontrar una palabra nueva de este tipo (p. €., thob)
en una pagina, le daremos ‘instintivamente’ el sonido mudo © de th en ‘think’.
Pero no se trata de un ‘instinto’, sino de nuestro antiguo amigo el parentesco
linguistico» (p. 76, la cursiva es mia).

322 Ibid., 80. El pasaje contina como sigue «... algunos grupos lingiiisticos, mas
bien formales y no muy significativos, senalados por algiin rasgo patente, suelen
coincidir muy toscamente con alguna concatenacion de fendmenos de una forma tal
que sugieren una racionalizacion de este paralelismo. A 'lo largo del cambio
fonético, la sefial distintiva, desinencia, o lo que alin subsiste, y la clase se con-
vierte de formal en semantica. Su resistencia es lo que ahora la distingue como
clase, y su idea lo que la unifica. Segin el tiempo y el uso avanzan, se va
organizando gradualmente alrededor de una razéon fundamental, atrae palabras
semanticamente adecuadas y pierde los primeros miembros que ahora resultan
semanticamente inapropiados. La ldgica es ahora lo que cohesiona a dicha clase».
Cf. también la exposicion que hace Mill de su desarrolio educativo descrito en el
texto correspondiente a la nota 216 del capitulo 12.

323 Whortf, op. cit., 70. Tales clasificaciones sutiles son llamadas por Whorff
criptotipos. Un criptotipo es ‘un significado sumergido, sutil y elusivo que no
corresponde a ninguna palabra real, pero que el analisis lingiifstico muestra que es
funcionalmente importante en la gramatica’.



216 PAUL FEYERABEND

ampliamente divergentes’3?4. Si esas resistencias se oponen no sélo
a la verdad de las alternativas resistidas sino a la presuposicion de
que ha sido presentada una alternativa, tenemos entonces un
ejemplo de inconmensurabilidad.

Creo ademads que las teorias cientificas, tales como la teoria
aristotélica del movimiento, la teoria de la relatividad, la teoria
cuantica y la cosmologia clasica y moderna, son suficientemente
generales, suficientemente ‘profundas’ y se han desarrollado de
modo suficientemente complejo para ser consideradas en los mis-
mos términos que los lenguajes naturales. Las discusiones que
preparan la transicidén a una nueva edad en fisica, o en astronomia,
dificilmente se restringen a las caracteristicas patentes del punto de
vista ortodoxo. Con frecuencia revelan ideas ocultas, las sustituyen
por ideas de una clase diferente, y cambian tanto las clasificaciones
patentes como las ocultas. El analisis que hace Galileo del argu-
mento de la torre conduce a una formulacion mas clara de la teoria
aristotélica del espacio y revelé ademas la diferencia existente
entre el impetu (una magnitud absoluta intrinseca al objeto) y la
cantidad de movimiento (que depende del sistema de referencia
elegido). El analisis de Einstein de la simultaneidad descubre
ciertos rasgos de la cosmologia newtoniana que, aunque descono-
cidos, habian influido sobre todos los argumentos acerca del
espacio y tiempo. Mientras, Niels Bohr descubria ademas que el
mundo fisico no podia considerarse como completamente indepen-
diente del observador y dio contenido a la idea de independencia
que formaba parte de la fisica clasica??. Fijandonos en casos seme-
jantes a éstos, comprobaremos que los argumentos cientificos pue-
den ciertamente, estar sujetos a ‘resistencias tipificadas’*¢y pode-

34 Jhid., 247.

315 Cf. «On a Recent Critique of Complementarity, part. Il», Philosophy of
Science, nam. 36, 1969, 92 ss.

326 Un ejemplo reciente es la critica que hace Popper de Bohr. A Popper no le
embaraza ningin conocimiento de los puntos de vista de Bohr (para una prue-
ba, cf. el articulo mencionado en la nota anterior), y la posicion que ataca
descansa de modo casi exclusivo en su propia mente. Pero el método de ataque
muestra hasta qué punto Popper continda estando influido por la ideologia de la
fisica clasica (que desempena un papel decisivo en su metodologia como se ve por
su definicion de enunciado bdsico en la Logic of Scientific Discovery, New York,
1959, 103: ‘todo enunciado basico o bien ha de ser un enunciado acerca de
posiciones relativas de cuerpos fisicos... o bien sera equivalente a cierto enunciado
basico de este tipo «mecédnico»...”; es decir, los enunciados bdsicos son enunciados
de la fisica clasica).



TRATADO CONTRA EL METODO 217

mos esperar que la inconmensurabilidad se dé también entre las
teorias.

(Como la inconmensurabilidad depende de clasificaciones ocul-
tas e implica importantes cambios conceptuales, apenas resulta
posible ofrecer una definicion explicita de la misma. Las ‘recons-
trucciones’ usuales tampoco conseguiran hacerla patente. Se ha de
exponer este fenémeno; el lector ha de ser conducido a él enfren-
tandolo con una gran variedad de ejemplos; y luego el lector debe
juzgar por si mismo. Tal es el método adoptado en el presente
capitulo)3?’.

Ya en el dominio de la percepcion aparecen casos interesantes
de inconmensurabilidad. (Esto no resultara sorprendente si recor-

“damos las consideraciones del capitulo 14). Dados unos estimulos
apropiados, pero sistemas de clasificacion diferentes (‘sistemas
mentales’ diferentes) nuestro aparato perceptual puede producir

aQ | 2\

Q

L7

T

327 Cf. nota 321, y texto correspondiente.



218 PAUL FEYERABEND

objetos perceptuales que no son facilmente comparables’?. Es
imposible un juicio directo. Podemos comparar las dos posiciones
en nuestra memorid, pero no mientras consideramos la misma
descripcion. El primer dibujo de al lado va un paso mas alld. Da
origen a objetos perceptuales que no sélo niegan a otros objetos
perceptuales —conservandose asi las categorias basicas— sino que
impiden la formacion de cualquier objeto (obsérvese que el cilindro
del centro se desvanece en nada cuando divisamos la parte interior
de los dos estimulos en forma de pitones). Ni siquiera la memoria
puede darnos ahora una vision completa de las alternativas.

Todo dibujo que sélo posea un minimo de perspectiva presenta
este fendmeno: podemos decidir fijar la atencién en el pedazo de
papel sobre el que estan dibujadas las lineas, pero entonces ya no
se trata de un modelo tridimensional; por otra parte, podemos
decidir investigar las propiedades de este modelo, pero entonces
desaparece la superficie del papel, o se integra en lo que sélo
puede llamarse una ilusidn.

No hay forma de ‘apresar’ la transicién de lo uno a lo otro32’,
En todos estos casos, la imagen percibida depende de los ‘sistemas
mentales’ que pueden cambiarse a voluntad, sin la ayuda de
drogas, hipnosis, y reacondicionamiento. Pero los sistemas menta-
les pueden quedar paralizados por enfermedad, como resultado de
la inmersion de alguien en una cultura determinada, o por causa
de determinantes fisiologicas, que no estan bajo nuestro control.
(No todo cambio de lenguaje va acompaiiado de cambios percep-
tuales). Nuestra actitud hacia las otras razas o hacia personas de
diferente trasfondo cultural, depende a menudo de sistemas ‘para-
lizados’ de la segunda clase: habiendo aprendido a ‘leer’ rostros de
una manera standard, hacemos juicios standard y nos extraviamos.

328 -Un maestro de la introspeccion, Kenneth Clark, nos ha descrito reciente-
mente de manera muy brillante como €l mismo fue derrotado al intentar «enclaus-
trar» una ilusion. Mirando un gran cuadro de Velazquez, quiso observar qué sucedia
cuando los trazos y salpicadura de color del pincel sobre la tela se transformaban en
una vision de la realidad transfigurada segun él iba retrocediendo. Pero al hacer la
prueba, dando pasos hacia atras y hacia adelante, nunca pudo tener ambas visiones
al mismo tiempo..." E. Gombrich, Art and Hlusion, Princeton, 1956, 6.

329 Cf. R. L. Gregory, The Intelligent Eye, London, 1970, capitulo 2. Cf. también
la distincion entre eikon y phantasma en Platon, Sophistes, 235 b 8 ss.: ‘Esta
«apariencia» 0 «semejanza» sin «entidad» real... todas estas expresiones siempre
han estado, y todavia estdn, envueltas en la confusion’. Platén se refiere a las
distorsiones de las estatuas de tamafno colosal que se introdujeron para gue
aparecieran con sus proporciones adecuadas. ‘No puedo utilizar una ilusion e
inspeccionarla’, afirma Gombrich en tales casos, op. cit., 6.



TRATADO CONTRA EL METODO 219

Un ejemplo interesante de sistemas fisiologicamente determi-
nados que conducen a la inconmensurabilidad, nos lo proporciona
el desarrollo de la percepcion humana. Como Piaget y su escuela
han sefalado’®, la percepcién del nifio se desarrolla a través de
varias etapas antes de alcanzar su relativamente estable forma
adulta. En una etapa, los objetos parecen comportarse de forma
muy parecida a las post-imagenes y son tratados como tales.
El nifio sigue el objeto con sus ojos hasta que éste desaparece
y no hace el mas ligero intento por recuperarlo, incluso si esto
no requiere sino un minimo esfuerzo fisico (o intelectual), esfuerzo
que, ademds, ya se encuentra dentro de las posibilidades del nifio.
No hay ni siquiera una tendencia a la blsqueda; y esto es ‘concep-
tualmente’ hablando completamente apropiado. Pues, ciertamente,
no tendria sentido ‘buscar’ una post-imagen. Su concepto no
prepara para semejante operacion...

La llegada del concepto y de la imagen perceptual de objetos
materiales, cambia la situacion de modo dramatico. Tiene lugar
una drastica reorientacion de los modelos de comportamiento vy,
por lo que puede conjeturarse, de pensamiento. Las post-ima-
genes, o algo parecido a ellas, todavia existen; pero ahora son
dificiles de encontrar y han de descubrirse con métodos especia-
les (por tanto el mundo visual anterior literalmente desaparece)!.
Estos métodos proceden de un esquema conceptual nuevo (las
post-imagenes se presentan en los seres humanos pero no for-
man parte del mundo fisico exterior) y no pueden conducir otra
vez a los fenémenos exactos de la etapa previa. (Estos feno-
menos deberian designarse por ello con unh nombre diferente, tal
como ‘pseudo-post-imagenes’; esto constituye una analogia
muy interesante con la transiciéon desde, por ejemplo, la meca-
nica newtoniana a la relatividad especial). Ni las post-imagenes
ni las pseudo-post-imagenes ocupan una posicion especial en
el nuevo mundo. Por ejemplo, no se las considera como evidencia
sobre la que se supone que descansa la nocién nueva de objeto
material. Tampoco se las puede emplear para explicar esta
nocién: las post-imagenes surgen junto con ella, dependen de

330 J. Piaget, The Consrruction of Reality in the Chid, New York, 1954, 5 ss.
331 Este parece ser un rasgo general de la adquisicién de nuevas palabras
perceptuales: ‘Las representaciones antiguas, en su mayor parte, han de ser
suprimidas mas que reformadas’, escribe Stratton en su famoso ensayo ‘Vision
without inversion of the Retinal Image’, The Psychological Review, 1V, 1897, 471.



220 PAUL FEYERABEND

ella y estan ausentes de las mentes de aquellos que todavia
no reconocen los objetos materiales; y las pseudo-post-imagenes
desaparecen tan pronto como tiene lugar semejante recono-
cimiento. El campo perceptual no contiene nunca post-iméagenes
junto con pseudo-post-imagenes. Debe admitirse que cada etapa
posee una clase de ‘base’ observacional a la que se presta espe-
cial atencién y de la que se reciben multitud de sugerencias. Sin
embargo, esta base: a) cambia de etapa a etapa, y b) forma parte
del aparato conceptual de una etapa dada; no es su unica fuente
de interpretacion como a ciertos empiristas les gustaria hacernos
creer.

Cuando se consideran desarrollos como éstos, puede sospe-
charse que la familia de conceptos que sc centra sobre el ‘objeto
material” y la familia de conceptos que se centra sobre la ‘pseudo-
post-imagen’ son inconmensurables en el sentido preciso que
se discute aqui; estas familias no pueden emplearse simulta-
necamente y no pueden estabiecerse entre elias ni conexiones
logicas ni perceptuales.

Ahora bien, ;es razonable esperar que cambios conceptuales y
perceptuales de este tipo ocurran sélo en la ninez? ; Aceptariamos
el hecho, si es que es un hecho, de que un adulto esté pegado a un
mundo perceptual estable y un sistema conceptual estable que lo
acomparne, que el adulto puede modificar de muchas maneras,
pero cuyas lineas generales se han hecho inamovibles para siempre?
(O, ciertamente, no es mas realista suponer que todavia son
posibles y deben estimularse cambios fundamentales, que entraiien
inconmensurabilidad, a menos que quedemos excluidos para siem-
pre de lo que pudiera ser una etapa superior del conocimiento y de
la conciencia? Ademas, la cuestiéon de la movilidad de la etapa
adulta es, en todo caso, una cuestion empirica, que debe atacarse
por medio de la investigacion y que no puede ser establecida por
un fiar metodolégico’®. El intento de traspasar las barreras de un
sistema conceptual dado y de escapar al alcance de los ‘anteojos
popperianos’3*, es una parte esencial de semejante investigacion
(y deberia ser una parte esencial de toda vida interesante).

A2 Como intenta hacer Lakatos (‘Falsification’, 179): ‘Las teorias inconmensura-
bles nd son ni inconsistentes entre si, ni comparables por su contenido. Pero
podemos hucerlus, mediante un diccionario, inconsistentes y hacer comparable
su contenido’.

333 “Falsification’, 177. ‘Los anteojos popperianos’, desde luego, no han sido



TRATADO CONTRA EL METODO 221

Un intento de este tipo implica mas que una ‘discusion critica’
prolongada®* como algunas reliquias de la ilustraciéon quisieran
hacernos creer. Hay que ser capaz de producir y comprender
nuevas relaciones perceptuales y conceptuales, incluyendo relacio-
nes que no son inmediatamente aparentes (relaciones ocultas— ver
antes) y gie no pueden alcanzarse slo por medio de una discusion
critica (cf. también capitulos 1 y 2). Las exposiciones ortodoxas se
restringen a las teorias (fisicas), o mas bien a macilentas caricaturas
de las mismas3%, y prescinden de las relaciones ocultas que contri-
buyen a su significado, menosprecian los cambios perceptuales y
tratan el resto de una manera rigidamente standarizada, de modo
que cualquier debate de ideas inusitadas es detenido enseguida por
una serie de respuestas rutinarias. Pero ahora, toda esta bateria de
respuestas es puesta en duda. Todo concepto que aparezca en ella
es sospechoso, particularmente los conceptos ‘fundamentales’ tales
como ‘observacion’, ‘prueba’ y, desde luego, el concepto mismo de
‘teoria’. Respecto a la palabra ‘verdad’, s6lo podemos decir en esta
etapa que, ciertamente, tiene en vilo a la gente, pero que no ha
conseguido mucho mas. El mejor modo de proceder en circunstan-
cias semejantes consiste en utilizar ejemplos que se encuentran
fuera del rango de las respuestas rutinarias. Por esta razén he
decidido examinar medios de representacion diferentes de los
lenguajes o teorias y desarrollar mi terminologia en relacién con
ellos. En particular, examinaré distintos estilos en pintura y dibujo.
Nos aparecerd que no existen objetos ‘neutrales’ que puedan ser
representados en algun estilo, y que puedan emplearse como
arbitros objetivos cntre estilos radicalmente diferentes. La aplica-
cion a los lenguajes es obvia.

El ‘estilo arcaico’, segin definicion de Emanuel Loewy en su
libro sobre el arte de la Grecia antigua®®, tiene las siguientes
caracteristicas.

inventados por Popper, sino que constituyen una propiedad espiritual comiin de la
Aufkldricht del siglo xvui. Herder fue el primero en ver sus limitaciones (y en
atraer como resultado la colera de Kant sobre él).

34 Popper en Criticism and the Growth of Knowledge, 56.

335 Esto es cierto en filosofia de la ciencia, aunque no en epistemologia general
en donde uno se queda satisfecho con examinar los héabitos lingiisticos de ese
deformado Homo Oxoniensis, criatura superviviente de la ultima Edad de Piedra.

336 Die Naturwiedergabe in der dlteren griechischen Kunst, Roma, 1900, capi-
tulo I. Loewy emplea ‘arcaico’ como un término genérico que abarca distintos



222 PAUL FEYERABEND

1) La estructura y movimiento de las figuras y de sus partes se
limita a unos pocos esquemas tipicos; 2) las formas individuales
estan estilizadas, tienden a presentar cierta regularidad y son ‘eje-
cutadas con... una abstraccion precisa’3*’; 3) la representacion de
una forma depende del contorno que puede conservar el valor de
una linea independiente o constituir los limites de una silueta. ‘Las
siluetas pueden adoptar una variedad de posturas: pueden estar de
pie‘, en marcha, remando, lanzando, luchando, muriéndose, lamen-
tandose... Pero siempre su estructura esencial ha de ser clara’3;
4) el color aparece s6lo en los sitios sombreados, y las gradaciones de
luz y sombra estan ausentes; 5) por regla general, las figuras
muestran sus partes (y los episodios mas amplios sus elementos) en
su aspecto mds completo, aunque ello obligue a cierta tosquedad
en la composicion y a ‘cierto descuido de las relaciones espaciales’.
Las distintas partes reciben su valor conocido aun cuando esto esté
en conflicto con sus relaciones en vista del conjunto*?; de modo
que 6), con pocas excepciones bien definidas, las figuras que
forman una composicion se ordenan de tal forma que se evitan las
superposiciones y los objetos situados unos detrds de otros se
representan como si estuviesen uno al lado del otro; 7) el ambiente
que enmarca una accion (montanas, nubes, arboles, etc.) se desa-
tiende por completo o se omite en gran parte. La accién forma
unidades que se contienen a si mismas de escenas tipicas (batallas,
funerales, etc.)34

Estos elementos estilisticos que se encuentran con varias modi-
ficaciones en.los dibujos de los nifios, en el arte ‘frontal’ de los
egipcios, en el arte de la Grecia antigua, asi como entre los
Primitivos, son explicados por Loewy sobre la base de mecanismos
psicoldgicos: ‘Junto a las imagenes que la realidad ofrece al ojo

fendémenos del arte Egipcio, Griego y Primitivo, asi como los dibujos de niiios y de
observadores incultos. En Grecia, sus observaciones se aplican al estilo geométrico
(1000 al 700 a.C.) hasta el periodo arcaico (700 al 500 a.C.), que trata la figura
humana con mayor detalle y la envuelve en vividos episodios. Cf. también F. Matz,
Geschichte der Griechischen Kunst, vol. I, 1950, asi como Beazly y Ashmole,
Greek Sculpture and Painting, Cambridge, 1966, capitulos 11 y III.

337 Webster, From Mycenae to Homer New York, 1964, 292. Webster consi-
dera este uso de ‘modelos simples y claros’ en el arte geométrico de Grecia como
‘el precedente de desarrollos posteriores en arte (en tltima instancia, la invencion
de la perspectiva), matematicas y filosofia.

338 Webster, op. cit., 205.

339 Ibid., 207.

340 Beazly y Ashmole, op. cit., 3.



TRATADO CONTRA EL METODO 223

fisico, existe un mundo completamente distinto de imagenes que
viven o, mejor, adquieren vida sélo en nuestra mente y que,
aunque sugeridas por la realidad, estin completamente transmu-
tadas. Todo acto primitivo de dibujo... intenta reproducir éstas y
sOlo estas imagenes con la instintiva regularidad de una funcion
psiquica’ *L El estilo arcaico cambia como consecuencia de ‘nume-
rosas observaciones planeadas de la naturaleza que modifican las
imagenes mentales puras’*2 inician el desarrollo hacia el realismo
y dan origen de este modo a la historia del arte. Se aducen razones
naturales fisiologicas para explicar el estilo arcaico y su cambio.

Ahora bien, no esta -claro por qué deberia ser mas ‘natural’
reproducir imagenes de la memoria que reproducir imagenes de la
percepcion que son mucho més definidas y mucho més perma-
nentes . Ademas, tenemos que el realismo a menudo precede a
formas mas esquematicas de representacién. Esto sucede asi en la
Antigua Edad de Piedra3¥, en el arte egipcio?®, y en el arte geo-
métrico atico®¥. En todos estos casos, el ‘estilo arcaico’ es el
resultado de un esfuerzo consciente (que puede, desde luego, ser
ayudado, u obstaculizado por tendencias inconscientes y leyes

M Loewy, op. cit., 4.

M2 Ibid., 6.

33 Los hechos de perspectiva son conocidos, pero no se introducen en la
representacion pictdrica; esto se ve por las descripciones literarias. Cf. H. Schifer,
Von Aegyptischer Kunst, Wiesbaden, 1963, 88 ss., donde se examina el problema
con amplitud.

M Cf. Paolo Graziosi, Palaelithic Art, New York, 1960, y André Leroc-
Gourhan, Treasures of Prehistoric Art, New York, 1967, ambos con excelentes
ilustraciones. Estos resultados no eran conocidos por Loewy: por ejemplo, el ‘Mea
culpa d'un sceptique’ de Cartailhac no apareci6 hasta 1902.

345 Cf. por ejemplo, el cambio en la representacion de animales durante el
periodo de transicion desde los tiempos predinasticos a la Primera Dinastia. El ledn
de Berlin (Berlin, Staatliches Museum, Mr. 22440) es salvaje, amenazador, muy
diferente en expresion y ejecucion al animal mayestatico de la Segunda y la Tercera
Dinastia. Este altimo parece ser mas una representacion del concepto de leén que
de un leon individual. Cf. también la diferencia que existe entre el halcon de la
lapida de la victoria del Rey Narmer (parte de atras) y el de la piedra ftinebre del
Rey Wadji (Djet) de la Primera Dinastia. ‘En todos los lugares en que se avanz6
hacia la claridad pura, las formas fueron reforzadas y simplificadas’, Schifer, 12 ss.,
en particular pagina 15, donde se dan mas detalles.

36 “E] arte geométrico atico no deberia llamarse primitivo, aunque no tenga la
clase de realismo fotografico que los eruditos literarios parecen exigir en pintura.
Es un arte muy sofisticado con sus convenciones propias que sirven a sus propios
objetivos. Respecto de las formas y_la ornamentacion, una revolucién lo separa de
la pintura ultima de Micenas. En esta revolucion las figuras fueron reducidas a sus
siluetas minimas. y sobre estas siluetas minimas se levantd el nuevo arte’. Webster
op. cit., 205. :



224 PAUL FEYERABEND

fisiologicas) mas que una reaccion natural a depdsitos internos de
estimulos externos*’. En lugar de buscar las causas psicologicas
de un ‘estilo’ deberiamos por tanto intentar descubrir sus elementos,
analizar su funcion, compararlo con otros fenémenos de la misma
cultura (estilo literario, construccion de oraciones, gramatica, ideo-
logia) y llegar de este modo a un esbozo de la concepcion del
mundo subyacente, incluyendo una exposicion de la forma en que
esta concepcion del mundo influye sobre la percepcion, el pensa-
miento, la argumentacion, y una exposicién de los limites que
impone al vagabundeo de la imaginacién. Veriamos que un analisis
de semejantes esbozos aporta una mejor comprension del proceso
del cambio conceptual que la que ofrece la explicaciéon naturalista,
o frases trilladas tales como ‘una discusion critica y una compara-
cién de... sistemas distintos es siempre posible’*® Por supuesto,
alguna clase de comparacion es siempre posible (por ejemplo, una
teoria fisica puede sonar mas melodiosa al ser leida en voz alta con
acompanamiento de guitarra que otra teoria fisica). Pero establéz-
canse reglas especificas para el proceso de comparacion, tales
como las reglas logicas que se aplican a la relacion de clases de
contenido, y se encontraran excepciones, restricciones indebidas, y
se estard obligado a hablar de dicho método disipando dudas a
cada paso. Resulta mucho mas interesante e instructivo examinar
qué tipos de cosas pueden decirse (representarse) y qué tipos de
cosas no pueden decirse (representarse) si la comparacion ha de
tener lugar dentro de cierto sistema especifico e historicamente
bien delimitado. Para un examen de este tipo hemos de ir méas alla
de las generalidades y estudiar los sistemas con detalle. Empiezo
con la exposicidon de algunos ejemplos del estilo arcaico.

Las ilustraciones B y C (ver final de este capitulo, pp. 284 ss.)
muestran las siguientes caracteristicas de la figura humana: ‘los
hombres son muy altos y muy delgados, €l tronco es un tridngulo
cuyo vértice hace de cintura, la cabeza consiste en un bulto con
una simple excrecencia por cara: hacia finales del estilo la cabeza
se hace mas ligera; el bulto que constituye la cabeza se dibuja en
esbozo, y un punto significa el ojo’3¥. Todas, o casi todas, las

347 Esta tesis rectbe apoyo adicional por la observacién de que los llamados

Primitivos a menudo vuelven la espalda a los objetos que quieren dibujar; Schifer,
102, segun Conze.

38 Popper, en Criticism, etc., 56.

39 Beazly y Ashmole, op. cit., 3.



TRATADO €ONTRA EL METODO 225

partes se presentan de perfil y estan ensartadas como los miembros
de un titere 0 una muieca de trapo. No estan ‘integradas’ para
formar un todo organico. Este aspecto ‘aditivo’ del estilo arcaico
s¢ ve muy claro por el tratamiento que se hace del ojo. El 0jo no
participa en las acciones del cuerpo, no guia al cuerpo ni establece
contacto con la situacién circundante, de hecho no ‘mira’. El ojo
esta anadido a la cabeza de perfil como formando parte de una
enumeracion, como si el artista quisiera decir: 'y ademas de todas
estas cosas tales como piernas, brazos, pies, un hombre tiene
ademas 0jos que estan situados en la cabeza uno a cada lado’ (las
Hustraciones D y A tienen el ‘ojo frontal’). De modo semejante,
los estados especiales det cuerpo (vivo, muerto, enfermo) no estan
indicados por ninguna disposicion particular de sus partes, sino
colocando el mismo cuerpo standard en vartas posiciones standard.
De este modo, el cuerpo del hombre muerto en el carruaje
funerario de la Ilustraciéon C esta articulado exactamente de la
misma manera que si estuviera de pie, pero se le ha dado un giro
de unos 90 grados y se le ha insertado en el espacio que existe
entre el fondo de la mortaja y el techo del carro mortuorio®,
Estando formado como el cuerpo de un hombre vivo, ademads,
recibe la posicion del hombre muerto. Otro ejemplo es el dibujo
de un cabrito medio tragado por un leén¥!. El leén tiene el
aspecto feroz, el cabrito tiene un aspecto pacifico, y el acto de
tragar consiste en la mera yuxtaposicion de la representacion de lo
que ¢s un leén y de lo que es un cabrito. (Tenemos aqui lo que se
llama un agregado paratdctico: los elementos de un agregado de
este tipo reciben todos la misma importancia, la Gnica relaciéon que
existe entre ellos es la relacion secuencial, no hay jerarquia alguna,
no se representa ninguna parte como subordinada a, o determina-
da por, las otras). El dibujo guiere decir: ledén feroz, cabrito
pacifico, el ledn se traga al cabrito.

La necesidad de mostrar todas las partes esenciales de una
situacion, Ileva a menudo a separar partes que en la realidad
estdn en contacto. El dibujo se convierte en un mapa. Asi, el
auriga de la Ilustracion E aparece plantado sobre el entarimado
(que esta representado de modo completo) y su visiéon no es estor-

350 Webster, 204: "El pintor siente la necesidad de decirnos que tiene dos brazos,
dos piernas y un térax viril’.

35t R. Hampl, Die Gleichnisse Homers und die Bildkunst Seiner Zeit, Tibingen,
1952.



226 PAUL FEYERABEND

bada por la barandilla, de modo que sus pies, el entarimado y las
barandillas pueden percibirse con toda claridad. No surge ninguna
dificultad si consideramos la pintura como un catdlogo visual de
las partes de un suceso, mas que como-una version ilusoria del
suceso mismo (no surge ninguna dificultad, a saber: sus pies
tocaban el entarimado que es rectangular, y el auriga estaba
rodeado por un enrejado...)%% Pero semejante interpretacion ha
de aprenderse, no puede sacarse simplemente del grabado.

La cantidad necesaria de aprendizaje puede ser bastante consi-
derable. Algunos dibujos y pinturas egipcias pueden decodificarse
solo con la ayuda del objeto representado o con la ayuda de
representaciones tridimensionales del mismo (imagineria en el caso
de seres humanos, animales, etc.). Haciendo uso de semejante
informacién, interpretamos que la silla de la Figura A representa
el objeto de la Figura C y no el objeto de la Figura B y que debe
decir: ‘silla con respaldo y cuatro patas, patas conectadas por un
soporte’ donde hay que entender que solo las patas delanteras y las
dos patas de atras estin conectadas del modo indicado®* La
interpretacion de grupos es complicada y algunos casos todavia
no se han descifrado™*.

(Ser capaz de ‘leer’ un estilo determinado incluye ademas el
conocimiento de qué rasgos son irrelevantes. No todo rasgo de

Figura A

352 *Todos los grabados geométricos de carruajes muestran al menos una de estas

distorsiones’. Webster, 204. La alfareria del dltimo arte micénico, por otra parte,
tiene las piernas de los ocupantes ocultas por el lado.

353 Schafer, op. cit., 123.

354 Ibid., 223 ss.



TRATADO CONTRA EL METODO 227

d d

Figura B Figura C

una cenefa arcaica posee valor representacional, del mismo modo
que no todo rasgo de una sentencia escrita desempefa un papel en
la articulacién de su contenido. Esto no fue tenido en cuenta por
los griegos, quienes empezaron a indagar las razones de las ‘postu-
ras dignas’ de las estatuas egipcias (ya Platon hace comentarios
sobre este particular). Semejante cuestion ‘habria’ sorprendido a
un artista egipcio, lo mismo que nos sorprenderia a nosotros si
alguien preguntase por la edad o por el humor del rey de un
tablero de ajedrez)3%.

Hasta aqui, una breve exposicion de algunas peculiaridades del
estilo "arcaico’.

Un estilo puede ser descrito y analizado de varias maneras. Las
descripciones que hemos ofrecido prestan atencion a los rasgos
Sformales: el estilo arcaico proporciona catdlogos visibles cuyas
partes se ordenan, en general, de la misma forma en que dichas
partes aparecen en la ‘naturaleza’, excepto cuando una ordenacién
de este tipo corre el peligro de ocultar elementos importantes.
Todas las partes se encuentran al mismo nivel, se supone que los
catalogos van a ser ‘leidos’, mas que ‘contemplados’, como expli-
caciones ilusorias de la situacion3%,

355 Gombrich, 134, con bibliografia.

356 Accedemos mas ficilmente al contenido factual de los dibujos [geradvorste-
lliger] frontales de objetos, si empezamos por descifrar sus contenidos parciales a
modo de sentencias declarativas narrativas. El modo frontal de representar nos da
un «concepto visual». [Sehbegriff] de la cosa (situacion) representada’. Schifer, op.
cit., 118. Cf. también Webster, op. cit., 202, donde se habla del caracter ‘narrativo’
y ‘explicatorio’ del arte micénico y geométrico. Sin embargo, cf. H. A. Groenewe-



228 PAUL FEYERABEND

Las cenefas no estan organizadas de ninguna otra manera que
no sca la secuencial, es decir, la forma de un elemento no depende
de la presencia de otros elementos (anadir un leén y el acto de
tragar no hace que el cabrito parezca ser desgraciado; anadir el
proceso de morirse no hace que un hombre parezca débil). Las
pinturas arcaicas son agregados paratdcticos, no sistemas hipotac-
ticos. Los elementos del agregado pueden ser partes fisicas tales
como cabezas, brazos, ruedas; pueden ser estados de cosas tales
como el hecho de que un cuerpo esté muerto; y pueden ser
acciones, tales como la accidon de tragar.

En lugar de describir los rasgos formales de un estilo, podemos
describir las caracteristicas ontoldgicas de un mundo que consta
de los elementos representados en el estilo, ordenados en la forma
adecuada, y podemos también describir la impresion que este
mundo produce sobre el observador. Este es el procedimiento del
critico de arte que gusta detenerse en el comportamiento peculiar
dc los caractercs que el artista imprime sobre sus telas, y en la
‘vida interna’ que este comportamiento parece sugerir. Asi, por
ejemplo, G. M. S. Hanfmann®7 escribe refiriéndose a la figura
arcaica que ‘Sin importar cudn animados y dagiles puedan estar
los héroes arcaicos, no parece que se muevan por su propia
voluntad. Sus ademanes son férmulas explicatorias impuestas a los
actores desde fuera con el fin de explicar qué tipo de accion se esta
desarrollando. Y el obstaculo fundamental para la representacion
convincente de la vida interior fue el caracter curiosamente desen-
cajado del ojo arcaico. Este caracter demuestra que la persona
esta viva, pero. no puede ajustarse a las exigencias de una situacién
especifica. Aun cuando el artista arcaico consiga sefialar un talante
festivo o tragico, estos factores del ademan exteriorizado y de la
mirada desencajada nos recuerdan la exagerada animaciéon que
tiene una representacion de titeres’.

gen-Frankfort, Arrest and Movement, London, 1951, 33 s.: las escenas de la vida
cotidiana representadas sobre las paredes de las tumbas egipcias ‘deberian «leerse»
asi: la cosecha supone arar, sembrar, segar; el cuidado del ganado supone vadear
corrientes y ordenar... la secuencia de escenas es puramente conceptual, no
narrativa, ni lo es la escritura que aparecc en las escenas de caracter dramatico.
Los signos, las observaciones, los nombres, los versos y las explicaciones que
tluminan la accion... no unen sucesos O explican su desarrollo; son proverbios
tipicos que pertenecen a situaciones tipicas’.

357 ‘Narration in Greek Art’, American Journal of Archaeology, vol. 61, enero
1957, 74.



TRATADO CONTRA EL METODO 229

Una descripcién ontolégica a menudo sélo anade palabreria al
andlisis formal; no es mas que un ejercicio de ‘sensibilidad’ y
agudeza. Sin embargo, no debemos despreciar la posibilidad de
que un estilo particular nos ofrezca una explicacion precisa del
mundo tal y como es visto por el artista y por sus contempord-
neos, y que todo rasgo formal corresponda a presuposiciones
(ocultas o explicitas) que sean intrinsecas de la cosmologia subya-
cente. (En el caso del estilo ‘arcaico’, no debemos despreciar la
posibilidad de que por aquel entonces el hombre se sintiese
realmente como un titere dirigido por fuerzas exteriores y que veia
y trataba a sus compaiieros de modo correspondiente)?*8. Seme-
jante interpretacion realista de los estilos y otros medios de repre-
sentacion estaria en la linea de la tesis de Whorff de que, ademas
de ser instrumentos para describir eventos (los cuales pueden
tener otros rasgos, no cubiertos por ninguna descripcion), los
lenguajes son también formadores de eventos (de modo que existe
un limite lingiiistico a lo que puede decirse en un lenguaje determi-
nado, y este limite coincide con los limites de la cosa misma)>”. La
interpretacion realista es muy plausible. Pero no debe darse por
supuesta ¥,

No debe darse por supuesta porque existen deficiencias técnicas,
propositos especiales (la caricatura) que pueden cambiar un estilo
sin cambiar la cosmologia. Debemos recordar también que todos
los hombres tienen aproximadamente el mismo equipo neurofisio-
logico, de modo que la percepcion no puede dirigirse en la
direccion que uno quiera’. Y en ciertos casos podemos demostrar
que las desviaciones de ‘una version fidedigna de la naturaleza’
ocurren en presencia de un conocimiento detallado del objeto y
junto con otras representaciones mas ‘realistas’: el taller del escul-
tor Thutmosis ea Tel al-Amarna (e! antiguo Achet-Atén) contiene
mascaras sacadas directamente de modelos vivos con todos los

358 Desde luego, ésta es una manera muy imprecisa de hablar. Sélo se puede

tener la ‘impresién de ser un titere’ si tienen lugar otras impresiones, o al menos si
son concebibles. De otro modo, uno sélo es lo que es, sin mas especificacién.

339 Cf. nota 316 y texto correspondiente del presente capitulo.

360 Para un esquema de los problemas que se plantean en el caso de las ‘teorias
tfisicas, cf. mi ‘Reply to Criticism’, Boston Studies in the Philosophy of Science,
vol. I, 1965, secciones 5-8, y en particular la lista de problemas de la pagina 234.
Hanson, Popper y otros dan por supuesto que el realismo es correcto.

361 Puede que sea diferente en los estados provocados por drogas, en especial
cuando forman parte de un curso sistematico de educacion. Cf. nota 247 y texto del
capitulo anterior.



230 PAUL FEYERABEND

detalles de la formacién de la cabeza (dientes) y de la cara integra,
asi como cabezas desarrolladas a partir de tales mascaras. Algunas
de estas cabezas conservan los detalles, otras los eliminan y los
sustituyen por formas sencillas. Un ejemplo extremo de un estilo
de este tipo es la cabeza completamente lisa del hombre egipcio.
Ello prueba que ‘por lo menos algunos artistas permanecian cons-
cientemente independientes de la naturaleza’3%2 Durante el reinado
de Amenofis IV (1364-1347 a. C.) se cambi6é por dos veces el
modo de representacion; el primer cambio, hacia un estilo mas
realista, ocurrié sélo cuatro anos después de su ascension al trono,
lo cual demuestra que la capacidad técnica para el realismo existia
antes, estaba lista para el uso, pero que fue intencionalmente
abandonada. Una inferencia del estilo (o lenguaje) a la cosmologia
y modos de percepcion necesita por tanto una argumentacion
particular; no puede hacerse como una cosa natural. (Una obser-
vacion similar se aplica a cualquier inferencia de teorias comunes
de la ciencia, tales como la teoria de la relatividad o la idea del
movimiento de la Tierra, a la cosmologia y modos de percepcidn).

Esta argumentaciéon (que no puede tener caracter conclusivo)
consiste en volverse hacia rasgos caracteristicos en campos distantes.
Si las peculiaridades de un estilo particular de pintura se encuentran
también en escultura, en la gramatica de los lenguajes contempo-
raneos (y aqui particularmente en forma de clasificaciones ocultas
que no pueden ser abordadas con facilidad), si puede demostrarse
que estos lenguajes son hablados a la vez por los artistas y por la
gente comiin, si existen principios filos6ficos formulados en los
lenguajes que proclaman que las idiosincrasias no son meros arte-
factos sino rasgos del mundo, y que intentan explicar su origen, si el
hombre y la naturaleza poseen estos rasgos no sélo en las pinturas,
sino también en la poesia, en los refranes populares, en la ley
comiin, si la idea de que los rasgos forman parte de la percepcién
normal no es contradicha por nada de lo que se sabe por fisiologia,
o por la psicologia de la percepcion, si los pensadores posteriores
atacan las idiosincrasias como ‘errores’ resultantes de la ignorancia
del ‘verdadero camino’, entonces podemos asumir que no estamos
ante deficiencias técnicas o propdsitos particulares, sino ante una
forma de vida coherente, y podemos esperar que la gente implicada
en esa forma de vida vea el mundo de la misma manera en que

362 Schifer, op. cir., 63.



TRATADO CONTRA EL METODO 231

ahora nosotros vemos sus descripciones. Parece ser que todas estas
condiciones se cumplen en la Grecia arcaica; la estructura formal y
la ideologia de la épica griega, cuando se la reconstruye tanto a par-
tir del texto como de las referencias posteriores a la misma, repite
todas las peculiaridades del ultimo estilo geométrico y del primer
estilo arcaico ™, _

Para empezar, unas nueve décimas partes de la épica de
Homero consisten en formulas que son frases prefabricadas con
una longitud que va desde una sola palabra o dos a varias lineas
completas y que se repiten en los lugares adecuados3*. Una quinta
parte de los poemas consta de lineas que se repiten totalmente en
varios lugares; en 28.000 lineas de Homero hay unas 25.000 frases
repetidas. Las repeticiones se encuentran ya en la poesia de la
corte de Micenas y puede seguirse su rastro hasta la poesia de las
cortes orientales: ‘Los titulos de los dioses, reyes y hombres deben
darse correctamente, y en un mundo cortesano el principio de la
expresion correcta puede extenderse aun mas. La correspondencia
real es de caracter muy formal, y esta formalidad se extiende mas
alld de las escenas poéticas de mensajeros hasta las férmulas
empleadas para introducir discursos. De modo similar, las funcio-
nes se exponen en los términos del reglamento de la funcidn, sea
que el orden mismo de la funcién esté dado o no, y esta técnica se
extiende a otras descripciones, que no tienen tales reglamentos de
funcion tras si. Todas estas compulsiones derivan, en dltima ins-
tancia, de la corte y del rey, y es razonable suponer que a su vez la
corte gustaba de semejantes formalidades en poesia*”>. Las condi-
ciones de las cortes (Sumeria, babildnica, hitita, fenicia, micénica)
explican ademas la ocurrencia de elementos standarizados de
contenido (escenas tipicas; el rey y los nobles en guerra y en paz;
ornamentos, descripcion de cosas bellas) que, pasando de ciudad
en ciudad, e incluso atravesando las fronteras nacionales, se repiten
y adaptan a las circunstancias locales.

L.a combinacién que va surgiendo lentamente de elementos
constantes y variables, resultante de numerosas adaptaciones de

363 Webster, op. cit., 249 ss.

364 En el siglo xxX, el papel de estas formulas fue descrito y verificado por
Milman Parry, L' Epithéte traditionelle chez Homere, Pans, 1928; Harvard Studies
in classical Philology, vols. 41 (1930), 43 (1932).-Para una exposicién breve, cf. D.
L. Page, History and the Homeric liad, University of California Press, 1966,
capitulo 6, asi como G. S. Kirk, Homer and the Epic, Cambridge, 1965, parte I.

35 Webster, op. cit., 75 s.



232 PAUL FEYERABEND

este tipo, €s utilizada por los incultos poetas de la ‘Edad Tenebrosa’
de Grecia quienes desarrollan un lenguaje y unas formas de expre-
sion que se adaptan Optimamente a las exigencias de la composicion
oral. La exigencia de la memoria pide que haya descripciones de
eventos preparadas que puedan ser utilizadas por un poeta que
compone en su mente sin ayuda de la escritura. La exigencia de
meétrica pide que las frases descriptivas basicas estén compuestas
para su uso en las distintas partes del verso que el poeta intenta
completar: ‘A diferencia del poeta que escribe sus versos... [el
poeta oral] no puede pensar sin apresuramiento la siguiente palabra
que ha de emplear, ni puede cambiar lo ya hecho ni, antes de
continuar, releer lo que acaba de escribir... Debe disponer para su
uso de grupos de palabras preparados que encajen en su verso’ 6.
La economia exige que, dada una situacion y ciertas restricciones
métricas (al principio, al medio o al final de verso), exista sélo un
modo de continuar la narracion, y esta exigencia se satisface en un
grado sorprendente: ‘Todos los personajes principales de La lliada
y La Odisea, si sus nombres pueden encajarse dentro de la dltima
mitad del verso con un epiteto, tienen una férmula de nombre-
epiteto en nominativo, que empieza con una consonante sencilla, y
que completa el verso entre la cesura trocaica del tercer pie y el
final del verso: por ejemplo, mokvrhas dios "Odvocevs. En una
lista de treinta y siete personajes que tienen formulas de este tipo,
y que abarcan a todos aquéllos que tienen alguna importancia en
los poemas, solo hay tres nombres con una segunda férmula que
podria sustituir a la primera’ . ‘Si se consideran en los cinco casos
gramaticales el singular de todas las férmulas de nombres-epitetos
empleados por Aquiles, se descubrird que hay cuarenta y cinco
formulas diferentes de las que ninguna de ellas tiene, en el mismo
caso, idéntico valor métrico’3%8, Abastecido de esta manera, el
poeta homérico ‘no tiene ningun interés por la originalidad de
expresion, o por la variedad. Se limita a emplear o adaptar
féormulas heredadas’*®. No tiene necesidad de hacer ‘una eleccion
ni siquiera piensa en términos de eleccion. Para una parte dada del
verso, cualquiera que sea el caso de la declinacion que se necesite
y cualquiera que sea la materia de que se trate, el vocabulario

366 M. Parry, Harvard Stud. Ci. Phil., 41, 1930, 77.
367 Ibid., 86 s.

368 fhid., 89.

369 Page, ap. cit., 230.



TRATADO €ONTRA EL METODO 233

formular proporciona inmediatamente una combinacion de palabras
ya preparada’370

Empleando estas férmulas, el poeta homérico ofrece una expo-
sicion de escenas tipicas en las que los objetos se describen a
veces "anadiendo las distintas partes como en una fila de palabras
en oposicion’ ¥’ Ideas que hoy considerariamos que estan logica-
mente subordinadas a otras, son afirmadas en proposiciones distin-
tas gramaticalmente coordinadas. Ejemplo (La iliada, 9.556 ss.).
Meleagros ‘se quedd en el palacio con su linda esposa Cleopatra,
hija de Marpesa Evenina, la de hermosos pies, y de Idas, el mas
fuerte de los hombres que entonces poblaban la tierra. (Atrevidse
Idas a armar el arco contra Febo Apolo, para recobrar la esposa
que el dios le robara; y desde entonces sus padres pusieron a
Cleopatra el sobrenombre de Alcione, porque..." y contintia asi
durante diez versos mas y dos o tres temas importantes antes del
primer punto y aparte. Este rasgo paratdctico de la poesia de
Homero, que es paralelo con la ausencia de sistemas ¢laborados de
clausulas subordinadas en el Griego primitivo*”, aclara por qué

0 fhid., 242.

1 Webster, op. cit., 99 s.; ¢l subrayado es mio.

Y2 Ct. Raphael Kihner, Ausfiifrliche Grammatik der Griechischen Sprache, 2.
Teil. reimpreso en Darmstadt, 1966. En el siglo XX, semejante modo paractactico o
‘simultancista’ de presentacion fue empleado por los primeros expresionistas, por
cjemplo Jacob von Hoddis en su poema Welrende:

Dem Birger fliegt von spitzen Kopf der Hut,

In allen Luften hallt es wie Geschrei.

Dachdecker stiirzen ab und gehn centzwei,

Und an den Kisten-lest man —steigt die Flut.

Der Sturm ist da, die Wilden Meere hupfen

An Land, im dicke Damme zu zerdriicken.

Die Meisten Menschen haben einen Schnupfen.

Die Eisenbahnen fallen von den Bricken.

Von Hoddis reivindica a Homero como precursor, y explica que fa simultaneidad
fue empleada por Homero no para hacer mas transparante un evento cualquiera,
sino para producir un sentimiento de amplitud inmensurable. Cuando Homero
describe una batalla y compara el estruendo de las armas con los golpes de un
lenador, s6lo desea expresar que mientras aqui hay una batalla existe también la
quietud de los bosques, solo interrumpida por el trabajo del leniador. No se puede
pensar en la catastrofe sin pensar simultaineamente en un evento totalmente insigni-
ficante. Lo Grande se mezcla con lo Pequeno, lo Importante con lo Trivial. (Para la
referencia, cf. J. R. Becher en Expressionismus, ed. P. Raabe, Olten und Freiburg,
1965, 50 ss.; este corto articulo contiene ademds una descripcion de la enorme
impresion que causaron las ocho lineas de von Hoddis la primera vez que se
publicaron en 1911). No es posible inferir que se produjese la misma impresion en
quienes escuchaban a los cantores homéricos que no disponfan de un medio
complejo y romantico que hubiera degenerado en una sensibilidad lacrimogena
para poder servir de base para la comparacion.



234 PAUL FEYERABEND

Afrodita es llamada ‘la que sonrie dulcemente’ cuando de hecho se
esta lamentando lacrimosamente (La fliada, 5.375), o por qué
Aquiles es llamado «el de los pies ligeros» cuando estd sentado
hablando con Priamo (La Hiada, 24.559). Del mismo que en la
alfareria geométrica tardia (estilo ‘arcaico’ de Loewy) un cuerpo
muerto es un cuerpo vivo colocado en posicion de muerto (cf.
antes, texto correspondiente a nota 350), y un cabrito que esta
siendo comido es un cabrito apacible puesto en la relacién
apropiada con la boca de un feroz leon, del mismo modo Afrodita
llorando es simplemente Afrodita (la diosa sonriente) insertua en la
situacion de lamentarse en la que sélo participa externamente, sin
cambiar su cardcter.

El tratamiento aditivo de los acontecimientos aparece muy
claro en el caso del movimiento (humano). En La lliada, 22.298,
Aquiles arrastra a Héctor por el polvo ‘Gran polvareda levantaba
el cadaver mientras era arrastrado, y su negra cabellera se esparcia
por el suelo, y la cabeza antes tan graciosa, se hundia en el polvo’,
es decir, el proceso de arrastrar incluye el estado de hundirse
como parte independiente que, junto con otras partes semejantes,
constituye el movimiento**. Hablando de forma mas abstracta,
podriamos decir que para el poeta ‘el tiempo estd compuesto de
momentos’ ¥4 Muchas de las comparaciones que se hacen presu-
ponen que las distintas partes de una entidad compleja tienen vida
por si mismas y pueden separarse con facilidad. El hombre geomé-
trico consiste en una lista visible de partes y posiciones; el hombre
homérico es un monton de piernas, caras y conexiones que se
deshacen al compararlas con objetos inanimados de forma clara-
mente definida: el tronco de Hipéloco rueda por el campo de
batalla como un mortero después que Agamenon ha cercenado sus
brazos y su cabeza (L a lliada, 11.146; 8\ pos, piedra redonda de
forma cilindrica), el cuerpo de Héctor da vueltas como un trompo
(La lliada, 14.412), la cabeza de Gorgitién se inclina a un lado

373 Cf. Gebhard Kurz, Darstellungsformen menschlicher Bewegung in der lias,
Heidelberg, 1966, 50.

374 Esta es la teoria que Aristoteles adscribe a Zenon, Fisica, 239 b, 31. La
teoria aparece muy claramente expuesta en el argumento de la flecha: ‘La flecha en
el aire estd en reposo. Porque, si todo cuerpo estd en reposo cuando ocupa un
espacio igual a si mismo, y 1o que esta en el aire en un momento dado ocupa
siempre un espacio igual a si mismo, la flecha no puede moverse’ (Fisica, 239 b).
No se puede afirmar que esta teoria fuese sostenida por Zenon mismo, pero cabe
conjeturar que desempefié un papel muy importante en la época de Zendn.



TRATADO CONTRA EL METODO 235

‘como en un jardin inclina la amapola su tallo combandose al peso
del fruto y de los aguaceros de primavera’ (La [liada, 8.302)%7,
etc. Ademads, las formulas de la épica, en particular las combina-
ciones de substantivos epitetos, se usan a menudo, no en concor-
dancia con el contenido. sino de acuerdo con las conveniencias
métricas: Zeus pasa de ser el dios abogado de las tormentas
montanosas a ser un dios paternal no en relacion con lo que esta
haciendo, sino a los dictados del metro. No es Zeus nephelegerata
cuando estd amontonando nubes, sino cuando tiene que ocupar la
unidad métrica, UU—UU——"3% del mismo modo que el artista
geométrico puede distorsionar las relaciones espaciales —introducir
contactos donde no existen y romperlos donde existen— para con-
tarnos la historia visual a su manera. Asi pues, el poeta repite los
rasgos formales empleados por el artista geométrico y el arcaico
primitivo. Ninguno de ellos parece tener conciencia de una ‘sus-
tancia subyacente’ que mantenga unidos los objetos y conforme
sus partes para que reflejen la "unidad mayor’ a la que pertenecen.

Tampoco se encuentra una tal ‘unidad mayor’ en los conceptos
del lenguaje. Por ejemplo, no existe ninguna expresion que pueda
emplearse para describir el cuerpo humano como una entidad
individual*”. Soma es el cuerpo cadaver, demas es un acusativo
de especificacion que significa ‘en estructura’ o ‘respecto a la
forma’, aparecen referencias a los miembros en aquellas circuns-
tancias en que hoy dia hablariamos del cuerpo (yvia, miembros en
cuanto movidos por las articulaciones; pélea, miembros en su
vigor corporal; AéAvvio yvia, su cuerpo completo estremecido;
pos € peréwr épper, su cuerpo estaba lleno de vigor). Todo lo
que tenemos es un titere compuesto de partes mis o menos
articuladas.

Este titere no posee un alma en el sentido que nosotros damos
al término. El ‘cuerpo’ es un agregado de miembros, tronco,
movimientos, el ‘alma’ es un agregado de sucesos ‘mentales’ que
no son necesariamente privados y que pueden pertenecer a distin-
tos individuos. ‘Homero, en su descripcion de las ideas o emocio-
nes, nunca va mas alld de una definicion puramente espacial o
cuantitativa; nunca intenta sondear su especial naturaleza no-fisi-

7% Kurz, loc. cit.

376 R. Lattimore, The Hiad of Homer, Chicago, 1951, 39 s.

377 Para lo que sigue, cf. B. Snell, The Discovery of the Mind, Harper Torch-
books, 1960, capitulo 1.



236 PAUL FEYERABEND

ca’¥8 Las acciones se introducen no por medio de un ‘auténomo
yo’, sino por medio de otras acciones, eventos, ocurrencias, inclui-
das las interferencias divinas. Y éste es precisamente el modo
cOmo se experimentan los sucesos mentales’®. Los suefios, los
hechos psicoldgicos irregulares tales como recuerdos repentinos,
actos de reconocimiento repentinos, aumento repentino de energia
vital durante la batalla o durante una huida dificil, accesos repen-
tinos de coélera, no sélo se explican por referencia a los dioses y
demonios sino que ademas se sienten como tales. El suefo de
Agamendn ‘escuchd sus palabras [de Zeus] y descendid’ (La
Hiada, 2, 16); el suerio desciende, no una figura del mismo, 'y se
detuvo junto a su cabeza [de Agamenon] tomando la figura de
Néstor’ (La lliada, 2, 20). Aqui no se tiene un sueno (un sueno no
es un evento ‘subjetivo’, sino que se¢ ve (es un evento ‘objetivo’) y
se ve ademas cémo se acerca y cémo se marcha’®. La célera
repentina, los accesos de vigor, se describen y se sienten como
actos divinos¥! ‘Zeus levanta y Zeus disminuye el vigor en el
hombre cuyo camino le agrada, puesto que su poder es superior al
de todos los otros’ (La Hliada, 20.241). No es sélo una descripcion
objetiva (que puede ampliarse hasta incluir el comportamiento de
los animales), sino que expresa también el sentimiento de que el
cambio se ha producido desde fuera, el sentimiento de que alguien
ha sido ‘henchido... de fuerte coraje’ (La lliada 13.60). Hoy dia,
semejantes sucesos o bien se olvidan o se consideran puramente

78 Snell, op. cir., 18.

379 Ct. Dodds, The Greeks and the Irrational, Boston, 1957, capitulo 1.

380 Haciendo un esfuerzo, esta experiencia puede repetirse incluso hoy dia. Paso
1: tumbarse, cerrar los 0jos y estar atentos a las alucinaciones hipndticas propias.
Paso 2: dejar que las alucinaciones se desenvuelvan a su aire y segin sus propias
tendencias. Las alucinaciones iran pasando de ser eventos en frente de los ojos a
eventos que gradualmente rodean al vidente pero sin hacerle participar todavia de
forma activa en una accién que se desarrolle en un espacio de suefio tridimensional.
Paso 3: se produce un cambio, de contemplar el evento alucinatorio se pasa a
Jormar parte de un complejo de eventos reales que influyen sobre el vidente y
pueden ser influidos por éste. El paso 3 puede revertir por obra de una voluntad
casl no existente o por un ruido exterior. El escenario tridimensional se hace
bidimensional, se coloca en un area situada enfrente de los ojos, y desaparece.
Seria interesante comprobar como estos elementos formales cambian de una
cultura a otra (hasta el presente se ha examinado el contenido de los suefios y los
elementos formales sélo en la medida en que forman parte del estadio 3).

381 Hoy dia decimos que a alguien le ‘sobrevienen’ las emociones y que siente
su colera como algo extrano que le invade contra su voluntad. La ontologia
daimonica de los Griegos contiene una terminologia objetiva para describir esta
caracteristica de nuestras emociones y de este modo le dan estabilidad.



TRATADO CONTRA EL METODO 237

accidentales2 ‘Pero para Homero, o para el pensamiento primi-
tivo en general, no existen cosas tales como los accidentes’3%.
Todo evento recibe una explicacion. Esto hace los eventos mas
claros, refuerza sus caracteristicas objetivas, los moldea en forma
de dioses y demonios conocidos y los convierte asi en una podero-
sa evidencia a favor del aparato divino que se emplea para expli-
carlos; ‘Los dioses estan presentes. Reconocer que esto era un
hecho dado para los griegos constituye la primera condicién para
comprender su religion y su cultura. El conocimiento de su presen-
cia descansa sobre una experiencia (interna o externa) de los
dioses mismos o de una accién de los dioses ¥

En resumen: el mundo arcaico es mucho menos compacto que
el mundo que nos rodea, y es experimentado también como menos
compacto. El hombre arcaico carece de unidad ‘fisica’ su ‘cuerpo’
consta de una multitud de partes, miembros, superficies, articula-
ciones; y carece de unidad ‘mental’, su ‘mente’ se compone de una
gran variedad de eventos, algunos de los cuales ni siquiera son
‘mentales’ en el sentido que nosotros damos a este término, y, o
bien habitan en el cuerpo-titere como componentes adicionales, o
bien se introducen en él desde fuera. Los eventos no estan
conformados por el individuo, sino que constituyen ordenamientos
complejos de partes dentro de los que el cuerpo-titere se inserta
en el lugar apropiado®®. Esta es la concepcién de mundo que

382 El psicoanalisis € ideologias asociadas contribuyen ahora a considerar tales
eventos como parte de un contexto mas amplio y por tanto les conceden cierta
enlidad.

33 Dodds, op. cit., 6.

384 Wilamowitz-Moellendort, Der Glaube der Hellenen, 1, 1955, 17. Nuestras
concepciones del mundo subdividen un material de otra manera uniforme y crean
diferencias en la claridad en que se perciben las cosas donde la claridad objetiva no
tiene grados. El mismo proceso es responsable de la ordenacion de las impresiones
mas bien caoticas, de nuestra vida interior, que conduce a una percepcion (interior)
de interferencias divinas, e incluso puede introducir demonios, dioses y espiritus en
el dominio de las percepciones externas. En cualquier caso, existe un nimero
suficiente de experiencias demoniacas para no rechazar esta conjetura como
imposible.

85 Esto significa que el éxito no es la consecuencia del esfuerzo individual sino
de la combinacion fortuita de circunstancias. Esto se expresa en palabras tales
como mparrew, que parece significar actividades. Pero en Homero, este tipo de
palabras no expresa tanto el efecto del agente como el hecho de que el resultado se ha
producido en la forma debida, que el proceso por el que se llega a dicho resultado no
ha encontrado demasiadas dificultades, que encaja con los otros procesos que lo
rodean (en Atico, evmparre todavia significa ‘me salen bien las cosas’. De modo
similar, Tevew expresa no tanto un logro personal como el hecho de que las cosas
van bien, que encajan con el contorno. Lo mismo cabe afirmar de la adquisicion del



238 PAUL FEYERABEND

emerge como resultado del analisis de las caracteristicas formales
del arte ‘arcaico’ y de la poesia homérica, consideradas juntamente
con el analisis de los conceptos que el poeta homérico emplea para
describir lo que veia. Sus caracteristicas principales son experimen-
tadas por los individuos que usan los conceptos. Estos individuos,
ciertamente, viven en la misma clase de mundo que sus artistas
describen.

Puede conseguirse evidencia adicional en favor de la conjetura
por medio de un examen de las ‘meta-actitudes’ tales como las
actitudes religiosas generales y las ‘teorias’ del conocimiento (acti-
tudes hacia el conocimiento).

En efecto, el caracter no compacto de la concepcion del mundo
que acabamos de describir reaparece en el campo de la ideologia.
Existe una folerancia en materias religiosas que las generaciones
posteriores encontraron tedrica y moralmente inaceptable y que
incluso hoy dia se considera como una manifestacion de mentes
frivolas y simples*. El hombre arcaico es un ecléctico en religion,
no se opone a los dioses y mitos ajenos, los anade al mobiliario ya
existente del mundo sin ningun intento de sintesis o de eliminar las
contradicciones. No hay sacerdotes, no hay dogmas, no hay afir-
maciones categéricas acerca de los dioses, del hombre y del
mundo*’. (Esta tolerancia se encuentra todavia en los filosofos de
la naturaleza, los fildsofos jonios, que desarrollan sus ideas codo a
codo con el mito sin intentar eliminar a este ultimo). No hay
‘moralidad’ religiosa en nuestro sentido del término, no existen
dioses que sean personificaciones de principios eternos™. A esto
se llegd después, durante la época arcaica y como resultado
‘perdieron [su] humanidad. A partir de aqui, el Olimpianismo en

conocimiento. ‘Ulises ha visto y experimentado muchas cosas, ademds es cl
mohvpurmxavos que siempre puede ayudarse a si mismo de nuevas maneras, y, por
ultimo. es el hombre que escucha a su diosa Atenca. La parte de conocimiento que
se basa en la vision, no es el resultado de su propia actividad e investigacion, sino
que mas bien le sobreviene cuando esti dominado por las circunstancias externas.
Ulises es muy distinto de Solon quien, como nos cuenta Herodoto, fue el primero
que viajo por razones tedricas, porque estaba interesado en la investigacion. En
Ulises, el conocimiento de muchas cosas esta extrafiamente separado de su activi-
dad en el campo de la émicaofas: semejante actividad se restringe a proporcionar-
se los medios para alcanzar cierto objetivo, con el fin de salvar su vida y la vida de
sus companeros’. B. Snell, Die alien Griechen und Wir, Gottingen, 1962, 48. Puede
verse aqui un analisis mas detallado de los términos pertinentes.

38 Ejemplo: F. Schachermayer, Die friihe Klassik der Griechen, Stuttgart, 1966.

W7 Ct. Wilamowitz-Moellendorf, op. cit.

388 M. P. Nilsson, A History of Greek Religion, Oxford, 1949, 152,



TRATADO CONTRA EL METODO 239

su forma moralizada tendi6 a convertirse en una religion del
miedo, tendencia que se refleja en el vocabulario religioso. No
existe ninguna palabra para designar el ‘temor de dios’ en la
Iliada. Asi es como se deshumaniza la vida, por medio de lo que
cierta gente gusta Ilamar ‘progreso moral’ o ‘progreso cientifico’.

Observaciones similares se aplican a la ‘teoria del conocimien-
to’ que se encuentra implicita en esta concepcion del mundo
primitiva. En La lliada, 2.284 ss, las Musas tienen conocimiento
porque estan cerca de las cosas, no tienen que apoyarse en
rumores, y porque saben todas las muchas cosas que son de
interés para el escritor, una tras otra. ‘La cantidad, no la intensi-
dad, es el criterio homérico del.juicio’ y del conocimiento¥, como
aparece claro en palabras tales como moAvppwr y moAvunTes,
‘mucha ponderacién’ y ‘mucho pensamiento’ asi como en criticas
posteriores tales como ‘Aprender muchas cosas [moAvuadin] no
instruye a la inteligencia®!. Un interés en, y un deseo por,
comprender muchas cosas asombrosas (tales como terremotos,
eclipses del sol y la luna, las paradéjicas subidas y descensos de las
aguas del Nilo) cada una de las cuales se explica de la forma
particular que le es propia y sin hacer uso de principios universa-
les, persiste en las descripciones costeras de los siglos viiiy v (y
posteriores), las cuales simplemente enumeran las tribus, habitos
tribales y formaciones costeras que van encontrandose sucesiva-
mente durante el viaje, o incluso un pensador como Tales se
contenta con hacer muchas observaciones interesantes y aducir
muchas explicaciones sin intentar enlazarlas dentro de un siste-
ma3*2. (El primer pensador que construyé un ‘sistema’ fue Anaxi-
mandro y le sigui6 Hesiodo). El conocimiento, asi concebido, no
se obtiene intentando asir una esencia que se encuentra mas alla
de los informes que nos ofrecen los sentidos, sino 1) colocando al

B9 Dodds, 35.

M Snell, The Discovery of the Mind, 18.

31 Heraclito, segun Didgenes Laercio, 1X, 1.

392 La idea de que Tales empled un principio que expresa la unidad subyacente
de los fendmenos naturales y de que identiticé semejante principio con el agua, se
encuentra por primera vez en Aristoteles, Metafisica, 983b-6-12 y 26ss. Un examen
mas detenido de éste y otros pasajes y la consulta de Herodoto, sugiere que Tales
todavia pertenece al grupo de aquellos pensadores que se preocupan de numerosos
fendomenos extraordinarios y hacen numerosas observaciones sin enlazarlas dentro
de un sistema. Cf. la vivaz exposicion de F. Krafft, Geschiclite der Naturwissens-
chaften, 1, Freiburg, 197-1, capitulo 3.



240 PAUL FEYERABEND

observador en la posicion correcta respecto del objeto (proceso,
agregado), insertandolo en el lugar apropiado del modelo comple-
jo que constituye el mundo, y 2) sumando los elementos que son
observados en estas circunstancias. El conocimiento es el resultado
de una inspeccién compleja llevada a cabo desde una posicion
ventajosa. Se puede dudar de un informe vago, o de una explica-
cién de quinta mano, pero no es posible dudar de lo que uno
puede ver claramente con sus propios ojos. El objeto retratado o
descrito es la distribucion adecuada de los elementos que puede
incluir escorzos y otros fenémenos de perspectiva®®> El hecho de
que un remo parece roto en el agua carece aqui de la significacion
escéptica que asume en otras ideologias*. Al igual que la circuns-
tancia de que Agquiles esté sentado no nos hace dudar de la
ligereza de sus pies —como cuestién de hecho, empezariamos a
dudar de tal ligereza si resultara que Aquiles es incapaz, en
principio, de sentarse—, del mismo modo el remo doblado no nos
hace dudar que es perfectamente recto en el aire; como cuestién
de hecho, empezariamos a dudar de su rectitud si no pareciera
doblado en el agua’®.

El remo doblado no es un aspecto que contradice otro aspec-
to, de modo que se frustre nuestra indagacién de la naturaleza del
remo, es una parte (situacion) particular del remo real que no sélo
es compatible con su rectitud, sino que la exige. Es decir: los
objetos del conocimiento son tan aditivos como las listas visibles
del artista arcaico y como las situaciones descritas por el poeta
arcaico.

Tampoco existe ninguna concepcion uniforme del conoci-

393 Los fendmenos de perspectiva a veces son tratados como si fueran propieda-

des especiales de los objetos retratados. Por ejemplo, un envase del Antiguo Reino
(Antiguo Egipto) tiene una muesca en la parte de arriba, indicadora de perspectiva,
pero la muesca se presenta como un rasgo del objeto mismo (Schiffer, op. cit., 266).
Algunos artistas griegos intentan descubrir situaciones en que no haga falta tener
en cuenta la perspectiva. De este modo, la peculiaridad del llamado estilo de
figuras rojas que surge hacia el 530 a. C. ‘no consiste tanto en el hecho de que se
tracen escorzos, sino en las nuevas y variadas formas de evitarlos’, E. Pfuhl,
Malerei und Zeichnung der Griechen, vol. 1, Munich, 1923, 378.

394 Cf. la discusion del capitulo de Foundations of Empirical Knowledge. El
ejemplo era muy bien conocido por los antiguos escépticos.

395 Esta es también la manera como J. L. Austin considera el caso. Cf. Sentido
¥ percepcion, Ed. Tecnos, Madrid, 1981. Resulta claro que problemas como ‘el pro-
blema de la existencia de entidades tedricas’ tampoco pueden plantearse en estas
condiciones. Todos estos problemas son creados por la nueva perspectiva que sus-
tituye la ideologia aditiva de los tiempos arcaicos y prearcaicos.



TRATADO CONTRA EL METODO 241

miento . Se emplea una gran variedad de palabras para expresar
lo que hoy dia consideramos como formas diferentes de conoci-
miento, o como formas diferentes de adquirir conocimiento.
oopic® significa pericia en una cierta profesién (carpintero, can-
tor, general, fisico, auriga, atleta), incluidas las artes (donde se
alaba al artista no como un creador excelente sino como un
maestro en su oficio); etdevar, literalmente ‘haber visto’, se refiere
al conocimiento obtenido por inspeccién; ovvinui, especialmente
en La INiada, aunque a menudo, se traduce por ‘escuchar’ o
‘comprender’, tiene un significado mads fuerte, incluye ia idea de
seguir y obedecer, alguien que recibe algo y actia de acuerdo con
ello (Ia audicién puede- desempenar un papel importante), etc..
Muchas de estas expresiones entranan una actitud receptiva por
parte del que conoce, éste repite en sus acciones el comportamien-
to de las cosas que le rodean, las sigue”, actiia como conviene a
una entidad que estd inserta en el lugar que €l ocupa.

Repito y concluyo: los modos de representaciéon empleados en
Grecia durante el periodo arcaico primitivo no son meros reflejos
de la incompetencia o de intereses artisticos particulares, sino que
aportan una descripcion fiel de lo que se siente, se ve o se piensa
como rasgos fundamentales del mundo del hombre arcaico. Este
mundo es un mundo abierto. Sus elementos no estan constituidos
o mantenidos juntos por una ‘materia subyacente’, no son aparien-
cias de las que esta materia puede inferirse con dificultad. Dichos
elementos se unen a veces para formar grupos. La relacion de un
elemento particular con el grupo al que pertenece es como la
relacion de una parte con un agregado de partes y no como la
refacion de una parte con un todo que le excede en fuerza. El
agregado particular lamado "hombre’ es visitado, y ocasionalmen-
te esta habitado, por ‘eventos mentales’. Tales eventos pueden
residir en ¢él, también pueden introducirse desde fuera. Como
cualquier otro objeto, el hombre es estacion de cambio de influen-
cias mas que una dnica fuente de accién, un ‘yo’ (El ‘cogito’ de
Descartes no tiene ningin punto de acceso en este mundo, y su

w6 B. Snell, Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorplatonischen
Philosophie, Berlin, 1924. Una exposicion mas breve en Snell, Die alien Griechen
und Wir, 41 ss. Cf. ademas von Fritz, Philosophic und spractiicher Ausdruck bei
Demokrit, Plato, und Aristoteles, Leipzig-Paris-London, 1938.

W7 1.a tnica ocurrencia del término en Homero, La Iliadg, 15, 42, se refiere a la
gogia de un carpintero (‘un carpintero experto’, traduce Lattimore).

8 Ct. Snell, Ausdriicke, 50.



242 PAUL FEYERABEND

argumento ni siquiera puede empezar). Existe una gran semejanza
entre esta concepcién y la cosmologia de Mach, exceptuando que
los elementos del mundo arcaico son formas y eventos fisicos.y
mentales reconocibles, mientras que los elementos empleados’ por
Mach son mas abstractos, son como objetivos de investigacion
todavia desconocidos, no su objero. En suma, las unidades repre-
sentacionales de la concepcién del mundo arcaico admiten una
interpretacion realista, expresan una ontologia coherente, y se le
pueden aplicar las observaciones de Whorff.

Interrumpo mi argumento en este punto para hacer algunos
comentarios que conecten [as observaciones precedentes con los
problemas de la filosofia de la ciencia.

1. Puede objetarse que los escorzos y otros indicios de perspec-
tiva son rasgos tan obvios de nuestro mundo perceptual que no
pueden haber estado ausentes del mundo perceptual de los Anti-
guos. La manera de representacion arcaica es, por tanto, incom-
pleta, y su interpretacion realista incorrecta.

Respuesta: Los escorzos no son un rasgo obvio de nuestro
mundo perceptual a menos que se les preste una atencion especial
(en la edad de la fotografia y del cine éste es, muy a menudo, el
caso). A menos que seamos fotdgrafos profesionales, directores de
cine, O pintores, nosotros percibimos cosas, no aspectos. Movién-
donos rapidamente entre objetos complejos, observamos mucho
menos cambio de lo que permitiria una percepcion de aspectos.
Los aspectos, escorzos, si es que se introducen de algiin modo en
nuestra conciencia, generalmente son suprimidos del mismo modo
que las post-imagenes quedan suprimidas cuando se ha com-
pletado la etapa propia del desarrollo preceptual®”, y se observan
s6lo en situaciones especiales*™. En la Grecia antigua estas
situaciones especiales surgen en el teatro, para los espectadores
de primera fila, de las impresionantes producciones de Esqui-
lo y Agatarcos, y ciertamente hay una escuela que atribuye al
teatro una influencia decisiva en el desarrollo de la perspectiva®!,
Ademas, ;por qué tendria que coincidir el mundo perceptual de
los antiguos griegos con el nuestro? Para consolidar la objecién se

399 Cf. notas 330 ss. y texto correspondiente del presente capitulo.

00 Cf. nota 331.

41 Cf. parte IT de Das Theater und der Realismus in der Griechischen Kunst,
de Hedwig Kenner, Viena, 1954, en particular 121 ss.



TRATADO CONTRA EL METODO 243

necesita mucha mas argumentaciéon que la referencia a una forma
de percepcién no existente.

2. El lector deberia fijarse en el método que se ha empleado
para establecer las peculiaridades de la cosmologia arcaica. En
principio, el método es idéntico al método de un antropdlogo
que examina la concepcién del mundo de una confederaciéon de
tribus. Las diferencias, que son completamente observables, se
deben a la escasez de evidencia y a las circunstancias particulares
de su origen (fuentes escritas; obras de arte; contacto no personal).
Examinemos m3as detenidamente el método que se emplea en ambos
casos.

Un antropdlogo que pretenda descubrir la cosmologia de la
tribu que haya elegido y el modo como esta cosmologia se refleja
en el lenguaje, en las artes, en la vida cotidiana (la cuestién del
realismo versus instrumentalismo), aprende en primer lugar el
lenguaje y los habitos sociales basicos de dicha tribu; investiga
como se relacionan estos elementos con otras actividades, incluidas
las actividades a primera vista tan poco importantes como ordenar
vacas, y hacer la comida*’?; intenta identificar ideas clave*? Su
atencion a las minucias no se debe a una tendencia desencaminada
por la completud, sino a la constatacién de que lo que parece
insignificante a una forma de pensar (y percibir) puede desempe-
nar un papel muy importante en otra. (las diferencias entre las
operaciones a papel y lapiz de un seguidor de Lorentz y las de un
seguidor de Einstein son con frecuencia diminutas, si es que son
discernibles en absoluto; sin embargo, representan un conflicto
importante de ideologias).

Habiendo descubierto las ideas clave, el antropélogo intenta
comprenderlas. Esto ultimo lo realiza del mismo modo en que
originalmente consigui6 la comprensién de su propio lenguaje,
incluido el lenguaje de la profesion particular que le proporciona
una renta. El antropdlogo internaliza las ideas para que sus
conexiones se graben firmemente en su memoria y en sus reaccio-
nes y pueda reproducirlas a voluntad. ‘La sociedad nativa ha de
estar en el antropdlogo mismo, y no sélo en su cuaderno de notas,
si es que quiere comprenderla’®®. Este proceso debe mantenerse

42 Evans-Pritchard, Social Anthropology, Free Press, 1965, 80.
403 Ipid., 80.
404 Ibid., 82.



244 PAUL FEYERABEND

libre de interferencias externas. Por ejemplo, el investigador no
debe intentar conseguir una mejor comprension de las ideas de la
tribu comparandolas con ideas que ya conoce, o que le parezcan
mas comprensibles o mas precisas. En ningin ‘caso debe intentar
‘una reconstruccion logica’. Semejante proceder le encadenaria a
lo conocido, a lo que es preferido por ciertos grupos, y le impedi-
ria para siempre asir la ideologia desconocida que esta exami-
nando.

Al terminar su estudio el antropdlogo lleva dentro de si mismo
la sociedad nativa y la suya propia de base, y ahora puede empezar
a comparar las dos. La comparacion decide si la forma nativa de
pensamiento puede reproducirse en términos europeos (supuesto
que exista un unico conjunto de ‘términos europeos’), O si tiene
una «légica» propia, que no se encuentra en ningin lenguaje
occidental. A lo largo de la comparacién, el antropélogo puede
redactar ciertas ideas nativas en inglés. Esto no significa que el
inglés, tal y como es hablado independientemente de la compara-
cion, sea conmensurable con el idioma nativo; significa que los
lenguajes pueden estirarse en muchas direcciones y que la com-
prension no depende de ningin conjunto particular de reglas.

3. El examen de las ideas clave pasa a través de varias etapas,
ninguna de las cuales conduce a una clasificacion completa. En
este punto, el investigador ha de ejercer un firme control sobre su
tendencia a la claridad instantanea y a la perfeccion légica. Nunca
debe intentar hacer un concepto mas claro de lo que le es sugerido
por el material de que dispone (excepto como una ayuda provi-
sional para la investigacién posterior). Es este material, y no su
intuicion logica, lo que decide sobre el contenido de los conceptos.
He aqui un ejemplo. Los Nuer, una tribu Nil6tica que ha sido
examinada por Evans-Pritchard, poseen algunos conceptos espacio-
temporales muy interesantes*?®. El investigador que no esté dema-
siado familiarizado con el pensamiento Nuer encontrard estos
conceptos ‘poco claros e insuficientemente precisos’. Para mejorar
la situacion, podria intentar explicarlos empleando las nociones de
la relatividad espacial. Semejante procedimiento tal vez aclare los
conceptos, pero ya no se tratard de conceptos Nuer. Si, por otra
parte, nuestro investigador quiere conseguir conceptos que sean a

405 Evans-Pritchard, The Nuer, Oxford, 1940, parte T1; cf. también una breve
exposicion en Social Anthropology, 102 ss.



TRATADO CONTRA EL METODO 245

la vez claros y Nuer, entonces ha de conservar sus nociones clave
vagas e incompletas hasta que le sobrevenga la informacion
adecuada, i. e., hasta que el estudio de campo desentierre los
elementos que faltan que, considerados en si mismos, son tan poco
claros como los elementos que ya se habian descubierto.

Cada item de informacién es un bloque del edificio de la com-
prension, lo cual significa que ha de ser clarificado por el descubri-
miento de otros bloques del lenguaje y la ideologia de la tribu, mas
que por medio de definiciones prematuras.

Enunciados tales como ‘... los Nuer... no pueden hablar del
tiempo como si fuera algo real, que transcurre, que puede ser
esperado, aprovechado, etc. No creo que hayan experimentado
jamas el mismo sentimiento de luchar contra el tiempo o dé tener
que coordinar sus actividades con el transcurso abstracto del
tiempo, porque sus puntos principales de referencia son las activi-
dades mismas, que por lo general tienen un caréacter pausado...” 4%,
son o bien bloques del edificio —en este caso su propio contenido
es incompleto y no se entienden enteramente— o bien son intentos
preliminares de anticipar la ordenacién de la totalidad de los
bloques. En este caso, dichos enunciados han de ser contrastados y
elucidados por el descubrimiento de otros bloques mas que por
clarificaciones logicas (un nifio aprende el significado de una
palabra no por clarificaciones l6gicas, sino comprobando cémo
encaja con las cosas y con otras palabras). La ausencia de claridad
de un enunciado antropolégico particular indica la escasez del
material mas que la vaguedad de las intuiciones logicas del antro-
pologo. '

4. Exactamente las mismas observaciones se aplican a mi in-
tento de explorar la inconmensurabilidad. Dentro de las ciencias,
la inconmensurabilidad est4 estrechamente relacionada con el sig-
nificado. Por tanto, un estudio de inconmensurabilidad en las
ciencias dard lugar a enunciados que contienen términos significa-
tivos; pero estos términos se entenderdn sélo incompletamente,
del mismo modo que ¢l término ‘tiempo’ se entiende de modo
incompleto en la cita del paragrafo anterior. Y la observacion de
que semejantes enunciados deberian hacerse sélo después de la
elaboracion de una teoria clara del significado*” es tan sensata

406 The Nuer, 103.
407 Achinstein, Minnesota Studies in the Philosophy of Science, 4, Minneapolis,



246 PAUL FEYERABEND

como la observacidon de que los enunciados sobre ¢l tiempo Nuer,
que son ¢l material que conduce a una comprensién del tiempo
Nuer, deberian redactarse sélo después de que se haya alcanzado
tal comprension. Mi argumento presupone, desde luego, que el
método antropolégico es el método correcto para estudiar la
estructura de la ciencia (y, por esta razén, de cualquier otra forma
de vida).

5. Los l6gicos estian obligados a poner objeciones. Seiialan que
un examen de los significados y de la relacion entre los términos
constituye la tarea de la /dgica, no de la antropologia. Ahora bien,
por ldgica se puede entender al menos dos cosas diferentes.
‘Logica’ puede significar el estudio, o los resultados del estudio
de las estructuras inherentes a cierto tipo de discurso. Y puede
significar un sistema logico particular, o un conjunto de sistemas.

Un estudio de la primera clase pertenece a la antropologia.
Pues al objeto de ver, por ejemplo, si AB v AB = A es una parte
de la ‘16gica de la teoria cuantica’, tendremos que estudiar la teoria
cuantica. Y como la teoria cuantica no e€s una emanacion divina
sino una obra humana, tendremos que estudiarla en la forma en que
las obras humanas se encuentran disponibles, a saber, tendremos
que estudiar los documentos historicos: manuales, escritos origina-
les, informes de reuniones y conversaciones privadas, cartas y
cosas por el estilo. (En el caso de la teoria cuantica nos encon-
tramos en una posicién ventajosa porque la tribu de los teoricos
cuanticos todavia no se ha extinguido. De este modo podemos
complementar el estudio histérico con el trabajo de campo antro-
pologico).

Ha de admitirse que estos documentos no aportan, por si
mismos, una solucién snica a nuestros problemas “®. ;Pero quién
ha supuesto alguna vez que la aportan? L.os documentos historicos
tampoco aportan una solucion unica para los problemas histdricos,
y sin embargo nadie ha sugerido que sean despreciables. No existe

1970, 224, dice que ‘Feyerabend nos debe una teoria del significado’ y que Hempel
esta dispuesto a aceptar la inconmensurabilidad, solo después de que la nocién de
significado implicado en ella se haya aclarado, op. cit., 156.

408 En lo que sigue me referiré a dos articulos de J. Giedymin aparecidos en el
British Journal for the Philosophy of Science de agosto 1970, 275 ss., y febrero
1971, 39 ss. Las referencias se haran sélo por ¢l nimero de péagina. Giedymin
afirma que los problemas logicos no pueden resolverse tnicamente por medio del
analisis de documentos historicos y, cabe conjeturar, de informes antropolégicos:
pagina 257.



TRATADO CONTRA EL METODO 247

ninguna duda de que los documentos son necesarios para un
estudio ldgico en el sentido que aqui examinamos. La cuestién es
¢6mo deberian emplearse. '

Lo que queremos es descubrir la estructura del campo de
discurso, del que los documentos dan una explicacién incompleta.
Queremos estudiarlo sin cambiarlo de ninguna forma. En nuestro
ejemplo, no estamos interesados en si una mecdnica cuantica
perfeccionada del futuro empleari el principio A B v AB = A, o
en si una invencion nuestra, un poco de ‘reconstruccion’, que
cambie la teoria de modo que se conforme a ciertos principios
preconcebidos de la l6gica moderna y proporcione facilmente una
respuesta, empleara dicho principio. Queremos saber si la teoria
cuantica, tal y como es puesta en prdctica actual y realmente por
los fisicos, emplea ese principio. Pues es la obra de los fisicos, y
no la obra de los reconstruccionistas, lo que queremos examinar. Y
esta obra tal vez esté llena de contradicciones y lagunas. Su ‘logica’
(en el sentido que aqui utilizo el término) tal vez sea ‘ilégica’
cuando se juzga desde el punto de vista de un sistema particular de
légica formal.

Ahora bien, planteando nuestra cuestion de esta forma, com-
probamos que tal vez no admita ninguna respuesta. Tal vez no
exista una tnica teoria, una sola ‘teoria cuantica’, que sea usada
de la misma forma por todos los fisicos. La diferencia entre Bohr
y. por ejemplo, von Neumann indica que esto es algo mds que una
posibilidad lejana. Para contrastar la posibilidad, i. e. para o bien
eliminarla, o bien darle forma, hemos de examinar casos concre-
tos. Un examen de casos concretos puede llevarnos a la conclusidn
de que los tedricos cuanticos difieren entre si tan ampliamente
como los catdlicos y los distintos tipos de protestantes: disponen
del mismo libro (aunque incluso esto es dudoso; comparese Dirac
con von Neumann), pero con toda seguridad hacen con él cosas
distintas.

La necesidad de estudios de casos antropoldgicos en un campo
que inicialmente parecia estar dominado por un solo mito, siempre
el mismo, empleado siempre de la misma manera, indica que
nuestro conocimiento comin de la ciencia puede ser gravemente
deficiente. Tal vez sea completamente erroneo (en los capitulos
anteriores se han apuntado algunos errores). En estas circunstan-
cias, el Unico camino seguro es confesar nuestra ignorancia, aban-
donar las reconstruccione’s y empezar a estudiar la ciencia desde el



248 PAUL FEYERABEND

principio. Debemos acercarnos a ella como un antropélogo se
acerca a las contorsiones de los hechiceros de una confederacion
de tribus recientemente descubierta. Y hemos de estar preparados
para el descubrimiento de que esas contorsiones son frenéticamen-
te ildgicas (cuando se juzgan desde el punto de vista de la logica
formal) y que han de ser frenéticamente ilogicas para funcionar
como funcionan.

6. Sélo unos pocos filésofos estan dispuestos a conceder que
las estructuras basicas subyacentes a algin idioma recientemente
descubierto puedan diferir radicalmente de las estructuras basicas
de los sistemas mas familiares de 16gica formal y absolutamente
nadie esta dispuesto a aceptar que esto podria ser verdad también
de la Ciencia. La mayor parte de las veces, la ‘logica’ (en el
sentido examinado hasta aqui) de un lenguaje particular, o de una
teoria, se identifica inmediatamente con los rasgos de un sistema
logico particular sin detenerse a considerar la necesidad de una
indagacién referente a la adecuacion de semejante identificacion.
El profesor Giedymin, por ejemplo, entiende por ‘légica’ un
sistema favorito suyo que es claramente comprehensivo, pero en
absoluto omni-comprehensivo. (Por ejemplo, de hecho no contie-
ne las ideas de Hegel ni podria emplearse para formularlas. Y
hay matematicos que han dudado de que pueda emplearse para
expresar la matematica informal). Un estudio 16gico de la ciencia
como la entienden Giedymin y sus camaradas logicos, es un
estudio de conjuntos de formulas de este sistema, de su estructura,
de las propiedades de sus constituyentes ultimos (intension, exten-
sidn, etc. ), de sus coasecuencias y de los modelos posibles. Si este
estudio no repite los rasgos que el antropdlogo ha descubierto, por
ejemplo, en la ciencia, entonces ello demuestra que o bien la
ciencia tiene algunos defectos, o bien que el antropdlogo no sabe
nada de logica. Para el logico, en este segundo sentido, no
constituye el mas minimo problema que sus férmulas no se parez-
can a los enunciados cientificos, que no se empleen como los
enunciados cientificos, y que la ciencia, posiblemente, no podria
continuar marchando por los simples senderos que su cerebro es
capaz de comprender (y que por lo tanto considera como los
unicos senderos permisibles). Nuestro 16gico, o bien no advierte la
discrepancia o considera que se debe a imperfecciones que han de
ser eliminadas de una explicacién satisfactoria. Ni por una sola vez
se le ocurre que las ‘imperfecciones’ podrian tener una funcion



TRATADO CONTRA EL METODO 249

importante, y que el progreso cientifico podria ser imposible una
vez que fueran eliminadas. Para él, la ciencia es axioméitica mas
teoria de modelos, mas reglas de correspondencia, mas lenguaje
observacional.

Semejante procedimiento asume (sin advertir que hay implica-
da una presuposicion) que un estudio antropoldgico que nos
familiarice con las clasificaciones patentes y las clasificaciones
ocultas de la ciencia ya ha sido llevado a cabo y que ha decidido en
favor del planteamiento axiomdtico (etc., etc.)

Nunca sc ha realizado un estudio de este tipo. Y los fragmentos
y porciones de trabajo de campo disponibles hoy dia, como
resultado principalmente de la obra de Hanson, Kuhn, Lakatos y
otros, muestra que el planteamiento del logico elimina no sélo
ciertos ornamentos inesenciales de la ciencia, sino aquellos ragos
genuinos que hacen posible el progreso cientifico y, en consecuen-
cia, la ciencia misma.

7. Las discusiones del significado a las que he aludido, consti-
tuyen otra ilustracion de las deficiencias del planteamiento del
logico. Para Giedymin, que ha escrito dos largas notas sobre el
tema, cste término y sus derivados, tales como el término ‘incon-
mensurabilidad’, son ‘poco claros e insuficientemente precisos™%.
Convengo en ello, Giedymin desea aclarar los términos, quiere
comprenderlos mejor. También de acuerdo. Intenta obtener la
claridad que él cree que falta por medio de una explicacién en
términos de una clase particular de l6gica formal y del modelo del
doble lenguaje, restringiendo la discusion a la ‘intension’ y ‘exten-
sion’ tal y como se explican en la logica seleccionada. Aqui es
donde empiezan los desacuerdos. Pues la cuestion no es como el
‘significado’ y la ‘inconmensurabilidad’ ocurren dentro de un sis-
tema logico particular. La cuestion es qué papel desempefan en la
ciencia (real, i. e., no reconstruida). La clarificacién ha de venir de
un estudio mas detallado de este papel, y las lagunas deben
llenarse con los resultados obtenidos de semejante estudio. Y
como este relleno necesita tiempo, los términos clave continuaran
siendo «poco claros e insuficientemente precisos’ durante afios y
posiblemente durante décadas (Ver los items 3 y 4 anteriores).

8. Los logicos y fildsofos de la ciencia no ven la situacién de
esta manera. Estando mal dispuestos y siendo incapaces de llevar a

49 Cf. nota 408, para la referencia y contexto.



250 PAUL FEYERABEND

cabo una discusion informal, exigen que los términos principales
de la discusidn sean «clarificados». Y ‘clarificar’ los términos de
una disctision no significa estudiar las propiedades adicionales y
todavia desconocidas del dominio en cuestion que necesitan hacer-
se plenamente comprensibles, sino que significa sustituirlas o com-
pletarlas con nociones ya existentes del dominio, completamente
diferente, de la logica y del sentido comun, preferentemente ideas
observacionales, hasta que ellas mismas parezcan comunes, y tener
cuidado de que el proceso de completar y sustituir obedece las
leyes aceptadas de la légica. Se permite dar paso a la discusién
sOlo después que sus pasos iniciales han sido modificados de esta
manera. De este modo, el curso de una investigacion es desviado
por los estrechos canales de cosas ya sabidas, y la posibilidad de un
descubrimiento conceptual fundamental (o de un cambio concep-
tual fundamental) queda considerablemente reducida. Un cambio
conceptual fundamental, por otra parte, presupone nuevas con-
cepciones del mundo.y nuevos lenguajes capaces de expresarlas.
Ahora bien, la construccién de una nueva concepcidon del mundo y
del lenguaje nuevo correspondiente, €s un proceso que consume
un tiempo considerable, tanto en ciencia como en meta-ciencia.
Los términos del nuevo lenguaje devienen claros sélo cuando el
proceso esta razonablemente avanzado, de modo que cada palabra
particular constituye el centro de numerosas lineas que la conectan
con otras palabras, sentencias, fragmentos de razonamientos,
gestos que al principio parecen absurdos, pero que devienen
perfectamente razonables una vez establecidas las conexiones. Los
argumentos, teorias, términos, puntos de vista y debates pueden
clarificarse por tanto al menos de dos formas diferentes: «) de la
manera ya descrita, que retrocede a las ideas familiares y trata las
nuevas como un caso especial de cosas ya sabidas, y b) incorpo-
randolas en un lenguaje futuro, lo que significa que se ha de
aprender a argumentar con términos inexplicados v a usar sen-
tencias para las que todavia no hay disponible ninguna regla de
uso clara. Exactamente como un nifio, que empieza usando pala-
bras sin comprenderlas, que va afadiendo mas y mas fragmentos
lingiiisticos incomprensibles a su actividad lidica, descubre el
principio de dar sentido sélo después de haber sido activo de esta
forma durante mucho tiempo —la actividad es un presupuesto
necesario para la floracién final del sentido—, exactamente de la
misma forma el inventor de una nueva concepcién del mundo (y el



TRATADO CONTRA EL METODO 251

filosofo de la ciencia que intenta comprender su procedimiento) ha
de ser capaz de hablar sin sentido hasta que la cantidad de sin-
sentido creada por él y por sus amigos sea tan grande que dé
sentido a todas sus partes. De nuevo no existe ninguna explicacion
mejor de este procedimiento que la descripcién que nos ha dejado
John Stuart Mill de las vicisitudes de su educacion. Refiriéndose a
las explicaciones que le daba su padre sobre materias logicas,
escribe: ‘Las explicaciones no me aclaraban en absoluto la materia
en aquel momento; pero no fueron por ello inutiles; permanecieron
como un nucleo sobre el que cristalizaron mis observaciones y
reflexiones; el significado de sus observaciones generales me fue
interpretado por las instancias particulares de las que tuve noticia
después™®. Construir un lenguaje nuevo (para comprender el
mundo, o el conocimiento) es un proceso exactamente de la misma
clase, excepto en que el ‘nicleo’ inicial no esta dado, sino que ha
de ser inventado. Comprendemos ahora cuédn esencial es aprender
a hablar en enigma, y qué efecto mas desastroso debe tener la
urgencia de claridad instantinea para nuestra comprensiéon. (Ade-
mds, semejante urgencia revela una mentalidad mas bien estrecha
y bdrbara: “‘Emplear palabras y frases de manera acomodaticia, sin
escudrinarlas muy cuidadosamente, no es, en general, signo de
mala educacién; por el contrario, hay algo de una educacién vulgar
en ser demasiado preciso...’)*'"

Todas estas observaciones son bastante triviales y pueden ilus-
trarse con ejemplos obvios. La ldgica clasica aparecié sélo en
escena cuando ya habia material argumentativo suficiente (en
matematicas, tedrica, politica) que sirviera como punto de partida
y como base de contrastacidon. Aritmética se desarrollé sin disponer
de una comprension clara del concepto de numero; semejante
comprension solo surgié cuando hubo una cantidad suficiente de
‘hechos’ aritméticos que le dieron contenido. De la misma manera,
una teoria adecuada del significado (y de la inconmensurabilidad)
s6lo puede surgir después que haya sido reunido un nimero

410 Hay mucha mas casualidad en este proceso de la que un racionalista estaria
dispuesto a aceptar, o sospechar, o incluso advertir. Cf. von Kleist, ‘Uber die
alimihliche Verfertigung der Gedanken beim Reden’ en Meisterwerke Deutscher
Literaturkritik, ed. Hans Meyer, Stuttgart, 1962, 741-7. Hegel tenfa cierta nocién
de la situacién. Cf. K. Loewith y J. Riedel (eds.), Hegel Studienausgabe I,
Frankfurt, 1968, 54.

A Platon, Teeteres, 184 c. Cf. también J. Diiring, Aristoreles, Heidelberg,
1966, 379, que critica la exigencia aristotélica de precision instantinea.



252 PAUL FEYERABEND

suficiente de ‘hechos’ que conviertan a una tal teoria en algo mas
que un simple ejercicio de estrechar conceptos. Esta es la razon
por la que se han aducido ejemplos en la presente seccion.

9. Todavia hay que considerar otro dogma antes de volver a la
narracion principal. Se trata del dogma de que todas las materias,
sea cual fuere el modo como hayan sido reunidas, obedecen auto-
maticamente a las leyes de la ldgica, o deberian obedecer a las
leyes de la logica. Si esto es ast, el trabajo de campo antropolégico
parece ser superfluo. «Lo que es verdadero en logica es verdadero
en psicologia... en método cientifico, y en historia de la ciencia»,
escribe Popper #12

Esta afirmacién dogmatica no es ni clara ni (segir una de sus
interpretaciones principales) verdadera. Para empezar, supéngase
que las expresiones ‘psicologia’, ‘historia de la ciencia’, ‘antropo-
logia’, se refieren a ciertos dominios de hechos y regularidades (de
la naturaleza, de la percepcion, de la mente humana, de la socie-
dad). Entonces, la afirmacién no es clara porque no existe una
sola materia particular —LA 1LOGICA— que pueda descubrir la
estructura légica de esos dominios. Existen Hegel, Brouwer, los
formalistas, que ofrecen no sélo interpretaciones diferentes de un
mismo volumen de ‘hechos’ 16gicos, sino otros ‘hechos’ completa-
mente diferentes. Y la afirmacién no es verdadera porque existen
enunciados cientificos legitimos que simplemente violan las reglas
légicas. Por ejemplo, existen enunciados que desempenan un
papel importante en disciplinas cientificas ya establecidas y que
son observacionalmente adecuados s6lo si son autocontradictorios:
obsérvese un disefio movil que acaba de detenerse, y se vera
que se mueve en la direccion opuesta, pero sin cambiar de po-
sicion. La tnica descripcion fenomenologicamente adecuada es:
‘se mueve en el espacio, pero no cambia de lugar’; esta descripcion
es autocontradictoria*'). Existen ejemplos tomados de la geometria*:

412 Objective Knowledge, Oxford, 1972, 6. Anticipado e. g. por Comte, Course,
Leccion 52.

413 Se ha objetado (Ayer, G.E.L. Owen) que aqui estamos tratando con aparien-
cias, no con eventos reales; y que la descripcion correcta es ‘parece que se
mueve'... Pero la dificultad permanece. Pues si introducimos la clausula ‘parece
que’, hemos de colocarla al principio de la sentencia, que entonces se leerd ‘parece
que se mueve y no cambia de lugar'. Pero como las apariencias pertenecen al
dominio de la psicologia fenomenoldgica, tenemos demostrada nuestra tesis, a
saber, que este dominio contiene elementos autoinconsistentes.

414 E. Rubin, *Visual Figures Apparently Incompatible with Geometry', Acla
Psychologica. VII, 1950, 265 ss.



TRATADO CONTRA EL METODO 253

tal es el caso de la figura inscrita (que no necesariamente parece de
la misma forma para todas las personas) que se ve como un trian-
gulo isosceles cuya base no es dividida en dos mitades por Ila
perpendicular. Y existen ejemplos cuya unica descripcion fenome-
nolégicamente adecuada es a=b & b=c & a>c*®. Ademas, no
existe una sola ciencia, u otra forma de vida, que sea util y
progresiva, y que al mismo tiempo esté de acuerdo con las exigen-
cias légicas. Toda ciencia contiene teorias que son inconsistentes
tanto con los hechos como con otras teorias y que revelan contra-
dicciones cuando se las analiza con detalles. Sélo una creencia
dogmatica en los principios de una disciplina ‘Légica’, supuesta-
mente uniforme, haria olvidarnos de esta situacién*!%. Y la obje-
cion de que los principios logicos y los principios de, por ejemplo,
la aritmética difieren de los principios empiricos en que no son
accestbles al método de conjeturas y refutaciones (o, para la cues-
tidbn que nos ocupa, a ningin otro método ‘empirico’) ha sido
diluida por la investigacion més reciente en este campo*!’.

En segundé lugar, supongamos que las expresiones ‘psicologia’,
‘antropologia’, ‘historia de la ciencia’, ‘fisica’, no se refieren a
hechos y leyes, sino a ciertos métodos de reunir hechos incluyendo
ciertas formas de conectar la observacion con la teoria y la
hipétesis. Es decir, consideremos la actividad ‘ciencia’ y sus distin-
tas subdivisiones. Podemos acercarnos a esta actividad de dos
maneras. Podemos establecer exigencias ideales del conocimiento
y de la adquisicién de conocimiento, y podemos intentar construir
una maquinaria (social) que obedezca a estas exigencias. Casi
todos los epistemologos y filésofos de la ciencia proceden de esta
forma. Ocasionalmente, consiguen descubrir una maquinaria que
podria funcionar en ciertas condiciones ideales, pero nunca se
preguntan, o no creen que vale la pena preguntarse, si estas
condiciones se cumplen en el mundo real que habitamos. Una
indagacion de este tipo, por otra parte, tendria que explorar la
forma en que los cientificos se relacionan realmente con su con-
torno, tendria que examinar la forma real de su producto, a saber,

43 E. Tranekjaer-Rasmussen, ‘Perspectoid Distances’, Acta Psychologica, XI,
1955, 297.

+16 Mach criticaba la teoria de la relatividad porque no prestaba atencion a los
fendmenos psicoldgicos. Cf. la, introduccién a su Physical Optics.

417 Principalmente por el trabajo de Imre Lakatos, ‘Proofs and Refutations’,
British Journal for the Philosophy of Science, 1962/63.



254 PAUL FEYERABEND

el «conocimiento», y el modo en que este producto cambia a
consecuencia de decisiones y acciones llevadas a cabo en condi-
ciones materiales y sociales complejas. En una palabra, semejante
indagacién tendria que ser antropoldgica,

No hay manera de predecir qué nos revelard una indagacion
antropolégica. En los capitulos anteriores, que constituyen burdos
esquemas de un estudio antropoldgico de episodios particulares,
hemos descubierto que la ciencia esta siempre llena de lagunas y
contradicciones; que la ignorancia, la terquedad, el apoyo del
prejuicio, la mentira, lejos de impedir la marcha ascendente del
conocimiento son presuposiciones esenciales de la misma, y que las
virtudes tradicionales de precision, consistencia, «honestidad»,
respeto por los hechos, obtencién del maximo conocimiento en las
circunstancias dadas, si se practican con decision, pueden llevar al
conocimiento a un punto muerto. Hemos descubierto ademds que
los principios légicos no s6lo desempefian un papel muy pequefio
en los pasos (argumentativos y no argumentativos) que hacen
avanzar la ciencia, sino que el intento de darles fuerza universal
obstaculizaria gravemente la ciencia. (No se puede decir que von
Neumann haya hecho avanzar la teoria cuantica; pero, ciertamente,
hace la discusién de sus bases mas prolija y embarazosa) 418

Ahora bien, un cientifico comprometido en una regién deter-
minada de la investigacion, todavia no ha dado todos los pasos que
conducen a resultados definitivos. Su futuro todavia es algo abierto.
(Seguira al arido e inculto 16gico que le predica las virtudes de la
claridad, consistencia, apoyo experimental (o falsacién experimen-

418 Ademas, las imprecisiones que von Neumann ha eliminado del formalismo
aparecen ahora en las relaciones entre teoria y hechos. Aqui, el principio de
correspondencia todavia reina de modo soberano. Cf. nota 70 del capitulo 5.



TRATADO CONTRA EL METODO 255

tal), rigor del argumento, «honestidad», etc., o imitard a los
predecesores en su propio campo que avanzaron quebrantando
casi todas las reglas de los 16gicos que ahora quieren imponerle?
. Confiara en preceptos abstractos o en los resultados de un estudio
de episodios concretos? Creo que la respuesta es clara, y resulta
patente ademas la relevancia del trabajo de campo antropolégico
no sélo para los antropélogos sino también para los miembros de
las sociedades que el antropélogo examina.

Continio ahora mi narracién y paso a describir la transicion
desde el universo paratactico de los griegos arcaicos al universo de
substancia-apariencia de sus sucesores.

Las cosmologia arcaica (que desde ahora llamaré cosmologia
A) incluye cosas, eventos, y sus partes; no contiene ninguna
apariencia®!’. El conocimiento completo de un objeto consiste en
la enumeracioén completa de sus partes y peculiaridades. El hombre
no puede poseer un conocimiento completo. Hay demasiadas
cosas, demasiados eventos, demasiadas situaciones (La liada,
2.488), y el hombre s6lo puede acercarse a algunas de ellas (La
Hiada, 2.485). Pero aunque no puede poseer un conocimiento
completo, si puede poseer una cantidad considerable del mismo.
Cuanto mas amplia sea su experiencia, cuanto mayor sea el
numero de sus aventuras, de cosas vistas, oidas, leidas, mayor es
su conocimiento 42,

La cosmologia nueva (cosmologia B) que surge en los siglos vii
al v a. C. distingue entre conocer muchas cosas, mohvuabin, y
conocimiento verdadero*?! y exhorta a no confiar en «la costumbre
nacida de multiples experiencias», €fos mohvmerpor*?. Semejante
distincion y exhortacidon sélo tienen sentido en un mundo cuya
estructura es muy diferente de la estructura de A. En una version,
que desempeind un papel importante en el desarrollo de la civili-

419 Snell, Ausdriicke, 28 (refiriéndose a Homero), habla de un «conocimiento
que procede de las apariencias y reune su multitud en una unidad que se afirma
luego como su verdadera esencia». Esto puede aplicarse a los Presocraticos, no a
Homero. En el caso de Homero «el mundo es comprendido como la suma de cosas,
visibles en el espacio, y no como razén que actia en profundidad» (Snell, 67, al
discutir a Empédocles; cf. ademas las lineas que siguen a la cita para una elabora-
cion ulterior del tema).

420 Snell, Die alten Griechen und Wir, 48.

421 Cf. Heraclito, fr. 40 (Diels - Kranz).

22 Parménides. fr. 7, 3. «Aqui se establece por primera vez una oposicién entre
sentidos y razén»; W. K. Guthrie, A History of Greek Philosophy, vol. 1I,
Cambridge, 1965, 25.



256 PAUL FEYERABEND

zacién occidental y que subyace al planteamiento de problemas
tales como el problema de la existencia de entidades teéricas y el
problema de la alienacion, los nuevos eventos constituyen lo que
podria llamarse el Mundo Verdadero, mientras los eventos de la
vida ordinaria son ahora apariencias que no son otra cosa que el
reflejo tenue y engafioso de aquel Mundo“?. El Mundo Verdadero
es simple y coherente, y puede describirse de un modo uniforme.
Lo mismo sucede con todo acto por el que sus elementos llegan a
ser comprendidos: unas pocas nociones abstractas sustituyen a los
numerosos conceptos que se empleaban en la cosmologia A para
describir como podia «insertarse» el hombre en su contorno y para
expresar los igualmente numerosos tipos de informacion obtenidos
de esta manera. A partir de ahora solo existe un tipo importante
de informacidn, y éste es: el conocimiento.

El totalitarismo conceptual que surge como resultado de la
tardia aparicion del Mundo B tiene consecuencias interesantes, no
todas ellas deseables. Situaciones que, enlazadas en un tipo parti-
cular de conocimiento, tienen sentido, devienen ahora aisladas,
irrazonables, aparentemente inconsistentes.con otras situaciones:
tenemos un «caos de apariencias». El «caos» es una consecuencia
directa de la simplificacién del lenguaje que acompana a la creencia
de un Mundo Verdadero**. Ademas, todas las multiples habilida-
des de los observadores se orientan ahora hacia este Mundo Ver-
dadero, son adaptadas a un objetivo uniforme, conformadas a un
proposito particular, y se hacen mas similares entre si, lo que
significa que el hombre se empobrece junto con su lenguaje. Y se
empobrece precisamente en el momento que descubre un «yo»
auténomo y establece lo que algunos gustan llamar una «nocién
mas avanzada de Dios» (supuestamente descubierta por Jenofanes),
que es una nocién de Dios desprovista de la rica variedad de
rasgos tipicamente humanos *%. Los eventos «mentales», que antes

423 Esta distincion es también caracteristica de ciertas concepciones mitologicas.
De este modo, Homero es diferente tanto de las mitologias anteriores como de las
filosofias posteriores. Su punto de vista es de gran originalidad. En el siglo xx, J. L.
Austin ha desarrollado ideas similares, y ha criticado el desarrollo desde Tales,
pasando por Platon, hasta el esencialismo moderno. Cf. el cap. I de Sentido y
percepcion.

424 Snell, Ausdriicke, 80 ss.; von Fritz, Philosophie und Sprachlicher Ausdruck
bei Demokrit, Plato und Aristoteles, Leipzig‘Paris-London, 1938, 11.

425 «... al convertirse en la encarnacion de la justicia césmica Zeus pierde su
humanidad. A partir de aqui, el Olimpianismo en su forma moralizada tendié a
convertirse en una religion del miedo...», Dodds, Greeks, 35.



TRATADO CONTRA EL METODO 257

eran tratados de modo analogo a los eventos del cuerpo y que en
consecuencia también eran experimentados*®, se hacen mas «sub-
jetivos», se convierten en modificaciones, acciones, revelaciones
de un espiritu espontaneo: la distincién entre apariencia (primera
impresioén, mera opinién) y realidad (conocimiento verdadero) se
extiende por doquier. Incluso la tarea del artista consiste ahora en
ordenar formas de manera tal que la esencia subyacente pueda
captarse con facilidad. En pintura, esta tendencia conduce al desa-
rroflo de lo que solo cabe denominar métodos sistematicos de
enganar al ojo: el artista arcaico trata la superficie sobre la que
pinta como un escritor trataria un pedazo de papiro: s una super-
ficie real, se supone que ha de verse como una superficie real
(aunque no siempre se dirige la atencion a ella) y los trazos que se
dibujan sobre ella son comparables a las lineas de un escrito o a las
letras de una palabra. Son simbolos que informan al lector de la
estrictura del objeto, de sus partes, y del modo como las partes se
relacionan entre si. El dibujo simple que tenemos delante, por
ejemplo, puede representar tres caminos que se ¢ncuentran en un
punto. Por otra parte, el artista que emplea la perspectiva, consi-
dera la superficie y los trazos que dibuja sobre ella como estimulos
que provocan la ilusion de un ordenamiento de objetos tridimen-
sionales. La ilusion se produce porque la mente humana es capaz
de crear experiencias ilusorias cuando se la estimula de forma
adecuada. EI dibujo se ve entonces o bien como el angulo de un
cubo que se alarga en la direcciéon del que mira, o bien como el
angulo de un cubo que apunta fuera del mismo (y que se mira por
la parte inferior), o, en otro caso, como un plano que flota sobre la
superficie del papel y que consiste en un dibujo bidimensional de
tres senderos que coinciden en un punto.

426 Spell, Discovery, 69.



258 PAUL FEYERABEND

Combinando este nuevo modo de ver con el nuevo concepto de
conocimiento que acabamos de describir, obtenemos entidades
nuevas, a saber, objetos fisicos como los entienden la mayor parte
de los filosofos contemporaneos. Para explicar este punto voy a
considerar de nuevo el caso del remo.

En el punto de vista arcaico «el remo» es un algo complejo que
consta de partes, algunas de las cuales son objetos, otras son
situaciones, y otras eventos. Resulta posible decir «el remo recto
es quebrado» (no «parece ser quebrado»), del mismo modo que es
posible decir «Aquiles, el de los pies ligeros, camina lentamente»,
porque los elementos tienen todos la misma importancia. Los
elementos son partes de un agregado paratactico. Exactamente
como un viajante explora todas las partes de un pais extrafo y las
describe en una «periegesis» que enumera sus peculiaridades, una
por una, de la misma forma, el investigador de objetos simples,
tales como remos, canoas, individuos que se insertan a si mismos
en «situaciones-de-remo importantes», los percibe en la forma
apropiada e informa de ellas en una lista de propiedades, eventos,
relaciones. Y al igual que una periegesis detallada agota lo que
puede decirse sobre un pais, del mismo modo una lista detallada
agota lo que puede decirse de un objeto*”’. «Quebrado en el agua»
pertenece al remo lo mismo que pertenece «recto en las manos»;
se trata de cosas «igualmente reales». Sin embargo, en la cosmo-
logia B, «quebrado en el agua» es una apariencia que contradice
lo que sugiere la «apariencia» de rectitud y ello demuestra la
infiabilidad basica de todas las apariencias*®. El concepto de un
objeto ha pasado de ser el concepto de un agregado de partes
perceptibles equi-importantes a ser el concepto de una esencia
imperceptible que subyace a una multitud de fenémenos engafo-
sos. (Podemos conjeturar que la apariencia de un objeto ha
cambiado de modo similar, que los objetos parecen ahora menos
«planos» que antes).

427 La idea de que el conocimiento consiste en /istus se remonta hasta los
sumerios. Cf. von Soden, Leistung und Grenzen Sumerisch - Babylonischer
Wissenschaft, Neuauflage, Darmstadt, 1965. La diferencia entre la matematica y la
astronomia de babilonios y griegos radica precisamente aqui. La primera desarrolla
métodos para la representacion de lo que hoy dia llamamos «fenémenos» y que
eran eventos interesantes y relevantes dentro de la atmdsfera, mientras que la
segunda intenta desarrollar la astronomia «aunque deje los cielos aislados» (Platén,
Rej;.. 53 ass.; Lgg., 818 a).

2 jenofanes, fr. 34.



TRATADO CONTRA EL METODO 259

Teniendo en cuenta estos cambios y peculiaridades, resulta
plausible suponer que la comparacién de A y B tal y como es
interpretada por los participantes (mas que como es «reconstruida»
por extranos logicamente bien preparados pero por otra parte
incultos) planteara varios problemas. En lo que resta del presente
capitulo se examinaran sélo algunos aspectos de algunos de estos
problemas. Asi, por ejemplo, apenas haré mencién de los cambios
psicologicos que acompanan la transicion de A a B y'que no son
s0lo materia de conjetura®?, sino que pueden establecerse por
medio de una investigacion independiente. He aqui un rico material
para el estudio detallado del papel de los sistemas (conjuntos
mentales, lenguajes, modos de representacién) y los limites del
racionalismo.

Para empezar, el cosmos A y el cosmos B estan construidos de
clementos diferentes.

Los elementos de A son partes relativamente independientes
de objetos que mantienen relaciones externas. Estos elementos
forman parte de agregados, sin cambiar por ello sus propiedades
intrinsecas. La «naturaleza» de un agregado particular viene deter-
minada por sus partes y por el modo cémo dichas partes se
relacionan entre si. Enumérense las partes en el orden apropiado,
v se tendrd el objeto. Esto se aplica a los agregados fisicos,
humanos (mentes y cuerpos), animales, pero también se aplica a
los agregados sociales tales como, por ejemplo, el honor de un
guerrero.

Los elementos de B se dividen en dos clases: esencias (objetos)
y apariencias (de objetos; lo que sigue es cierto sdlo de algunas
versiones de B bastante estereotipadas). Los objetos (eventos,
etc.) pueden, a su vez, combinarse. Pueden constituir totalidades
armoniosas donde cada parte da sentido al todo y recibe sentido de
¢l (un caso extremo lo constituye Parménides, para quien las
partes aisladas no son sélo irrecognoscibles, sino totalmente impen-
sables).

Distintos aspectos combinados de una manera adecuada no
producen objetos, sino condiciones psicologicas para la aprehension
de fantasmas que no son mas que otros aspectos distintos, aspec-
tos que por ello (por parecer tan convincentes) son particularmente

429 Como lo son los cambios similares que se discuten en la mayoria de los
escritos de Hanson.



260 PAUL FEYERABEND

enganosos. Ninguna enumeracion de aspectos es idéntica al
objeto (problema de la induccién).

Asi pues, en la transicion de A a B se introducen entidades
nuecvas y relaciones nuevas entre las entidades (esto se ve muy
claro en la pintura y escultura). Asi mismo cambia el concepto y la
auto-experiencia del hombre. El hombre arcaico es un conglome-
rado de miembros, articulaciones, tronco, cuello y cabeza **, es un
titere puesto en movimiento por fuerzas exteriores tales como
enemigos, circunstancias sociales, sentimientos (que se describen y
entienden como instancias objetivas; ver antes)®!: «El hombre es
un blanco al descubierto para una gran multitud de fuerzas que le
golpean y penetran hasta el fondo de su corazén»**2. Es una
estacion de cambio de procesos materiales y espirituales, pero
siempre objetivos. Y esto no constituye sélo una idea «tedrica», es
también un hecho de observacion. El hombre no sdlo es descrito
de esta forma, es pintado de esta forma y él mismo siente estar
constituido de esta manera. Este hombre no posee una agencia
central de accion, un «yo» espontaneo que produzca sus propias
ideas, sentimientos, intenciones, y difiera del comportamiento,
situaciones sociales, eventos «mentales» del tipo A. Semejante
«yo» ni se menciona ni se repara en él. No se encuentra en
ninguha parte de la cosmologia A. Sin embargo, desempena un
papel decisivo dentro de B. En realidad, no es descabellado
suponer que ciertas peculiaridades importantes de B, tales como
aspectos, apariencias, ambigiiedad del sentimiento*®, se introducen
en escena a consecuencia de un aumento considerable de la auto-
conciencia ¥,

Ahora bien, alguien podria inclinarse a explicar la transicion
como sigue: el hombre arcaico posee una cosmologia limitada; ha
descubierto algunas cosas, ha pasado por alto otras. Su universo
carece de objetos importantes, su lenguaje carece de conceptos

430 «Para ser precisos, Homero ni siquiera tiene palabras para designar los brazos y

las piernas; Homero habla de manos, brazos inferiores, brazos superiores, pies,
pantorrillas y muslos. Tampoco tiene un término general para designar el tronco».
Snell, Discovery, capitulo [, nota 7.

1 «Las emociones no nacen espontaneamente del hombre, sino que son infun-
didas en é! por los dioses», Snell, 52; ver también la explicacion aducida en la
primera parte de este capitulo.

B2 0p. cir., 20.

433 Cf. el «Eros agri-dulce» de Safo, Snell, 60.

434 Para la autoconciencia, cf. Karl Pribram, «Problems Concerning the Structu-
re of Consciousness», MS, Stanford, 1973.



TRATADO CONTRA EL METODO 261

importantes, su percepcion carece de estructuras importantes.
Anadanse los elementos que faltan al cosmos A, los términos que
faltan al lenguaje A, las estructuras que faltan al mundo percep-
tual A, y se obtendra el cosmos B, el lenguaje B, la percepcién B.

Hace algin tiempo llamé a la teoria que subyace a semejante
explicacion «teoria de los agujeros» o «teorfa del queso suizo»
sobre el lenguaje (y otros medios de representacion). De acuerdo
con la teoria de los agujeros, toda cosmologia (todo lenguaje, todo
modo de representacion) tiene lagunas considerables que pueden
llenarse dejando inalterado el resto. La teoria de los agujeros esta
acosada por numerosas dificultades. En el caso que nos ocupa,
existe la dificultad de que el cosmos B no contiene un sélo
elemento del cosmos A. Ni los términos del sentido comin, ni las
teorias filoséficas; ni la pintura, escultura, ni las concepciones
artisticas; ni la religion, ni la especulacion teolégica, contienen un
solo elemento de A una vez realizada la transicion a B. Esto es un
hecho historico®. ;Es este hecho un simple accidente, o hay
algunas propiedades estructurales de A que hacen imposible la
coexistencia de situaciones-A y situaciones-B? Veamoslo.

Ya he mencionado un ejemplo que podria darnos una pista de
la razén por la que B no tiene cabida para los hechos-A: el dibujo
de abajo puede ser la interseccion de tres senderos tal y como se
representan segin los principios de los grabados-A (que son listas
visuales). Una vez introducida la perspectiva (ya sea como método
objetivo o como sistema mental), el dibujo ya no puede verse de
esta manera. En lugar de lineas sobre papel, tenemos la ilusién de
profundidad y un panorama tridimensional, aunque sea de tipo

433 El hecho no resulta facil de establecer. Algunas exposiciones de A, incluyen-
do algunas muy detalladas y sofisticadas, estan infectadas de conceptos de B. En la
nota 419 del presente capitulo se cita un ejemplo. Aqui, como en cualquier otra
parte, solo el método antropologico puede llevar a un conocimiento que sea algo
mas que meros castillos en el aire.



262 PAUL FEYERABEND

bastante simple. No hay forma de incorporar el grabado-A dentro
del grabado-B, a no ser como parte de esta ilusién. Pero una
ilusién de una lista visual ya no es una lista visual.

La situacién se hace mas transparente cuando nos fijamos en
los conceptos. He dicho antes que la «naturaleza» de un objeto
(=agregado) en A estd determinada por los elementos del agre-
gado y la relacion entre estos elementos. Deberia anadirse que
esta determinacion es «cerrada» en el sentido de que los elementos
y sus relaciones constitityen el objeto; cuando ellos estan dados, el
objeto también estda dado. Por ejemplo, los «elementos» descritos
por Ulises en su discurso de La Hliada, 9.225 ss., constituyen el
honor, la gracia, el respeto. Los conceptos-A son pues muy simila-
res a nociones tales como «dar jaque mate»: dada una cierta
ordenacién de piezas en el tablero, no hay forma de «descubrir» si
el juego todavia puede continuar. Semejante «descubrimiento» no
taparia una brecha, no anadiria nada a nuestro conocimiento de
posibles posiciones en el juego del ajedrez, sino que pondria punto
final al juego. Lo mismo sucederia con el «descubrimiento» de
«significados reales» detras de otros pasos y otras constelaciones.

Exactamente las mismas observaciones se aplican al «descubri-
miento» de un Yo individual que sea algo distinto a superficies,
comportamiento, «estados mentales» objetivos del tipo que ocurren
en A, al «descubrimiento» de una sustancia mas alld de las
«apariencias» (anteriormente elementos de A) o al «descubrimiento»
de que el honor puede estar ausente a pesar de la presencia de
todas sus manifestaciones externas. Un enunciado como el de
Heraclito «no podrias encontrar los limites del espiritu aunque
recorrieras todos los caminos, tan profundo es su logos» (Diels, p.
45) no sblo no ariade nada al cosmos A, sino que socava los
principios que hacen falta para la construccién de los «estados
mentales» del tipo A, mientras el rechazo por parte de Heraclito
de la moAvuabin y el rechazo por parte de Parménides de un éfos
TroAUmeLpov socavan las reglas que gobiernan la construccion de
todo hecho particular de A: se disuelve asi toda una concepcién
del mundo, todo un universo de pensamiento, discurso y percepcion.

Resulta interesante comprobar cémo este proceso de disolucién
se manifiesta en casos particulares. En su largo discurso, (La
lliada 9.308 ss.), Aquiles quiere decir que el honor puede estar
ausente aun cuando todas sus manifestaciones externas estén pre-
sentes. Los términos del lenguaje que emplea estian tan intimamente



TRATADO CONTRA EL METODO 263

unidos a situaciones sociales determinadas que «no dispone de
lenguaje alguno para expresar su desilusién. Sin embargo, la
expresa, y de forma notable. Lo consigue usando mal el lenguaje
de que dispone. Hace preguntas que no pueden contestarse y exige
cosas que no pueden cumplirse»*¥. Se comporta de un modo
extremadamente «irracional».

La misma irracionalidad se encuentra en los escritos de todos
los otros autores primitivos. Comparados con A, los Presocraticos
hablan ciertamente de un modo extrafio. Asi sucede con los poetas
liricos que exploran las nuevas posibilidades de la mismidad que
ellos han descubierto. Liberados de las cadenas de un modo de
expresion y pensamiento bien construido e inequivoco, los elementos
de A pierden la funcién que les es familiar y empiezan a flotar en
el aire sin objetivo alguno: surge el «caos de las sensaciones».
Desgajados de situaciones sociales firmes e inequivocas, los senti-
mientos se hacen efimeros, ambivalentes y contradictorios: «Amo,
y no amo; me enfurezco, y no me enfurezco», escribe Anacre6n .
Liberados de las reglas de la dltima pintura geométrica, los artistas
producen mezclas extrafias de perspectiva y planos*®. Separados
de sistemas psicologicos bien definidos y liberados de su significa-
cion realista, los conceptos pueden emplearse ahora «hipotética-
menie» sin ningun temor a mentir y las artes pueden empezar a
explorar mundos posibles de forma completamente imaginativa 4%,

46 A. Parry, «The Language of Achilles», Trans. & Proc. Amer. Phil. Assoc.,
87, 1956, 6.

B7 Diehl, Anthologia Lyrica, 2 fr. 79.

43 Pfuhl, op. cit.; cf. también J. White, Perspectiva in Ancient Drawing and
Puainting, London, 1965.

4% Plutarco cuenta la siguiente historia en su Vida de Solon: «Cuando la
compaiia de Tespis empezo a representar tragedias, y su novedad iba atrayendo al
pueblo pero sin alcanzar todavia tanto favor como las competiciones publicas,
Solon, que era aficionado a escuchar y aprender, y que se habia entregado en su
vejez al ocio y a la diversion, y, ciertamente, a la bebida y a la misica, fue a ver la
actuacion de Tespis en su propio especticulo, segun era costumbre en los tiempos
antiguos. Soldn se acercoé a Tespis después de la representacion y le pregunté si no
estaba avergonzado de contar tantas mentiras delante de tanta gente. Cuando
Tespis le contestd que no habia nada espantoso en representar tales obras y
acciones en broma, Solén golped violentamente el suelo con su baston diciendo: «Si
aplaudimos estas cosas en broma, pronto nos veremos alabandolas en serio». Esta
narracion parece ser, histéricamente, imposible; pero ilustra una actitud muy
difundida (para esta actitud, cf. el capitulo 8 de John Forsdyke, Greece before
Homer, New York, 1964). Solén mismo parece haber estado poco influido por las
formas _tradicionales de pensamiento y pudo muy bien haber sido uno de los
primeros actores dramaticos (de la variedad politica): cf. G. Else, The Origin and



264 PAUL FEYERABEND

Se trata del mismo «paso hacia atras» que vimos antes constituia
una presuposicién necesaria para el cambio y, posiblemente, para
el progreso*’. Solo ahora, ya no se desechan simples observacio-
nes, se desechan también algunos criterios importantes de raciona-
lidad. Contemplados desde A (y también desde el punto de vista
de ciertas ideologias posteriores) todos estos pensadores, poetas y
artistas eran maniacos furiosos.

Recuérdense las circunstancias que son las responsables de esta
situacion. Tenemos un punto de vista (teoria, sistema, cosmos,
modo de representaciéon) cuyos elementos (conceptos, «hechos»,
grabados) se construyen de acuerdo con ciertos principios. Los
principios implican algo semejante a un «coto cerrado»: hay cosas
que no pueden decirse, o «descubrirse», sin violar los principios (lo
cual no significa contradecirlos). Diganse estas cosas, o hdganse
estos descubrimientos, y los principios quedan suspendidos. Té6-
mense ahora estos principios constructivos que subyacen a todo
elemento del cosmos (de la teoria), a todo hecho (concepto). Lla-
memos a tales principios principios universales de la teoria en cues-
tion. Suspender los principios universales significa suspender todos
los hechos y todos los conceptos. Por dltimo, digamos que un descu-
brimiento, o un enunciado, o una actitud, es inconmensurable con
el cosmos (teoria, sistema) si suspende algunos de los principios
universales. Heraclito 45 es inconmensurable con la parte psicols-
gica de A: este fragmento suspende las reglas que son necesarias
para constituir individuos y acaba con todos los hechos-A que se
refieren a individuos (los fenémenos correspondientes a tales
hechos pueden, desde luego, persistir durante un tiempo conside-
rable ya que no todos los cambios conceptuales llevan a cambios
en la percepcidn, y existen cambios conceptuales que nunca dejan
rastro en las apariencias®!; sin embargo, estos fenémenos ya no
pueden ser descritos en la forma usual y no pueden, en consecuen-
cia, considerarse como observaciones de «hechos objetivos» usuales).

Early Form of Tragedy, Cambridge, 1965, 40 ss. La actitud opuesta, que descubre
al seguro y ya algo engreido ciudadano de B, estd expresada por Siménides, quien
contesta a la cuestion de por qué los Tesalianos no fueron engaiados por él,
diciendo: «Porque eran demasiado estupidos». Plutarco, De aud. poet., 150.

40 Capitulo 12, texto correspondiente a nota 206,

44l Este hecho es subestimado por Hanson, quien parece esperar que todo
cambio conceptual importante habréd de moldear inmediatamente nuestras percep-
ciones. Para detalles, cf. nota 52 y texto correspondiente de mi «Reply to Criti-
cism», Boston Studies in the Philosophy of Science, vol. 11, New York, 1965.



TRATADO CONTRA EL METODO 265

Obsérvese el caracter tentativo y vago de esta explicacién de
«inconmensurable» y la ausencia de terminologia logica. La razén
de la vaguedad ya ha sido explicada (items 3 y 4 anteriores). La
ausencia de la logica se debe al hecho de que nos hemos ocupado
de fendmenos que quedan fuera de su dominio. Mi propdsito es
encontrar una terminologia para describir ciertos fenémenos histo-
rico-antropologicos complejos, que se comprenden sélo de modo
imperfecto, mas que definir propiedades de sistemas légicos que
estén especificadas con detalle. Términos como «principios univer-
sales» y «suspender» han sido propuestos por suponer que resumen
informacion antropolégica de forma muy parecida a como la expli-
cacion que da Evans-Pritchard del tiempo Nuer (texto correspon-
diente a nota 406) resume la informacién antropoldgica de que
dispone el autor. (Cf. también la breve discusién del item 3 ante-
rior). La vaguedad de la explicacion refleja la incompletud vy
complejidad de la materia e invita a su articulaciéon por medio de
una investigacion posterior. La explicacion ha de tener algin
contenido, de otro modo seria initil. Pero no debe tener demasiado
contenido, si no tendriamos que revisarla cada dos lineas.

Obsérvese ademas que por «principio» no entiendo simplemente
un enunciado tal como «los conceptos se aplican cuando se cumplen
un namero finito de condiciones», o «el conocimiento es la enume-
racion de elementos discretos que forman agregados paratacticos»,
sino ¢f hdbito gramatical correspondiente al enunciado. Los dos
enunciados que acabo de citar, describen el hibito de considerar
un objeto como dado cuando la lista de sus partes ha sido
presentada por completo. Este habito queda suspendido (aunque
no contradicho) por la conjetura de que incluso la lista mas
completa no agota un objeto; queda también suspendido (pero
tampoco esta vez contradicho) por una busqueda incesante de
nuevos aspectos y nuevas propiedades. (Por ello no es factible
definir la «inconmensurabilidad» por referencia a enunciados)*2
Si se suspende el habito, entonces los objetos-A quedan suspen-
didos con él: no es posible examinar objetos-A mediante un
método de conjeturas y refutaciones que no tiene fin.

(Como se supera la «irracionalidad» del periodo de transicion?
‘Se supera en la forma usual (Cf. item 8 anterior), i. e. por la

2 Esta afirmacion responde a una critica en la nota 63 del articulo de Shapere
en Mind and Cosmos, Pittsburgh, 1966. Las clasificaciones obtenidas por los
principios son «ocultas» en el sentido de Whorff.



266 PAUL FEYERABEND

resuelta produccion de absurdos hasta que el material producido
sea lo bastante rico como para permitir a los rebeldes descubrir, y
a todos los demas aceptar, nuevos principios universales. (No es
necesario que semejante descubrimiento consista en establecer los
principios en forma de enunciados claros y precisos). La locura se
convierte en cordura con tal que sea suficientemente rica y regular
para funcionar como base de una nueva concepcién del mundo. Y
cuando eso ocuITe, nos encontramos con un nuevo problema:
como puede compararse el punto de vista antiguo con el nuevo?

Por lo que levamos dicho, resulta obvio que no podemos
comparar los contenidos de A 'y de B. Los hechos-A y los hechos-
B no pueden colocarse unos al lado de otros, ni siquiera en la
memoria: representar hechos-B significa suspender los principios
asumidos en la construccion de hechos-A. Todo lo que podemos
hacer es dibujar grabados-B de hechos-A en B, o introducir enun-
ciados-B de hechos-A en B. Lo que no podemos hacer es emplear
enunciados-A de hechos-A en B. Tampoco es posible traducir el
lenguaje A al lenguaje B. Esto no significa que no podamos
examinur y discutir los dos puntos de vista; pero esta discusiéon no
puede llevarse a cabo en términos de cualesquiera relaciones
logicas (formales) entre los elementos de A y los elementos de B.
Dicha discusidon tendra que ser tan «irracional» como el discurso
de aquéllos que hacen intento de abandonar A.

Ahora bien, me parece que la relacién entre, por ejemplo, la
mecdénica clasica (interpretada realisticamente) y la mecénica cuan-
tica (interpretada segin el punto de vista de Niels Bohr), o la
relacion entre la mecdnica newtoniana (interpretada realisticamente)
y la teoria general de la relatividad (también interpretada realis-
ticamente) es, en muchos aspectos, semejante a la relacion entre la
cosmologia A y la cosmologia B. (Existen, desde luego, diferen-
cias importantes; por ejemplo, la transicion moderna ha dejado
inalterados las artes, el lenguaje ordinario y la percepcién). En
efecto, todo hecho de la mecanica de Newton presupone que las
formas, las masas, los periodos, sélo cambian por interacciones
fisicas y esta presuposicion es suspendida por la teoria de fa relati-
vidad. De modo similar, la teoria cudntica constituye los hechos de
acuerdo con las relaciones de incertidumbre que estin suprimidas
en el planteamiento clasico.

Concluyo este capitulo repitiendo los resultados obtenidos en
forma de tesis. Las tesis pueden considerarse como resimenes de



TRATADO CONTRA EL METODO 267

material antropolégico relevante para la elucidacién, de acuerdo
con los items 3 y 4 anteriores, de los términos del significado y de
la nocion de inconmensurabilidad.

La primera tesis es que existen sistemas de pensamiento (ac-
cion, percepcion) que son inconmensurables.

Repito que se trata de una tesis histérica (antropolégica) que
debe apoyarse en evidencia histérica (antropolégica). Para detalies
cf. los items 2 al 7 anteriores. El sistema A y el sistema B nos
proporcionan un ejemplo.

Siempre es posible, desde luego, sustituir un sistema que
parece extrafio e incomprensible, cuando se contempla desde el
punto de vista de la ciencia occidental, por otro sistema que sea
similar a alguna porcién del sentido comin occidental (pertenezca
0 no a la ciencia), o que sea algo asi como una tosca anticipacion
de dicho sentido comiin, 0 como un fantéstico cuento de hadas. La
mayor parte de los primeros antropélogos falsearon de esta manera
el objeto de su estudio, y asi pudieron dar facilmente por supuesto
que el lenguaje inglés (o el aleman, latin o griego) era bastan-
te rico para representar y comprender el mito mds extrafio. Los
diccionarios antiguos expresan de manera muy directa esta creen-
cia, pues encontramos en ellos definiciones sencillas de todos
los términos «primitivos» y explicaciones sencillas de todas las
nociones «primitivas». Desde entonces hasta aqui se ha visto claro
que los diccionarios y las traducciones constituyen formas pésimas
de introducir los conceptos de un lenguaje que no esté estrecha-
mente relacionado con el nuestro propio, o las ideas que no
encajen con los modos occidentales de pensamiento*?. Tales len-

3 La observacion de Lakatos (‘Falsification’, op. cit., 179, nota 1) referente a
que «podemos convertir» puntos de vista incomparables en puntos de vista compa-
rables usando «un diccionario», refleja todavia la actitud de los antropologos
antiguos. Lo mismo ocurre con la observacion de Giedymin cuando afirma que
«dos lenguajes cualesquiera y dos teorias cualesquiera pueden transformarse en
logicamente comparables» (British Journal for the Philosophy of Science, vol. 21,
1970, 46), exceptuando que Giedymin anade la condicion de «si no se imponen
restricciones a la existencia del vocabulario y a las reglas del significado». En el
caso de la antropologia tenemos, desde luego, una restriccion importante, a saber:
mantenerse lo mas cerca que sea posible del lenguaje que es hablado por cierta
tribu. En filosoffa de la ciencia, la situacion es exactamente fa misma. Lo que
queremos es descubrir los principios del cambio cientifico. Es decir, queremos
descubrir como se relaciona la teoria de Newton, en la forma en que se encontraba
disponible hucia 1900 (cuando Einstein estaba buscando principios fisicos generales
que pudieran mantenerse en medio del cataclismo de las ideas clasicas), con la
relatividad tal v como era concebida por Einstein; pero no deseamos saber como
se relacionan entre si distintas versiones alteradas tanto de Newton como de



268 PAUL FEYERABEND

guajes han de aprenderse desde el principio, como un nifio aprende
palabras, conceptos y apariencias* («apariencias» porque las cosas
y las superficies no estan meramente «dadas», sino que son «lefdas»
de ciertas formas; diferentes formas alcanzan preponderancia segiin
diferentes ideologias). No debemos exigir que el proceso de apren-
dizaje esté estructurado de acuerdo con las categorias, leyes y
percepciones que ya nos son familiares. Precisamente, una forma
de aprendizaje «sin prejuicios» es la que se suponc ha de conseguir
un estudio de campo. Al pasar del estudio de campo a sus propias
concepciones y a su lenguaje propio, por ejemplo el inglés, el
antropélogo comprueba a menudo que se hace imposible una
traduccion directa y que sus puntos de vista y los punrtos de vista
de la cultura a que pertenece, son inconmensurables con las ideas
«primitivas» que ¢l ha empezado a comprender (o también, puede
haber coincidencia en algunas partes e inconmensurabilidad en
otras). Naturalmente, el antropologo quiere ofrecer una explicacion
de estas ideas en inglés, pero sélo serd capaz de hacerlo si esta
dispuesto a usar términos familiares de una forma extrana y nueva.
Tal vez, incluso tenga que construir un juego de lenguaje comple-
tamente nuevo por encima de las palabras del inglés, pero sélo
serd capaz de empezar sus explicaciones cuando este juego lingiis-
tico fraya alcanzado una complejidad aceptable. Ahora sabemos

Einstein (versiones que pueden expresarse en ¢l mismo lenguaje y que, por tanto,
se mezelan imperceptiblemente una con la otra). Estoy de acuerdo con Giedymin
en que «el racionalismo como ha sido caracterizado por Popper requiere que exista
un lenguaje coman para formular el argumento critico» (p. 47). Pero mi pregunta
es si la ciencia —es decir, la sucesion de teorfas fantasticas tal y como son
concebidas por sus inventores y no el reflejo palido de este proceso en las mentes
de los 1ogicos y «racionalistass— conoce semejante lenguaje coman, y si el intento
de usar tal lenguaje no llevaria a la ciencia a un punto muerto. Para contestar a
esia pregunta debemos examinar la ciencia tal y como es, y no como parece ser
después de haber sido transformada en «racionab>. Las respuestas que de este
modo consigamos probablemente seran muy insolitas y emocionantes: los cientifi-
cos como Einstein suelen ser gente insolita y emocionante, mucho mds emocionan-
te de o que sus «comentadores» logicos pueden aspirar a ser.

+H Para una interesante diseusion de la situacion en Antropologia Social, cf.
el capitulo 4, parte 1, de E. E. Evans-Pritchard, Social Anthropology and Other
Essays. Free Press, 1964, en particular paginas 82 principio, 83 final del segundo
pardgrafo, 85; «las personas que pertenecen a culturas diferentes se fijardn en
hechos diferentes y los percibirdn de manera diferente. En la medida que esto sea
clerto, los hechos registrados en nuestro cuaderno de notas no son hechos sociales,
sino hechos etnograficos, habiéndose producido una seleccion e interpretacién de
los mismos a nivel de la observacion...». Esto mismo, por supuesto, es también
verdad de los estudios de episodios concretos de la ciencia, incluyendo aquellos
estudios que emplean un instrumental 16gico formidable.




TRATADO CONTRA EL METODO 269

que casi todos los lenguajes contienen los medios de reconstruir
grandes partes de su aparato conceptual. Sin esto, la ciencia
popular, la ciencia ficcidn, los cuentos de hadas, los cuentos sobre-
naturales y la ciencia misma, serian imposibles. Por tanto, en un
sentido amplio podemos decir que los resultados de un estudio de
campo siempre pueden expresarse en inglés. Pero ello no significa,
como algunos que se autodenominan racionalistas parecen creer,
que mi primera tesis es falsa. Semejante inferencia 'sélo podria
estar justificada si pudiera demostrarse que una representacion
correcta (y no una caricatura de diccionario) de los nuevos puntos
de vista en un idioma selecto, como el inglés, deja inalterada la
«gramaticar» de este idioma. Nunca se ha dado un prueba de este
tipo*¥ v no es probable que se encuentre nunca.

En segundo lugar, hemos visto que la inconmensurabilidad
tiene su analogo en el campo de la percepcion y que forma parte
de la historia de la percepcion. Tal es el contenido de mi segunda
tesis sobre la inconmensurabilidad: el desarrollo de la percepcion y
del pensamiento en el individuo pasa por etapas que son incon-
mensurables entre si.

Mi rercera tests afirma que los puntos de vista de los cientificos,
y en particular sus puntos de vista sobre materias basicas, son a
menudo tan diferentes unos de otros como lo son las ideologias
subyacentes a las distintas culturas. Mas atin: existen teorias cienti-

45 «El hecho es que incluso lenguajes totalmente diferentes (como el inglés y el
hopi. o ¢l chino) no son intraducibles entre si, y hay muchos hopis y muchos
chinos que han llegado a dominar el inglés muy bien», escribe Popper («Normal
Science and its Dangers», Criticism and the Growth of Knowledge, op. cit., 56).
Popper olvida que una traducciéon adecuada ha tenido que violentar siempre o bien
el inglés o bien el lenguaje traducido. Ademas, ;quién ha negado alguna vez que la
gente pueda aprender a moverse en sistemas mutuamente inconmensurables?
Exactamente la misma observacion se aplica a la indicacion de Post (p. 253 de su
ensayo) sobre que «no existen barreras de comunicacion entre teorias sucesivas al
menos desde el siglo xvi. Que la posibitidad de comunicacién no entrafna compara-
bilidad de significados (conmensurabilidad). se sigue de esta consideracion (que se
encuentra en Korner, Categorical Frameworks, Oxford, 1971, 64): dos personas,
Ay B, pueden hablar dos lenguajes inconmensurables X ¢ Y. Pero A, interpretan-
do toda sentencia de B como expresién de un enunciado de X, y B, interpretando
toda sentencia de A como expresion de un enunciado de Y, pueden moverse juntas
con ¢xito creciente dentro de cierto dominio: «Dos proposiciones. g ¥ /1, pueden
tener un contenido informativo comin para A y B aun cuando g sea incompatible
con los principios constitutivos y especificos del sistema categorial de B y aun
cuando h sea incompatible con los principios constitutivos y especificos del sistema
categorial de A». Se aconscja encarecidamente leer el libro de Korner cotejandolo
con mi cxamen de la inconmensurabilidad (que es mucho mas frustrante para los
logicos).



270 PAUL FEYERABEND

ficas que son mutuamente inconmensurables aunque en apariencia
se ocupen del «mismo objeto». No todas las teorias rivales tienen
esta propiedad y aquellas que tienen la propiedad, sdlo la tienen
mientras sean interpretadas de una forma especial, por ejemplo,
sin hacer referencia a un «lenguaje de observacion independiente».
La ilusién de que nos estamos ocupando del mismo objeto surge
en estos casos a consecuencia de una confusion inconsciente entre
dos tipos distintos de interpretacion. Utilizando una interpretacion
«instrumentalista» de las teorias, que no ve en ellas mas que
instrumentos para la clasificacién de ciertos «hechos», se saca la
impresion de que existe algin objeto comin. Haciendo uso de una
interpretacion «realista», que intenta comprender la teoria en sus
propios términos, semejante objeto parece desvanecerse aunque
subsiste un sentimiento bien definido (instrumentalismo incons-
ciente) de que dicho objeto ha de existir. Examinemos ahora como
es posible que surjan teorfas inconmensurables.

La investigacion cientifica, dice Popper, empieza con un pro-
blema, y se continda resolviéndolo.

Esta caracterizacion no tiene en cuenta que los problemas
pueden estar formulados de modo erréneo, que cabe preguntarse
acerca de propiedades de cosas y procesos que otro punto de vista
posterior declare que son inexistentes. Los problemas de este tipo
no se resuelven, sino que se disuelven y se eliminan del dominio
de la investigaciéon genuina. Constituyen ejemplos de ellos, el
problema de la velocidad absoluta de la Tierra, el problema de la
trayectoria de un electrén en un modelo de interferencia, y el
importante problema de si los incubos son capaces de tener descen-
dencia o si estan obligados a usar el semen de los hombres para ese
proposito #¢. .

El primer problema fue disuelto por la teoria de la relatividad,
que niega la existencia de velocidades absolutas. El segundo
problema fue disuelto por la teoria cuantica, que niega la existencia
de trayectorias en modelos de interferencia. El tercer problema
fue disuelto, aunque de manera mucho menos decisiva, por la
psicologia y fisiologia modernas (i. e. posteriores al siglo xvi), asi
como por la cosmologia mecanicista de Descartes.

446 Cf. Malleus Maleficarum, wrad. Summers, London, 1928, parte 11, capitulo
IV, cuestién I. La teoria se remonta a Santo Tomas de Aquino.



TRATADO CONTRA EL METODO 271

Los cambios de ontologia como los que acaban de describirse
suelen ir acompanados de campios conceptuales.

El descubrimiento de que ciertas entidades no existen puede
forzar al cientifico a redescribir los eventos, procesos y observacio-
nes que se creia que eran manifestaciones de ellas y que se descri-
bian, por tanto, en términos que suponian su existencia. (O mas
bien puede obligarle a introducir nuevos conceptos, puesto que las
palabras antiguas seguiran en uso durante un tiempo considerable).
Esto se aplica de modo particular a aquellos «descubrimientos»
que suspenden o suprimen principios universales. El «descubri-
miento» de una «materia subyacente» y de un «yo espontaneo»
son, como hemos visto, de este tipo.

Un desarrollo interesante se presenta cuando la ontologia defec-
tuosa es comprehensiva, es decir, cuando se piensa que sus
elementos estin presentes en todos los procesos de cierto dominio.
En este caso, toda descripcién en el interior del dominio debe ser
cambiada y reemplazada por un enunciado diferente (o por ningin
enunciado en absoluto). La fisica clasica constituye una ilustracién
de mi tesis. En efecto, la fisica clasica ha desarrollado una termi-
nologia comprehensiva para describir ciertas propiedades muy
fundamentales \de los objetos fisicos, tales como formas, masas,
volimenes, intervalos de tiempo, etc. El sistema conceptual aso-
ciado a esta terminologia supone, al menos segin una de sus
numerosas interpretaciones, que las propiedades son inherentes a
los objetos y que sélo cambian a consecuencia de una interferencia
fisica directa. Este es uno de los «principios universales» de la
fisica clasica. La teoria de la relatividad implica, al menos segin la
interpretacion aceptada por Einstein y Bohr, que no existen propie-
dades inherentes de la clase enumerada, que las formas, masas,
intervalos de tiempo, son relaciones que se dan entre objetos
fisicos y sistemas de coordenadas, y que pueden cambiar, sin
ninguna interferencia fisica, cuando sustituimos un sistema de
coordenadas por otro. La teoria de la relatividad suministra,
ademas, nuevos principios para la constituciéon de hechos mecénicos.
El nuevo sistema conceptual que surge de este modo, no sélo
niega la existencia del estado de cosas clasico, sino que ni siquiera
permite formular enunciados que expresen tal estado de cosas.
Dicho sistema conceptual no comparte, y no puede compartir, ni
un solo enunciado con su predecesor: suponiendo siempre que no
usamos las teorfas como esquemas clasificatorios para la ordena-



272 PAUL FEYERABEND

cidon de hechos neutrales. Si interpretamos ambas teorias de manera
realista, entonces las «condiciones formales para ser una sucesora
adecuada de una teoria refutada», que fueron establecidas en el
capitulo 15 (tiene que repetir las consecuencias satisfactorias de la
teoria antigua, negar sus consecuencias falsas, y hacer predicciones
adicionales), no pueden cumplirse y el esquema positivista del
progreso s¢ hunde junto con sus «anteojos Popperianos». Ni
siquiera la version liberalizada de Lakatos puede sobrevivir a esta
conclusidn, pues también ella supone que las clases de contenido
de teorias diferentes pueden compararse, i. e. que pueden estable-
cerse entre ellas las relaciones de inclusion, exclusion o solapa-
miento. No sirve de nada poner en conexiéon enunciados clasicos y
enunciados relativistas por medio de una hipotesis empirica. Una
hipétesis de esta clase serfa tan ridicula como el enunciado «siempre
que hay posesion por un demonio hay descarga en el cerebro», que
establece una conexion entre términos de una teoria de la epilepsia,
la teoria de la posesion, y términos «cientificos» mas recientes.
Pues, claramente, no queremos perpetuar la antigua terminologia
demoniaca, ni tomarla en serio, solo para garantizar la compara-
bilidad de las clases de contenido. Pero en el caso de la relatividad
versus mecanica clasica, ni siquiera puede formularse una hipotesis
de este tipo. Al hacer uso de términos clésicos, damos por supuesto
un principio universal que es suspendido por la relatividad, lo que
significa que es suspendido siempre que formulemos una sentencia
con la intencidn de expresar un estado de cosas relativista. Al usar
términos clasicos y términos relativistas en el mismo enunciado,
usamos y suspendemos a la vez ciertos principios universales, lo
cual es otra forma de decir que semejantes enunciados no existen:
el caso de la relatividad versus mecdnica clasica constituye un
ejemplo de dos sistemas inconmensurables. Otros ejemplos son:
teoria cuantica versus mecéanica clasica*’, la teoria del impetu

7 Bohr nos advierte (Zs. Physik, vol. 13, 1922, 144) «que la conexion asintoti-
ca» entre la teoria cudntica y la fisica clasica «tal y como se asume en el principio de
correspondencia... no entrana en absoluto la desaparicion gradual de la diferencia
entre el planteamiento tedrico cudntico de los fendmenos de radiacion y las ideas
de la electrodinamica cléasica; todo lo que se afirma es una semejanza asintdtica
entre resultados numéricos estadisticos». En otras palabras, el principio de corres-
pondencia afirma un acuerdo entre nidmeros, no entre conceptos. Segin Bohr,
este acuerdo entre nimeros ha supuesto cierta desventaja, pues «obscurece la
diferencia de principio que existe entre las leyes que gobiernan el mecanismo real
de los microprocesos y las leyes continuas del punto de vista clasico» (p. 129; cf.



TRATADO CONTRA EL METODO 273

versus mecanica newtoniana®®, materialismo versus dualismo
mente-cuerpo, etc.

Ahora bien, es posible, desde luego, interpretar todos estos
casos de una forma diferente. Shapere, por ejemplo, ha criticado
mi examen de la teoria del impetu diciendo que «el mismo New-
ton no es perfectamente claro respecto a la cuestion de si el movi-
miento inercial exige una causa»*’. Ademas, Shapere ve «un
gran numero de... semejanzas y continuidades» desde Aristoteles a
Newton, donde yo veo inconmensurabilidad%®. La primera objecion
se puede rechazar de modo muy facil: a) haciendo referencia a la
formulacién de la primera ley del movimiento de Newton —«cor-
pus omne perseverare in statu quiescendi vel movendi uniformiter
in directum...-— que considera el movimiento como un estado mas
que como un cambio™®; b) mostrando que la nocién de impetu se
define de acuerdo con una ley que ha sido suspendida por Newton
y que por tanto cesa como principio para constituir hechos (esta
demostracion aparece con cierto detalle en mi examen del caso).
El item #) tiene en cuenta ademas la segunda objecion: es cierto
que los sistemas inconmensurables y los conceptos inconmensura-
bles pueden e¢xhibir muchas similitudes estructurales, pero este
rasgo no elimina el hecho de que los principios universales de un
sistema quedan suspendidos por el otro sistema. Es este hecho el
que establece la inconmensurabilidad a pesar de todas las simili-
tudes que se puedan descubrir.

Shapere (y otros después de él) han intentado mostrar ademas

también Atomic Theory and the Description of Nuture, Cambridge, 1932, 85 y 87
ss.). Por tanto, Bohr ha insistido repetidas veces en que «el principio de corres-
pondencia ha de considerarse como una ley puramente tedrico-cuantica que no
puede de ningin modo disminuir el contraste entre los postulados [de la existencia
de estados estacionarios y el postulado de transicion] y la teoria electromagnética»
(Ibid., 142, nota). Las dificultades que surgen por ¢l olvido de esta situacién han
sido expuestas muy claramente por el difunto N. R. Hanson en Patterns of
Discovery, op. cit., capitulo 6; cf. también mi comentario en Phil. Rev., vol. 69, en
particular, 251. Estas dificultades no son advertidas por los resueltos racionalistas
que infieren continuidad de conceptos a partir de la existencia de aproximaciones;
cf. el ensayo de Popper en Criticism, op. cir., 57.

“8 Cf. mi examen de la teoria del impetu en Minnesota Studies in the Philosophy
on Science, op. cit., vol. 3.

+HY «Meaning and Scientific Change», en Mind and Cosmos, ed. Colodny,
Pittsburgh, 1966, 78.

B0 Loc. cit.

1 Cf. A. Koyré, «The Significance of the Newtonian Synthesis», en Newtonian
Studies, L.ondon, 1965, 9 ss.



274 PAUL FEYERABEND

que las teorias inconmensurables no es que sean raras, sino que
constituyen una imposibilidad filoséfica. Vuelvo ahora a la discusion
de estos argumentos.

Ya he dicho que el cambio cientifico puede conducir a una
sustitucion de enunciados en un cierto dominio y que la sustitucion
puede ser comprehensiva cuando se trata de ideologias compre-
hensivas. Esta sustitucion puede afectar no sélo a las teorias sino a
enunciados observacionales y a las interpretaciones naturales (ver
la discusion de Galileo). Ahora bien, semejante adaptacion de la
observacion a la teoria (y éste es el sentido de la primera objecion),
elimina a menudo los informes observacionales contlictivgs y salva
la nueva cosmologia de una manera ad hoc. Ademds, surge enton-
ces la sospecha de que las observaciones que se interpretan en
términos de una nueva teoria ya no pueden utilizarse para refutar
esa teoria. No es dificil responder a estos puntos.

Por lo que respecta a la objecidon, permitaseme seinalar de
acuerdo con lo que se ha dicho antes (cf. capitulos 5 y 6), que una
inconsistencia entre teoria y observacion puede revelar una defi-
ciencia de la terminologia observacional (e incluso de nuestras
sensaciones), de modo que resulta completamente natural cambiar
esta terminologia, adaptarla a la nueva teoria, y ver qué pasa.
Semejante cambio da lugar, y debe dar lugar, a nuevos temas
auxiliares (hidrodinamica, teoria de los cuerpos solidos, la 6ptica
en el caso de Galileo) que pueden mas que compensar la pérdida
de contenido empirico. Y con respecto a la sospecha*?, debemos
recordar que la predicciones de una teoria dependen de sus postu-
lados (y de las reglas gramaticales asociadas), asi como de las
condiciones iniciales, mientras que el significado de las nociones
«primitivas» solo depende de los postulados (y de las reglas
gramaticales asociadas). En aquellos raros casos, sin embargo, en
los que una teoria entrana ciertas afirmaciones sobre posibles
condiciones iniciales*3, podemos refutarla con la ayuda de informes
de observacion autoinconsistentes tales como: «el objeto A no se
mueve siguiendo una geodésica», el cual, si se analiza de acuerdo

452 Esta sospecha fue expresada por el profesor Hempel en una discusién en el
Minnesota Center for the Philosophy of Science, cf. Minnesota Studies, vol. 1V,
Minneapolis, 1970, 236 ss.

453 Esto es lo que parece ocurrir en algunas versiones de la teoria general de la
relatividad, cf. Einstein - Infeld - Hoffmann, Ann. Math., vol. 39, 1938, 65, y Sen,
op. cit., 19 ss.



TRATADO CONTRA EL METODO 275

con la explicacion de Einstein-Infeld-Hoffmann, se lee: «la singu-
laridad « que se mueve siguiendo una geodésica no se mueve
sigutendo una geodésica».

La segunda objecion critica una interpretacién de la ciencia
que parece ser necesaria para que se produzca la inconmensura-
bilidad. Ya he senalado que la cuestién «;Son inconmensurables
dos teorias comprehensivas particulares, tales como la mecénica
celeste clasica y la teoria especial de la relatividad?$ no es una
pregunta completa. Las teorias pueden interpretarse de maneras
diferentes. Seran conmensurables en unas interpretaciones, incon-
mensurables en otras. El instrumentalismo, por ejemplo, hace
conmensurables todas aquellas teorias que estan ligadas al mismo
lenguaje observacional y son interpretadas sobre su base. Un
realista, por otra parte, pretende dar una descripcion unificada,
tanto de las materias observables como de las no observables, y
utilizara para ese propdsito los términos mas abstractos de cual-
quier teoria que esté considerando®. El realista utilizara tales
términos, o bien para dar significado a sentencias observacionales,
O para sustituir su interpretacion habitual. (Por ejemplo, utilizara
las ideas de la teoria especial de la relatividad con objeto de
sustituir la intetpretacién clasica habitual de los enunciados coti-
dianos sobre formas, series temporales, ctc.). Contra esto, casi
todos los empiristas han senalado que los términos tedricos reciben
su interpretacion al ser puestos en conexién con un lenguaje obser-
vacional preexistente, o con otra teoria que haya sido ya puesta en
conexién con uno de esos lenguajes observacionales. Asi Carnap
afirma, en un pasaje que he citado antes*>, que no hay «ninguna
interpretacion independiente para L. [el lenguaje en cuyos términos
se formula cierta teoria o cierta concepcién del mundo]. El sistema
T [los axiomas de la teoria y las reglas de derivacion] es en si

¥4 Esta consideracion ha sido elevada a principio por Bohr y Rosenfeid, Kgl.
Danske Videnskab, Selskab Mat.-Phs. Medd., vol. 12, nam. 8, 1933, y, mas
recientemente, por Marzke y Wheeler en «Gravitation and Geometry 1», op. cit.,
48: «Toda teoria deberia proporcionar en y por si misma sus propios medios para
definir las cantidades con las que trata. Segin este principio, la relatividad general
clasica deberia admitir graduaciones de espacio y tiempo que estén completamente
libres de toda referencia a [objetos que son externos] a ella, tales como bastones
rigidos, relojes inerciales, o relojes anatomicos [que implican] el quantum de
accion». Sus términos deberian ademas estar libres de la contaminacién de concep-
tos observacionales que pertenecen a una etapa anterior, y mds primitiva, del
conocimiento.

5 Ver nota 215 del capitulo 12.



276 PAUL FEYERABEND

mismo un sistema de postulados no interpretados. Sus términos...
reciben sdlo una interpretacién indirecta e incompleta por el hecho
de que algunos de ellos estan puestos en conexién por medio de
reglas [de correspondencia] C con los términos observacionales...».
Pero si los términos tedricos no tienen «interpretacion indepen-
diente», entonces no pueden emplearse para corregir la interpreta-
cion de los enunciados observacionales, que es la tnica fuente de
su significado. De lo que se sigue que el realismo, como se
describe aqui, es una doctrina imposible y que la inconmensurabi-
lidad no puede surgir mientras nos mantengamos dentro de los
limites del método cientifico «correcto» (i. e. empirista).

La idea rectora que s¢ encuentra detrds de esta muy popular
objecidn es la de que los lenguajes nuevos y abstractos no pueden
introducirse de una forma directa, sino que primero han de ser
conectados con un idioma observacional ya existente, y presumi-
blemente estable 4. .

Esta idea rectora se refuta inmediatamente sefialando el modo
como los ninos aprenden a hablar —ciertamente no empiezan

43 Un principio ain mas conservador se usa a veces al discutir la posibilidad de
lenguajes con una logica diferente a la nuestra: «Toda presunta nueva posibilidad
ha de poder ajustarse a, o ser entendida en términos de, nuestro actual aparato
conceptual o hngiistico». B. Stroud, «Conventionalism and the Indeterminacy of
Translations», Synthése, 1968, 173. La idea de que un lenguaje nuevo ha de
aprenderse con la ayuda de un lenguaje observacional estable procede de la
tradicion empirica, y en particular de los puntos de vista sobre la reconstruccion
logica que surge en el Circulo de Viena. Scgin este punto de vista, el contenido
empirico de una teoria {0 de algin idioma comin) se descubre indagando qué
porcion de la teoria (o del idioma) puede traducirse a un lenguaje ideal, cuyas
caracteristicas empiricas pueden establecerse con facilidad. Las teorias se conside-
ran significativas solo en la medida que pueda llevarse a cabo una traduccién de
este tipo. Basandose en estos puntos de vista, era natural intentar unir la adquisi-
cion de un nuevo lenguaje al lenguaje ideal elegido. Sin embargo, pronto se vid
claro que los lenguajes ideales no son faciles de obtener y que incluso los primeros
pasos, de cardcter muy elemental, estan rodeados por problemas que son comple-
tamente ajenos a la fisica. Ademas, el concepto de las «bases» elegidas para la
reconstruccion tenia que enriquecerse de modo gradual para hacer frente a la
intersubjetividad de los términos cientificos. Una serie de desarrollos de este tipo,
pocos de los cuales han sido comprendidos con claridad o tan siquiera reconocidos,
llevaron después a la sustitucion gradual de la idea de reconstruccién por la idea de
interpretacion y desde aqui a la idea de ensefiar o aprender un lenguaje (cf. la
penetrante critica de Hempel de la situacion actual en Minnesota Studies, vol. 4,
Minneapolis, 1970, 162ss.). Este desarrollo, con sus errores y omisiones, con su
deslizamiento gradual desde una posicién a otra, es ignorado por J. Giedymin
(BJPS, 22, 1971, 40 ss.) quien me critica por tenerlo en cuenta. La ignorancia de
Giedymin no es sorprendente, pues rehusa explicitamente a tomar en serio la
historia (BJPS, 21, 1970, 257).



TRATADO CONTRA EL METODO 277

desde un lenguaje observacional innato— y el modo como los
antropdlogos y lingiiistas aprenden el lenguaje desconocido de una
tribu recién descubierta.

El primer ejemplo ya ha sido descrito brevemente. En el
segundo ejemplo vemos que lo que en antropologia €s anatema, y
por muy buenas razones, constituye todavia un principio funda-
mental para los representantes contemporaneos de la filosoffa del
Circulo de Viena. Segiin Carnap, Feigl, Nagel, Hempel y otros, los
términos de una teoria reciben su interpretacion de un modo
indirecto, al ponerlos en relacion con un sistema conceptual dife-
rente que es, 0 una teoria mas antigua o un lenguaje observacional®’.
Las teorias mas antiguas o los lenguajes observacionales no se
adoptan debido a su excelencia tedrica (y posiblemente no puedan
serlo: las teorfas antiguas por lo general estdn refutadas). Se adoptan
porque son «empleadas por una cierta comuntdad lingiistica como
medio de comunicacion»*®. Segiin este método, la frase «tener
una masa relativista mucho mayor que...» se interpreta parcial-
mente poniéndola primero en conexiéon con algunos términos
prerrelativistas (términos clasicos, términos del sentido comun)
que son «cominmente entendidos» (presumiblemente como resul-
tado de previa ensefianza en conexion con métodos de pesar poco
afinados), y se utiliza sélo después de que tal cenexion ha dado a
la frase un contenmido mas o menos definido.

Este procedimiento, cuya aplicacion puede incluir un aparato
logico formidable y que por ello se considera a menudo como el
dernier ori de la verdadera filosofia de la ciencia, es todavia peor
que ¢l requisito, en otro tiempo muy popular, de aclarar los puntos
dudosos traduciéndolos al latin. Pues, mientras que el Latin era
elegido por su precision y claridad, y también porque era concep-
tualmente mas rico que los idiomas vulgares que evolucionaban
lentamente %, mientras era elegido por una razon tedrica, la elec-

457 Para lo que sigue, cf. ademds mi recension del libro Structure of Science, de

Nagel, en el British Journal for the Philosophy of Science, vol. 6, 1966, 237-49.

8 Carnap, op. cit., 40; cf. también Hempel, Philosophy of Matural Science,
New York, 1966, 47 ss. (Existe trad. castellana en Alianza Universidad).

439 Por esta razon Liebniz consideraba el aleman de su tiempo y especialmente el
alemdn de los artesanos como lenguaje observacional perfecto, mientras que el
latin, seguin él, estaba ya demasiado contaminado por nociones teoricas. Ver su
«Unvergreifliche Gedancken, betreffend die Ausuebung und Verbesserung der
Teutschen Sprache», Wissenschaftliche Beihefie zur Zeitschrift des allgemeinen
deutschen Sprachvereins, 1V. Reihe, Heft 29, Berlin, 1907, 292 ss.



278 PAUL FEYERABEND

cién de un lenguaje observacional o de una teoria mas antigua, se
debe al hecho de que ya es «comprendido previamente»: se debe a
su popularidad. Ademas, si los términos prerrelativistas, que estan
considerablemente alejados de la realidad (especialmente a la vista
del hecho de que proceden de una teoria incorrecta basada en una
ontologia inexistente), pueden ensefiarse ostensivamente, por
ejemplo, con ayuda de métodos de pesar poco afinados (y hay que
suponer que pueden ensefarse asi, ya que si no se hunde inme-
diatamente todo el esquema), entonces ;por qué no introducir los
términos relativistas directumente y sin la asistencia de los térmi-
nos de algun otro idioma? Por dltimo, es de sentido comun que la
ensefianza, o el aprendizaje, o la interpretacion de lenguajes
nuevos y desconocidos no deben estar contaminados con material
externo. Los lingiiistas nos recuerdan que una traduccion perfecta
no es nunca posible, aun cuando empleemos definiciones contex-
tuales complejas. Esta es una de las razones de la importancia del
trabajo de campo, en el que los nuevos lenguajes se aprenden
desde el principio, y con la exclusién, por inadecuada, de cualquier
otra explicacion que se apoye en una traduccion total o parcial. Sin
embargo, justamente lo que es anatema en lingiistica se da por
supuesto en los empiristas logicos: un mitico «lenguaje observa-
cional» sustituye ahora al inglés de los traductores. Comencemos
también en este dominio un trabajo de campo, y estudiemos el
lenguaje de las nuevas teorias no en las fabricas de definiciones
que emplean el modelo del doble lenguaje, sino en compafia de
aquellos metafisicos, fisicos, dramaturgos y cortesanos que han
construido nuevas concepciones del mundo. Con esto acaba mi
discusién del principio rector subyacente a la segunda objecion
contra el realismo y contra la posibilidad de teorias inconmensu-
rables.

Una tercera objecion consiste en senalar la*existencia de expe-
rimentos cruciales que refutan una de las dos presuntas teorias
inconmensurables y confirman la otra. Por ejemplo, el experimento
de Michelson-Morley, la variacion de la masa de las particulas
clementales, el efecto Doppler transversal, se dice que refutan la
mecdnica cldsica y confirman la relatividad. La respuesta a este
problema tampoco resulta dificil. Adoptando el punto de vista de
la relatividad, encontramos que los experimentos, que desde luego
serdan descritos ahora en términos relativistas y haciendo uso de
las nociones relativistas de longitud, duracién, masa, velocidad,



TRATADO CONTRA EL METODO 279

etc. *Y, son relevantes para la teoria, y encontramos ademés que
apoyvan la teoria. Si adoptamos la mecénica clsica (con o sin éter)
encontramos a su vez que los experimentos, que se describen
alora en los muy diferentes términos de la fisica cldasica (i. e. mas
o menos en la forma en que fueron descritos por Lorentz) son
relevantes, pero también descubrimos que socavan (la conjuncion
de la electrodinamica y) la mecanica clasica. ;Por qué habria de
ser necesario poseer una terminologia que nos permitiera afirmar
que es el mismo experimento el que confirma una teoria y refuta la
otra? Pero ;no hemos empleado nosotros mismos tal terminologia?
Bien, en primer lugar seria facil, aunque algo laborioso, expresar
lo que se dijo hace un momento sin asumir la identidad. En
segundo lugar, la identificacion no es, desde luego, contraria a mi
tesis, porque no estamos ahora wsando los términos de la relatividad
o de la fisica cliasica como se hace en una contrastacion, sino que
nos estamos refiriendo a ellos y a su relacién con el mundo fisico.
El lenguaje en el que se lleva a cabo este discurso puede ser
clasico, o relativista o Vuda. No es bueno insistir en que los cien-
tificos actian como si la situacion fuese mucho menos complicada®'.
Si actuan de ese modo, entonces, 0 son instrumentalistas (véase
mds arriba}, o estan equivocados: muchos cientificos estan hoy dia
interesados en foérmulas, mientras que yo examino interpretaciones.
También es posible que estando familiarizados a la vez con ambas
teorias, los cientificos vayan de aca para alld entre ellas y con tal
rapidez que parezca que permanecen dentro de un dnico universo
de discurso.

(Esta ultima observacion, dicho sea de paso, tiene en cuenta
ademas la objeciéon de que «la transicion desde la teoria de la
gravedad de Newton a la teoria de Einstein no puede constituir un
salto irracional» porque fa teorfa de Newton «se deriva de la de
Einstein» como una excelente aproximacion *2. Los buenos pensa-
dores pueden dar saltos con bastante rapidez y la continuidad de
las relaciones formales no entrana la continuidad de las interpre-
taciones, como cualquiera que esté familiarizado con la famosa

0 Para ejemplos de descripciones de este tipo, cf. Synge, «Introduction to
General Relativity», seccion I, en Relativity, Groups, and Topology, ed. de Witt
and Witt, 1964. Para una forma adn mas elegante de introducir la relatividad, cf.
Bondi, Assumption and Myth in Physical Théory, Cambridge, 1967, 29 ss. (los
calculos-k).

46! Como hace Popper, op. cit., 57.

462 Popper, op. cit.



280 PAUL FEYERABEND

«derivacion» de la ley de la gravedad a partir de las leyes de
Kepler, esta obligado a saber actualmente).

También se dice que al admitir la inconmensurabilidad en la
ciencia, ya no podemos decidir si una nueva concepcion explica lo
que se supone que explica o si divaga por diferentes campos*®3.
Por ejemplo, no sabriamos si una teoria fisica recientemente
inventada continda ocupandose de problemas de espacio y tiempo,
0 si su autor no ha hecho por error una asercion biologica. Pero no
es necesario poseer tal conocimiento. Porque, una vez admitido el
hecho de la inconmensurabilidad, no surge la cuestion que subyace
a la objecidn (el progreso conceptual hace imposible con frecuen-
cia plantear ciertas cuestiones y explicar ciertas cosas; asi, ya no
podemos volver a preguntar por la velocidad absoluta de un
objeto, al menos mientras tomemos en serio la relatividad). ;Cons-
tituye esto una pérdida grave para la ciencia? ;En absoluto! El -
progreso se consiguid por ese mismo «divagar por diferentes
campos» cuya indecidibilidad ejerce ahora tan ampliamente la
critica: Aristoteles vio el mundo como un super-organismo, como
una entidad bioldgica, mientras que un elemento csencial de la
nueva ciencia de Descartes, Galileo y de sus seguidores en medicina
y biologia consiste en su perspectiva exclusivamente mecanicista.
.Han de prohibirse semejantes desarrollos? Y si no, ;qué motivo
hay para quejarse?

Una objecién muy relacionada con ésta, parte de la nocion de
explicacion o reduccion y subraya que esta nocidon presupone
continuidad de conceptos (otras nociones podrian usarse para
poner en marcha exactamente la misma clase de argumento). Para
citar un ejemplo, la relatividad se supone que explica las partes
validas de la fisica clasica, en consecuencia no puede ser inconmen-
surable con ella. La respuesta es otra vez obvia. ;Por que habria
de interesarse el relativista por la suerte de la mecanica cldsica
excepto como parte de un ejercicio de historia? S6lo hay una tarea
que pueda exigirse legitimamente a una teoria, y es que nos
ofrezca una explicacién correcta del mundo, i. e. de la totalidad de
los hechos tal y como son constituidos por sus conceptos bdsicos
propios. ;Qué tienen que ver los principios de explicacion con esta
exigencia? ;No es razonable suponer que un punto de vista como

463 Esta dificultad fue planteada por Roger Buck en una discusién habida en el
Minnesota Center, cf. Minnesota Studies, vol. 4, 232.



TRATADO CONTRA EL METODO 281

el de la mecanica clasica que ha sido encontrado defectuoso en
vartos aspectos, y que tiene dificultades con sus propios hechos
(véase mas arriba, cuando se habla de los experimentos cruciales),
no puede poseer conceptos completamente adecuados? ;No es
igualmente razonable intentar sustituir sus conceptos por los de
una cosmologia mas satisfactoria? Ademas, ;por qué habria de
cargar la nocién de explicacién con la exigencia de continuidad
conceptual? Hemos visto antes que esta nocién es' demasiado
estrecha (exigencia de derivabilidad) y tuvo que ampliarse hasta
incluir conexiones parciales y estadisticas. Nada nos impide am-
pliarla todavia mas hasta admitir, por ejemplo, «explicaciones por
equivocacion». ;

Las teorias inconmensurables pueden, pues, ser refutaduas ha-
ciendo referencia a las respectivas clases de experiencia que les son
propias; i. e. descubriendo las contradicciones internas que sufren.
{En ausencia dc alternativas conmensurables, estas refutaciones
son, sin embargo, muy débiles como puede verse por los argu-
mentos en favor de la proliferaciéon expuestos en los capitulos 2 y
3). Sus contenidos no pueden compararse, ni es posible hacer un
juicio sobre su verosimilitud excepto dentro de los confines de una
teoria particulan (recuérdese que el problema de la inconmensura-
bilidad solo surge al analizar el cambio de puntos de vista cosmo-
logicos comprefiensivos; las teorias restringidas rara vez llevan a
la necesidad de revisiones conceptuales). Ninguno de los métodos
que Carnap, Hempel, Nagel, Popper o incluso Lakatos quieren
aplicar para racionalizar los cambios cientificos puede ser aplicado,
y ¢l onico que puede aplicarse, la refutacién, es de fuerza muy
reducida. El resto son juicios estéticos, juicios de gusto, prejuicios
metafisicos y deseos religiosos, dicho brevemente, nuestros propios
deseos subjetivos: la ciencia en sus partes mas avanzadas y mas
generales devuelve al individuo una libertad que éste parece
perder cuando se introduce en sus partes mas pedestres, y enton-
ces, incluso su imagen en el «tercer mundo», el desarrollo de sus
conceptos, deja de ser «racional». Este es el altimo argumento que
nos hacia falta para mantener la conclusion del capitulo 15 (y de
todo el libro) a pesar de los ataques de los racionalistas mas
modernos y mas sofisticados.



APENDICE 5

Whortff habla de «Ideas», no de «eventos» o de «hechos», y no
siempre estd claro si aprobaria la ampliacion que hago de sus
puntos de vista. Por una parte, dice que «el tiempo, la velocidad y
la materia no son esenciales para la construccion de un cuadro
consistente del universo» (p. 216), y afirma que «recortamos la
naturaleza, la organizamos en conceptos y les atribuimos significado
del modo como lo hacemos, debido en gran parte a que tendemos
a establecer un acuerdo para organizarla de esta forma» (p. 213),
lo cual pareceria implicar que los lenguajes muy diferentes no sélo
proponen ideas diferentes para la ordenacion de los mismos hechos,
sino que proponen también hechos diferentes. El «principio de la
relatividad lingiistica» parece apuntar en la misma direccion. Este
principio afirma en términos informales «que los usuarios de
gramaticas notablemente diferentes son dirigidos por sus gramaticas
hacia tipos diferentes de observaciones y hacia evaluaciones dife-
rentes de actos de observacion que son externamente semejantes,
y, en consecuencia, dichos usuarios no son observadores equiva-
lentes, sino que deben llegar a concepciones del mundo un tanto
diferentes» (p. 221). Pero los «enunciados mas formales» (p. 221)
del principio incluyen ya un elemento distinto, pues ahora se nos
dice que «todos los observadores no son conducidos por la misma
evidencia fisica a un mismo cuadro del universo, a no ser que su
base linghistica sea similar, o pueda ser calibrada de alguna
manera» (p. 214, la cursiva es mia), lo cual puede querer decir, o
bien que observadores que usan lenguajes muy diferentes estable-
cerdn hechos diferentes en las mismas circunstancias fisicas del
mismo mundo fisico, o bien que estos observadores ordenardn
hechos similares en diferentes formas. La segunda interpretacion
encuentra cierto apoyo en los ejemplos aducidos, en los que se nos
dice que diferentes partes separadas de su significado en inglés y
shawnee «se usan para informar de la misma experiencia» (p.
208) y por los que aprendemos que «los lenguajes clasifican items



TRATADO CONTRA EL METODO 283

de experiencia de manera diferente» (p. 209); se considera la expe-
riencia como un depésito uniforme de hechos que son clasificados de
manera diferente por lenguajes diferentes. Esta segunda interpre-
tacion encuentra apoyo adicional en la descripcién que hace Whorff
de la transicién que ha tenido lugar desde la explicaciéon de los
fenémenos barométricos por mcdio del Aorror vacui hasta la teorfa
moderna: «si en algin tiempo estas sentencias [(Por qué el agua
sube por una bomba? Porque la Naturaleza tiene horror al vacio]
parecian satisfacer al logico, y sin embargo, hoy dia nos parecen
idiosincrasias de una jerga particular, el cambio que ello supone no
se produjo porque la ciencia descubriera hechos nuevos. La ciencia
ha adoptado nuevas formulaciones lingiiisticas de los hechos anti-
guos. y ahora que hemos llegado a encontrarnos como en nuestra
propia casa con el nuevo dialecto, ya no nos constrifien ciertos
rasgos del antiguo» (p. 222). Sin embargo, creo que estas formula-
ciones mas conservadoras son secundarias cuando se comparan con
la gran influencia atribuida a las categorias gramaticales y en parti-
cular a los «sistemas de parentesco» mas ocultos de un lenguaje
(pp- 68 ss.).

Algunos filosofos quizas prefieran relacionar }a incomensurabi-
lidad con el debate de lo que se ha dado en llamar «traduccién
radical». Hasta donde yo alcanzo a ver, por este camino no se va a
adelantar gran cosa. La traduccion radical constituye una trivialidad
que se desvanece en un descubrimiento filoséfico mas importante:
ni el comportamiento ni los datos observacionales de un tipo mas
subjetivo pueden determinar las interpretaciones (para este punto,
ct. mi articulo «Towards a Realistic Interpretation of Experience»,
Proceedings of the Aristotelian Society, 1958). Y la ramificacion
posterior de esta trivialidad (tal como el hipop6tamo refrigerado de
Davidson) sélo podia darse porque los filésofos lingiiistas no
parecen estar familiarizados con los problemas, las técnicas y las
objeciones al convencionalismo. Ademas, nuestro problema es un
problema de hecho histdrico y no de posibilidad l6gica.



284

PAUL FEYERABEND

Hustracion

A

Ayax y Aquiles jugando a los dados. Musco Vaticano.
(Cortesia del Museo Vaticano)



TRATADO CONTRA EL METODO 285

Hustracién B. Vaso del Cementerio de Diplon, Atenas. Mediados del siglo vl
(Cortesia de la Coleccion Mansell)



286 PAUL FEYERABEND

Hustracion C. Cratera funeraria, de Atica. hacia 750 a. C. Museo Nacional, Atenas.
(Cortesia de la Coleccion Mansell)



TRATADO CONTRA EL METODQO 287

Hustracion . Vaso con guerreros. Acropohs de Micenas, hacia 1200 a. C. Atenas.
Museo Nacional. (Cortesia de la Coleccion Mansell)



288 PAUL FEYERABEND

Hustracion E. Detalle de la llustracion C: Aurigas con carruajes.



18

Asi pues, la ciencia es mucho mds semejante al mito de lo
que cualquier filosofia cientifica estd dispuesta a reconocer.
La ciencia constituye una de las muchas formas de pensa-
miento desarrolladas por el hombre, pero no necesariamente
la mejor. Es una forma de pensamiento conspicua, estrepi-
tosa e insolente, pero solo intrinsecamente superior a las
demas para aquellos que ya han decidido en favor de cierta
ideologia, o que la han aceptado sin haber examinado sus
ventajas v sus limites. Y puesto que la aceptacion y rechazo
de ideologias deberia dejarse en manos del individuo, resulta
que la separacion de iglesia y estado debe complementarse
con la separacion de estado vy ciencia: la institucion religiosa
mads reciente, mds agresiva y mds dogmdtica. Semejante
separdcion quizd sea nuestra unica oportunidad de conse-
guir una humanidad que somos capaces de realizar, pero
que nunca hemos realizado plenamente.

La idea de que la ciencia puede, y debe, regirse segin reglas
fijas y universales, es a la vez irrealista y perniciosa. Es irrealista
porque supone una vision demasiado simple del talento de los
hombres y de las circunstancias que animan, o producen, su desa-
rrollo. Y es perniciosa porque el intento de reforzar las reglas esta
condenado a incrementar nuestra cualificaciéon profesional a ex-
pensas de nuestra humanidad. Ademas, semejante idea es perjudi-
cial para la ciencia misma porque olvida las complejas condiciones
fisicas e histdricas que influyen sobre el cambio cientifico. Convierte
la ciencia en algo menos agradable y mas dogmatico: toda regla
metodoldgica va asociada a suposiciones cosmoldgicas, de modo
que al usar la regla estamos dando por supuesto que dichas supo-
siciones son correctas. El falsacionismo ingenuo da por supuesto
que las leyes de la naturaleza son manifiestas y que no se ocultan



290 PAUL FEYERABEND

bajo irregularidades de una magnitud considerable. El empirismo
da por supuesto que la experiencia sensible refleja mejor el mundo
que el pensamiento puro. El elogio de la argumentacién da por
supuesto que los artificios de la Razén dan mejores resultados que
el juego incontrolado de nuestras emociones. Semejantes suposi-
ciones pueden ser perfectamente plausibles e incluso verdaderas.
Sin embargo, ocasionalmente, deberian ser sometidas a contrasta-
cion. Someterlas a contrastacion significa dejar de emplear la
metodologia asociada con ellas, empezar a hacer ciencia de una
manera diferente, y ver qué pasa. Los estudios de casos, como los
que hemos sefalado en capitulos anteriores, muestran que siempre
se han dado contrastaciones de este tipo, y ello nos informa contra
la validez universal de cualquier regla. Toda metodologia tiene sus
limites y la unica «regla» que sobrevive es el principio «todo
vale».

El cambio de perspectiva que aportan estos descubrimientos
conduce una vez mdas al problema, tanto tiempo olvidado, de la
excelencia de la ciencia. Este problema se plantea por primera vez
en la historia moderna porque la ciencia moderna pudo mds que sus
oponentes, aunque no los convencid. La ciencia se impuso por la
Sfuerza, no por argumentacion (esto fue especialmente cierto en
aquellas colonias donde la ciencia y la religiéon del amor fraterno se
introdujeron como la cosa mas natural del mundo, sin consultar a,
o discutirlo con, sus habitantes). Hoy dia nos damos cuenta de que
el racionalismo, por estar vinculado a la ciencia, no puede ayudarnos
en el debate entre ciencia y mito, y sabemos ademas, por investi-
gaciones de una clase completamente distinta, que los mitos son
mucho mejores de lo que los racionalistas se atreven a admitir “4,
Asi pues, nos vemos obligados a plantear la cuestién de la exce-
lencia de la ciencia. En efecto, un examen cuidadoso nos descubre
que la ciencia y el mito coinciden en muchos aspectos, que las
diferencias que creemos percibir constituyen, a menudo, fenémenos
locales que pueden suponer semejanzas en otra parte, y que las
discrepancias fundamentales son consecuencia de objetivos distin-

464 Cf. los maravillosos estudios de casos realizados por Evans-Pritchard, Griau-
le, Edith Hamilton, Jeremias, Frankfort, Thorkild Jacobsen y otros. Para un
resumen, cf. de Santillana-von Dechend, Hamlet's Mill, Boston, 1969, asi como mi
Einfiihrung in die Naturphilosophie, Braunschweig, 1974. Se trata de estudios de
casos en el sentido de Lakatos y satisfacen sus criterios mas rigurosos. Entonces,
ipor qué €l y sus camaradas racionalistas son tan recalcitrantes a aceptar sus
conclusiones?



TRATADO CONTRA EL METODO 291

tos mas que de métodos diferentes que intentan alcanzar uno y el
mismo fin «racional» (tal como, por ejemplo, el «progreso», el
aumento de contenido, o el «desarrollo»).

Para hacer ver las sorprendentes semejanzas que hay entre
mito y ciencia, examinaré brevemente un interesante articulo de
Robin Horton, titulado «African Traditional Thought and Western
Science»*3.

Horton examina la mitologia africana y descubre las siguientes
caracteristicas: la busqueda de la teoria es una busqueda de la
unidad subyacente a la complejidad aparente. La teoria sitia las
cosas en un contexto causal suministrado por el sentido comin:
tanto la ciencia como el mito cubren el sentido comin con una
superestructura tedrica. Hay teorfas con diferentes grados de abs-
traccion que se usan segun las diferentes exigencias de explicacién
que se plantean. La construccidon de teorias consiste en la disolu-
cion de objetos del sentido comin y en reunir los elementos
resultantes de forma diferente. Los modelos teéricos parten de la
analogia, pero gradualmente se alejan del ejemplar en el que se
basaba la analogia. Etc.

Estas caractcristicas, que emergen de estudios de casos no
menos cuidadosas y detallados que los que realiza Lakatos, refutan
la suposicion de que la ciencia y el mito obedecen a principios
distintos de formacion (Cassirer), de que el mito avanza sin refle-
xion (Dardel), o especulacion (Frankfort, a veces). Tampoco
podemos aceptar la idea, que se encuentra en Malinowski pero
también en los eruditos clasicos como Harrison y Cirnford, de que
el mito posee una funcidn esencialmente pragmadtica o que se basa
en el ritual. El mito es mucho mas semejante a la ciencia de lo que
cabria esperar descubrir por una discusién filosofica. Es mas seme-
jante a la ciencia de lo que el mismo Horton estd dispuesto a
admitir.

Para ver esto, consideremos algunas de las diferencias que
subraya Horton. Segin Horton, las ideas fundamentales de un
mito se consideran sagradas. Existe ansiedad ante lo de las ame-
nazas. «Casi nunca se encuentra una confesion de ignorancia» *®y
los eventos «que desafian seriamente las lineas establecidas de

65 Aparecido originalmente en Africa, vol. 37,1967, 87-155. Voy a citarlo por la
reimpresion abreviada en Max Marwick (ed.), Witchraft and Sorcery, Penguin
Books, 1970, 342 ss.

W0 fhid., 362.



292 PAUL FEYERABEND

clasificaciéon de la cultura donde ocurren» provocan una «reaccién
de tabti»*’. Las creencias basicas son protegidas por esta reaccion
asi como por la estratagema de las «elaboraciones secundarias»*8
que, en términos actuales, constituyen series de hipétesis ad hoc.
La ciencia, por otra parte, se caracteriza por un «escepticismo
radical» %%, «cuando los fracasos se hacen continuos y profundos,
se pasa inexorablemente de la defensa de la teoria al ataque de la
misma» 4%, Esto es posible debido al «caracter abierto» de la
empresa cientifica, debido al pluralismo de ideas que encierra y
debido también a que «cualquier cosa que desafie o no consiga
encajar dentro del sistema de categorias establecido no constituye
algo horroroso que hay que aislar o excluir. Por el contrario, es
considerado como un «fenémeno» fascinante, un punto de partida
y un desafio para el descubrimiento de nuevas clasificaciones y
nuevas teorias»4’l. Como puede verse, Horton conoce bien a
Popper#’2. Un estudio de campo sobre la ciencia nos descubre un
cuadro muy diferente.

Un estudio de este tipo revela que, aunque es posible que
algunos cientificos procedan en la forma descrita por Horton, la
gran mayoria de ellos siguen un sendero diferente. El escepticismo
es minimo, y va dirigido contra el punto de vista de ia oposicién y
contra las ramificaciones menores de las ideas basicas propias,
nunca contra las mismas ideas basicas*®. El ataque a las ideas
basicas provoca reacciones de tabt que no son mas débiles que las
reacciones tabi en las llamadas sociedades primitivas#™. Las
creencias bdsicas son protegidas por esta reaccion asi como por las
elaboraciones secundarias, como ya hemos visto, y cualquier cosa
que no consiga encajar dentro del sistema de categorias estableci-
do o se afirma que es incompatible con este sistema, o bien es

07 Ibid., 364.

468 Ihid., 365,

49 Ibid., 358.

A0 Loc. cit.

A7 bid., 365,

472 Ver la discusion de lo que ¢! llama «Categoria Cerrada y Categoria Abierta»
(Closed and Open Predicament) en la parte 2 de su ensayo.

473 Este es un procedimiento familiar en la brujeria africana. Cf. Evans-Prit-
chard, Witchcraft, Oracles and Magic Among The Azande, Oxford, 1937, 230,
338; cf. ademas Social Anthropology, op. cit., 99.

474 CI. las primeras reacciones contra las variables ocultas en la teoria cuantica,
la actitud hacia la astrologia, telepatia, Vudd, Ehrenhaft, Velikovsky, etc. Cf.
también la divertida historia de Koestler, The Midwife Toad, New York, 1973.



TRATADO CONTRA EL METODO 293

considerada como algo totalmente horroroso, o bien, lo que es
mas frecuente, se declara sin mds inexistente. La ciencia tampoco
esta dispuesta a erigir el pluralismo tedrico en fundamento de la
investigacion. Newton reind durante mas de 150 anos, Einstein
introdujo por poco tiempo un punto de vista mas liberal sélo para
ser sucedido por la Interpretacién de’ Copenhague. Las semejanzas
entre ciencia y mito son ciertamente asombrosas.

Pero los dos campos aun estin mas estrechamente relaciona-
dos. El dogmatismo masivo que he descrito no constituye sélo un
hecho, sino que ademas desempena una funcion importante. La
ciencia seria imposible sin él*%. Los pensadores «primitivos»
demostraron un conocimiento mas profundo de la naturaleza del
conocimiento que sus «ilustrados» rivales filésofos. En consecuen-
cla, es necesario revisar nuestra actitud hacia el mito, la religion, la
magia, la brujeria y hacia todas aquellas ideas que los racionalistas
desearian ver estirpadas de la superficie de la tierra para siempre
(sin apenas haberlas examinado; una tipica reaccion de tabu).

Hay otra razén por la que semejante revision se hace mas
apremiante. El surgimiento de la ciencia moderna coincide con la
exterminacion de las tribus no occidentales por los invasores occi-
dentales. Las tribus no sélo son exterminadas fisicamente, sino que
ademas pierden su independencia intelectual y son obligadas a
adoptar la sanguinaria religiéon del amor fraterno: el cristianismo.
Los miembros mas inteligentes reciben una bonificacion extra: son
introducidos en los misterios del Racionalismo Occidental y en la
cumbre de dicho racionalismo (La Ciencia Occidental). Ocasional-
mente esto conduce a una tensién casi insoportable con la tradi-
cion (Haiti). En la mayoria de los casos, la tradiciéon desaparece sin
dejar huellas de una argumentacion: simplemente se deviene es-
clavo tanto en el cuerpo como en la mente. Hoy dia, este desa-
rrollo esta siendo invertido de forma gradual; con gran desgana,
ciertamente, pero esta siendo invertido. Se recupera la libertad, se
redescubren las tradiciones antiguas, tanto entre las minorias de
los paises occidentales como entre las grandes masas de los conti-
nentes no occidentales. Pero la ciencia continga reinando de
modo soberano. Reina de modo soberano porque sus seguidores
son incapaces de comprender, y estan mal dispuestos a pactar

475 Esto ha sido puesto de relieve por Kuhn; ver «The Function of Dogma in
Scientific Research» en A. C. Crombie (ed.)., Scientific Change, London, 1963, 69-
347, y The Structure of Scientific Revolutions, Chicago, 1962.



294 PAUL FEYERABEND

con, ideologias distintas; porque tienen el poder de conseguir sus
exigencias, y porque emplean este poder del mismo modo que sus
antepasados emplearon su poder para imponer el Cristianismo a
los pueblos que encontraban a lo largo de sus conquistas. Asi,
mientras un americano puede elegir hoy la religion que prefiera,
todavia no le esti permitido exigir que sus hijos aprendan en la
escuela magia en lugar de ciencia. Existe una separacion entre
estado e iglesia, pero no separacion entre estado y ciencia.

Y sin embargo, la ciencia no tiene mas autoridad que cualquier
otra forma de vida. Sus objetivos no son mas importantes que los
objetivos que dirigen las vidas en una comunidad religiosa o en
una tribu cohesionada por el mito. En cualquier caso, estas comu-
nidades y tribus no tienen ningin negocio entre manos que coarte
las vidas, los pensamientos y la educacion de los miembros de una
sociedad libre donde todo el mundo deberia tener la oportunidad
de formarse su propia opinién y de vivir de acuerdo con las
creencias sociales que considere mas aceptables. Por tanto, la
separacion entre estado e iglesia ha de complementarse con la
separacién entre estado y ciencia.

No es de temer que semejante separacion conduzca al hundi-
miento de la tecnologia. Siempre habra individuos que prefieran
ser cientificos a ser los duenos de su destino y que se sometan de
buena gana a la clase de esclavitud (intelectual e institucional) mas
abyecta, suponiendo que estén bien pagados y suponiendo ademas
que haya otros individuos que examinen su trabajo y canten sus
glorias. Grecia se desarrollo y progresé porque pudo apoyarse en
los servicios de esclavos involuntarios. Nosotros nos desarrollaria-
mos y progresarfamos con la ayuda de numerosos esclavos volun-
tarios en las universidades y laboratorios que nos abastecerian de
pildoras, gas, electricidad, bombas atémicas, comidas congeladas
y, ocasionalmente, de algunos cuentos de hadas interesantes.
Tratariamos bien a estos esclavos, e incluso los escuchariamos,
pues a veces tienen algunas historias interesantes que contarnos;
pero no permitiriamos que impusiesen su ideologia a nuestros hijos
bajo la forma de teorias «progresivas» de la educacion?®. No les
permitiriamos ensefiar las fantasias de la ciencia como si fueran los
unicos enunciados factuales que existen. La mencionada separa-
cion de ciencia y estado tal vez sea nuestra Unica oportunidad de

476 Cf. apéndice 3, 206.



TRATADO CONTRA EL METODO 295

superar el febril barbarismo de nuestra época cientifico-técnica y
de conseguir una humanidad que somos capaces de realizar, pero
que nunca hemos realizado plenamente?”’. Revisemos pues, a
modo de conclusion, los argumentos que pueden aducirse en favor
de semejante procedimiento.

La imagen de la ciencia del siglo xx en las mentes de cientificos
y profanos esta determinada por milagros tecnoldgicos tales como la
television en color, los proyectiles lunares, hornos de rayos infra-
rrojos, asi como por un rumor vago aunque muy influyente, un
cuento de hadas, sobre la manera en que se producen estos
milagros.

De acuerdo con dicho cuento de hadas, el éxito de la ciencia es
el resultado de una sutil y equilibrada combinacion de inventiva y
control. Los cientificos tienen ideas y disponen de métodos espe-
ciales para mejorarlas. Las teorias cientificas han superado el test
del método y ofrecen una explicacién del mundo mucho mejor que
las ideas que no han superado el test.

El cuento de hadas explica por qué la sociedad moderna trata la
ciencia de forma especial y por qué le concede privilegios que no
disfrutan otras instituciones.

En una concepcion idealista, el estado moderno es ideologica-
mente ncutral. La religion, el mito, los prejuicios s/ tienen una
influencia, pero soélo de forma indirecta, a través de los partidos
politicamente influyentes. Los principios ideoldgicos pueden pene-
trar la estructura del gobierno, pero s6lo por medio del voto de la
mayoria, y tras una prolongada discusion de las posibles conse-
cuencias. En nuestras escuelas las religiones principales se ensenan
como fenomenos historicos. Solo se ensenan como partes de la
verdad si los padres insisten en un modo mas directo de instruc-
cion. Es responsabilidad suya decidir sobre la educacion religiosa
de sus hijos. El apoyo financiero a las ideologias no excede al
apoyo financiero concedido a los partidos y grupos privados.
Estado e ideologia, estado e iglesia, estado y mito, estan cuida-
dosamente separados.

Estado y ciencia, sin embargo, van estrechamente juntos. Se
gastan inmensas sumas en el avance y aplicacién de las ideas

477 Para las deficiencias humanistas de la ciencia, cf. «Experts in a Free Society»,
The Critic, Noviembre/Diciembre 1971, o la version alemana corregida de este
ensayo y de «Towards a Humanitarian Science» en parte Il del vol. T de mi
Ausgewdhlte Aufsdtze, Vieweg, 1974.



296 PAUL FEYERABEND

cientificas. Materias bastardas tales como la filosofia de la ciencia,
que no cuentan con un sélo descubrimiento en su favor, se apro-
vechan del boom de las ciencias. Incluso las relaciones humanas
son tratadas de manera cientifica, como se ve por los programas de
educacidn, propuestas para la reforma de las prisiones, instruccién
del ejército, etc. Casi todas las materias cientificas son materias
obligatorias en las escuelas. Mientras que los padres de un nifio de
seis anos pueden decidir que se instruya a su hijo en los rudi-
mentos del protestantismo o de la fe judaica, o incluso omitir por
completo la instruccidn religiosa, no tienen una libertad semejante
en el caso de las ciencias. Debe aprender fisica, astronomia,
historia. Estas materias no pueden ser sustituidas por la magia, la
astrologia, o por el estudio de las leyendas.

Tampoco se estdi contento con una exposicién meramente
historica de los hechos y principios fisicos (astronémicos, histori-
cos, etc.). No se dice: aulgunas personas creen que la tierra se
mueve alrededor del sol, mientras que otros conciben la tierra
como una esfera hueca que contiene el sol, los planetas y las
estrellas fijas. Lo que se dice es: la Tierra s¢ mueve alrededor del
Sol y todo lo demas es pura necedad.

Por dltimo, la manera en que se aceptan o rechazan las ideas
cientificas es radicalmente diferente de los procedimientos de
decision democritica. Aceptamos leyes cientificas y hechos cienti-
ficos, los ensefiamos en Ias ‘escuelas, 1os convertimos en base de
1mportantes ecisiones politicas, pero todo ello sin haberlo some-

tido jaméds-a otacnox‘g’”Los cientificos no se someten a votacion, o
dal'men “€s 1o que ellos dicen, y el profano, ciertamente, no

somete a los cientificos a votacion. A veces se discuten propuestas
concretas, y resulta indicado hacer una votacion. Pero el procedi-
miento no se extiende a las teorias generales y a los hechos
cientificos. La sociedad moderna es «copernicana» no porque el
copernicanismo fuese escrito en una papeleta, sometido a un
debate democratico, y luego saliese elegido por mayoria absoluta;
es «copernicana» porque los cientificos son copernicanos y porque
se acepta su cosmologia tan acriticamente como en otro tiempo se
aceptaba la cosmologia de los obispos y cardenales.

Incluso pensadores audaces y revolucionarios se someten al
juicio de la ciencia. Kropotkin quiere derribar todas las institucio-
nes existentes, pero no toca la ciencia. Ibsen llega muy lejos en el
desenmascaramiento de las condiciones de la humanidad contem-



TRATADO CONTRA EL METODO 297

poranea, sin embargo conserva la ciencia como medida de verdad.
Evans-Pritchard, Lévi-Strauss y otros han reconocido que el «Pen-
samiento Occidental», lejos de constituir una cispide unica del
desarrollo humano, esta atormentado por problemas que no se
encuentran en otras ideologias, sin embargo excluyen la ciencia de
su relativizacion de todas las formas de pensamiento. Incluso para
ellos la ciencia es una estructura neutral que contiene conocimien-
to positivo independiente de la cultura, ideologia o prejuicio.

La razén para este trato especjal concedido a la ciencia se
encuentra, por supuesto, en nuestro pequeﬁb cuento de hadas: si
la ciencia ha descubierto un método que transforma las ideas
ideoldgicamente contaminadas en teorias verdaderas y utiles, en-
tonces es que, en realidad, la ciencia no es mera ideologia, sino
una medida objetiva de todas las ideologias. Asi pues, la ciencia
no queda incluida en la exigencia de separacién entre estado e
ideologia.

Pero, como hemos visto, el cuento de hadas es falso. No existe
ningin método especial que garantice el éxito o lo haga probable.
Los cientificos no resuelven problemas porque poseen una varita
magica (una metodologia o una teoria de la racionalidad), sino
porque han estudiado un problema durante mucho tiempo, porque
conocen muy bien la situacién, porque no son demasiado torpes
(aunque esto tltimo resulta hoy dia ligeramente dudoso, dado que
casi todo el mundo puede llegar a scr cientifico), y porque los
excesos de una escuela cientifica son equilibrados casi siempre por
los excesos de otra escuela. (Ademads, los cientificos sélo rara vez
resuelven su problemas, cometen montones de errores, y muchas
de las soluciones que dan son completamente initiles). Basica-
mente, apenas existe diferencia alguna entre el proceso que con-
duce a la proclamacién de una ley cientifica nueva y el proceso que
antecede a la aprobacién de una nueva ley social: se informa, o
bien a todos los ciudadanos o a los que estan directamente inte-
resados, se reunen «hechos» y prejuicios, se discute el asunto, y
por tltimo se vota. Pero, mientras que en una democracia se hace
algin esfuerzo por explicar el proceso para que todos puedan
entenderlo, los cientificos o bien lo encubren, o lo dirigen para
hacerlo coincidir con sus intereses sectarios.

Ningiin cientifico admitird que el voto desempefia un papel en
su materia: los hechos, la l6gica, y la metodologia son los tnicos
que deciden. Esto es lo que os dice el cuento de hadas. ;Pero



298 PAUL FEYERABEND

como deciden los hechos? ;Cudl es su funcién en el avance del
conocimiento?. No podemos derivar nuestras teorias de ellos. No
podemos dar un criterio negativo afirmando, por ejemplo, que las
buenas teorias son aquellas que pueden refutarse, pero que toda-
via no han sido contradichas por ningin hecho. Un principio de
falsacion que elimine teorias porque no se conforman con los
hechos, tendria que eliminar toda la ciencia (o tendria que admitir
que partes enormes de la ciencia son irrefutables). La indicacién
de que una buena teoria explica mds que sus rivales tampoco es
muy realista. Cierto: las nuevas teorias predicen a menudo cosas
nuevas, pero casi siempre a expensas de cosas ya conocidas. Si nos
volvemos a la légica, comprobamos que incluso las exigencias mas
simples no son satisfechas por la practica cientifica, y no pueden
ser satisfechas debido a la complejidad del asunto. Las ideas que
los cientificos emplean para actualizar lo conocido y avanzar por lo
desconocido sélo rara vez se conforman a los preceptos estrictos de
la légica o de la matematica pura y el intento de hacerlas confor-
mes privaria a la ciencia de la elasticidad sin la que no se puede
conseguir progreso. Vemos que los hechos por si solos no son
bastante fuertes para hacernos aceptar, o rechazar, las teorias
cientificas, el margen que dejan al pensamiento es demasiado
amplio; la l6gica y la metodologia, por el contrario, eliminan
demasiadas cosas, son demasiado estrechas. En medio de estos
dos extremos se encuentra el dominio siempre cambiante de las
ideas y deseos humanos. Y un analisis mas detallado de los pasos
exitosos del juego de la ciencia («exitosos» desde el punto de vista
de los mismos cientificos) muestra que en realidad existe un
amplio margen de libertad que requiere una multiplicidad de ideas
y permite la aplicacion de procedimientos democraticos (papeleta-
discusion-voto), margen que se encuentra suprimido hoy dia por la
politica de la fuerza y la propaganda. Aqui es donde el cuento de
hadas de un método especial asume su funcion decisiva. Este
cuento encubre, mediante la recitaciéon de criterios «objetivos», la
libertad de decisiéon que los cientificos creativos, y el publico en
general, tienen incluso dentro de las partes mas rigidas y mas
avanzadas de la ciencia y de este modo protege a los peces gordos
(ganadores del Premio Nobel; jefes de laboratorio, de organiza-
ciones tales como AMA, o de escuelas especiales; «educadores»,
etc.) de las masas (profanos; expertos en campos no cientificos;
expertos en otros campos de la ciencia): no s6lo cuentan aquellos



TRATADO CONTRA EL METODO 299

ciudadanos que fueron sometidos a las presiones de las institucio-
nes cientificas (soportaron un largo proceso de educacion), que
sucumbieron a esas presiones (han superado los examenes), y que
ahora estan firmemente convencidos de la verdad del cuento de
hadas. De esta forma los cientificos se engafian a si mismos y a
todos los demas por lo que respecta a su profesién pero sin sufrir
ningin detrimento real: tienen mas dinero, mas autoridad, mas sex
appeal del que merecen, y los mas estipidos procedimientos y los
resultados mas estipidos en su dominio estin rodeados de una
aureola de excelencia. Ha llegado el momento de reducir su
numero y de darles una posicion mas modesta en la sociedad.

Esta amonestacion, que sélo unos pocos de nuestros contempo-
raneos bien situados estdn dispuestos a aceptar, parece estar en
contlicto con ciertos hechos simples y muy conocidos.

.No es un hecho que un médico experto esta mejor preparado
para diagnosticar y curar una enfermedad que un profano o que el
hechicero de una sociedad primitiva? ;No es un hecho que las
epidemias y las enfermedades individuales peligrosas han desapa-
recido solo con el advenimiento de la medicina moderna? ;No
estamos obligados a reconocer que la tecnologia ha hecho enormes
progresos desde el surgimiento de la ciencia moderna? y ;los
cohetes espaciales, no constituyen una prueba impresionante e
innegable de su excelencia? Estas son algunas de las preguntas que
le son lanzadas al pobre diablo que se atreve a criticar la posicion
especial de las ciencias.

Estas cuestiones s6lo consiguen su objetivo polémico si se da por
supuesto que los resultados de la ciencia, que nadie niega, se han
obtenido sin la ayuda de elementos no cientificos y que no pueden
mejorarse mediante una combinacién de tales elementos. Los
procedimientos «acientificos», como los conocimientos herbarios
de las brujas y de los charlatanes, la astronomia de los misticos, la
terapia en las sociedades primitivas, carecen absolutamente de
mérito. Sdlo la ciencia nos proporciona una astronomia ttil, una
medicina eficaz, una tecnologia fiable. Ademas, se tiene que dar
por supuesto que la ciencia debe su éxito al método correcto que
usa y no simplemente a golpes de suerte. No fue una afortunada
conjetura cosmoldgica lo que condujo al progreso, sino la manipu-
lacion correcta y cosmologicamente neutral de los datos. Estos
son los supuestos que hemos de hacer para dar a las preguntas



300 PAUL FEYERABEND

anteriores la fuerza polémica que presumen tener. Pero ni uno
solo de estos supuestos resiste un examen minucioso.

La astronomia moderna empezé con el intento de Copérnico
por adaptar las antiguas ideas de Filolao a las necesidades de las
predicciones astronémicas. Filolao no era un cientifico riguroso,
era, como hemos visto (capitulo 5, nota 72), un pitagdrico desor-
denado, y las consecuencias de su doctrina eran consideradas
«increiblemente ridiculas» por un astrénomo profesional como
Ptolomeo (capitulo 4, nota 37). Incluso Galileo, que disponia de la
version copernicana, muy superior, de las ideas de Filolao, dijo:
«Mi asombro no tiene limites cuando considero lo que Aristarco y
Copérnico fueron capaces de hacer con la razén para superar los
sentidos, de modo que, desafiando a estos ultimos, aquella se
convirtiese en duefa y senora de su creencia» (Didlogo, 328).
«Sentido» se refiere aqui a las experiencias que Aristételes y otros
habian usado para demostrar que la Tierra debe estar en reposo.
La «razén» que Copérnico opone a los argumentos aristotélicos es
la razon genuinamente mistica de Filolao combinada con una fe
igualmente mistica («mistica» desde el punto de vista de los racio-
nalistas de hoy dia) en el caracter fundamental del movimiento
circular. He mostrado ya que la astronomia moderna y la dindmica
moderna no podian haber avanzado sin este uso anticientifico de
ideas antediluvianas.

Mientras la astronomia sacaba provecho del Pitagorismo y del
amor platénico por los circulos, la medicina se aprovechaba del
conocimiento de las hierbas, de la psicologia, de la metafisica y de
la fisiologia de las brujas, comadronas, charlatanes y boticarios
ambulantes. Es bien sabido que la medicina de los siglos xviy xvil,
aunque tedricamente hipertrofica, estaba completamente desam-
parada ante la enfermedad (y permanecié en ese estado durante
mucho tiempo después de la «revolucién cientifica»). Innovadores
como Paracelso recurrieron a ideas primitivas y mejoraron la
medicina. En todas partes la ciencia se enriquece con métodos
acientificos y resultados acientificos, mientras que los procedimien-
tos que a menudo han sido considerados como partes esenciales de
la ciencia quedan completamente suspendidos o son esquivados.

Este proceso no se restringe a los primeros pasos de la historia
de la ciencia moderna. No es s6lo una consecuencia del estado
primitivo de las ciencias en los siglos xviy xvii. Incluso hoy dia la
ciencia puede aprovecharse, y de hecho lo hace, de una mezcla de



TRATADO CONTRA EL METODO 301

ingredientes acientificos. Un ejemplo que hemos examinado antes,
capitulo 4, lo constituye el renacimiento de la medicina tradicional
en la China Comunista. Cuando en los afos cincuenta los comunis-
tas obligaron a hospitales y escuelas médicas a ensefiar las ideas y
los métodos contenidos en el Yellow Emperor’s Textbook of
Internal Medicine y a emplearlos en el tratamiento de los pacien-
tes, muchos expertos occidentales (entre ellos Eccles, uno de los
«campeones del popperianismo») se horrorizaron y predijeron el
hundimiento de la medicina China. Lo que ocurrié fue exactamen-
te lo contrario. La acupuntura, la moxibustion, la diagnosis por el
pulso, han conducido a nuevos conocimientos, a nuevos métodos
de terapia, y a nuevos problemas tanto para el médico occidental
como para el chino. Y a quienes no les guste ver el estado entro-
metido en los asuntos de la ciencia, deberian recordar el con-
siderable chauvinismo cientifico: para la mayoria de cientificos
el eslogan «libertad de la ciencia» significa la libertad de adoctrinar
no so6lo a los que se asocian con ellos, sino también al resto de la
sociedad. Desde luego, no toda combinacién de elementos cientifi-
cos y no cientificos resulta satisfactoria (ejemplo: Lysenko). Pero
la ciencia tampoco resulta siempre satisfactoria. Si han de evitarse las
combinaciones porque a veces fallan el tiro, entonces también
debe evitarse la ciencia pura, si es que existe semejante cosa. (No
es la interferencia del estado lo que resulta objetable en el caso de
Lysenko, sino la interferencia rotalitaria que destruye al oponente
en lugar de permitirle seguir su propio camino).

Combinando esta observacion con la idea de que la ciencia no
posee ningiin método particular, llegamos a la conclusion de que la
separacion de ciencia y no ciencia no sélo es artificial, sino que va
en perjuicio del avance del conocimiento. Si deseamos comprender
la naturaleza, si deseamos dominar nuestro contorno fisico, enton-
ces hemos de hacer uso de rodas las ideas, de todos los métodos, y
no de una pequefa seleccion de ellos. La afirmacién de que no
existe conocimiento alguno fuera de la ciencia —extra scientiam
nulla salus— no es mas que otro cuento de hada interesado. Las
tribus primitivas disponen de clasificaciones mas detalladas de
animales y plantas que la zoologia y botanica contemporaneas,
conocen remedios cuya eficacia asombra a los médicos (aunque la
industria farmacéutica ya estd oliendo aqui una fuente nueva
de ingresos), tienen medios de influir en sus camaradas que la
ciencia consideré durante mucho tiempo como no existentes (Vu-



302 PAUL FEYERABEND

di), resuelven problemas dificiles de una forma que todavia hoy
no se comprende bien (construccién de las pirdmides; viajes de los
polinesios); en la antigua Edad de Piedra existié una astronomia
muy desarrollada e internacionalmente conocida, esta astronomia
era factualmente, asi como emocionalmente, satisfactoria, resolvia
tanto problemas fisicos como problemas sociales (no se puede
decir lo mismo de la astronomia moderna) y era contrastada de
manera muy simple e ingeniosa (observatorios de piedra en Ingla-
terra y en el Pacifico Meridional; escuelas astrondmicas en Poli-
nesia — para una exposicion mas detallada y referencias acerca de
estas afirmaciones, cf. mi FEinfiihrung in die Naturphilosophie).
Existia la domesticacion de animales, la invencién de la agricultura
rotativa, se producian nuevos tipos de plantas y se los conservaba
puros evitando cuidadosamente fecundaciones cruzadas, tenemos
inventos quimicos y tenemos un arte asombroso que puede compa-
rarse con los mejores logros del presente. Es cierto, no habia
excursiones colectivas a la Luna, pero los individuos por si solos,
despreciando grandes peligros para su alma y para su salud, se
elevaban de esfera en esfera hasta encararse finalmente con el
mismo Dios en todo su esplendor, mientras que otros se transfor-
maban en animales y volvian a ser humanos de nuevo (cf. capitulo
16, notas 248 y 249). En todos los tiempos el hombre ha ins-
peccionado su contorno con los ojos bien abiertos y una inteligen-
cia fecunda, en todos los tiempos ha hecho descubrimientos increi-
bles, y en todos los tiempos podemos aprender de sus ideas.

La ciencia moderna, por otra parte, no es en absoluto tan
dificil y tan perfecta como la propaganda cientifica quiere hacernos
creer. Materias como la medicina, o la fisica, o la biologia parecen
dificiles s6lo porque se ensefian mal, porque la ensenanza standard
esta llena de material redundante, y porque empieza demasiado
tarde. Durante la guerra, cuando el Ejército Americano necesitaba
médicos en breve plazo, de repente se hizo posible reducir la
instruccion médica a medio afio (en todo caso, los manuales de
instruccion adecuados han desaparecido hace tiempo). La ciencia
puede simplificarse durante la guerra. En tiempo de paz, el
prestigio de la ciencia exige mayor complicacién. ;Y cuéntas veces
no ocurre que el juicio orgulloso y arrogante del experto es puesto
en su justo lugar por un profano! Numerosos inventores constru-
yen maquinas «imposibles». Los juristas nos ofrecen constantes
ejemplos de un experto que no sabe lo que esta diciendo. Los



TRATADO CONTRA EL METODO 303

cientificos, particularmente los médicos llegan a menudo a resulta-
dos diferentes de modo que es responsabilidad de los parientes de
la persona enferma (o de los habitantes de un area determinada)
decidir por voto el procedimiento a seguir. ;Cuan a menudo es
mejorada y corregida la ciencia, y orientada en direcciones nuevas,
por influencias no cientificas! Es responsabilidad nuestra, es res-
ponsabilidad de los ciudadanos de una sociedad libre, o bien
aceptar el chauvinismo de la ciencia sin oposicion o superarlo
mediante la contrafuerza de la accion publica. La accién piblica
fue empleada contra la ciencia por los Comunistas de China en los
anos cincuenta, y fue empleada de nuevo, en diferentes circuns-
tancias, por algunos oponentes de la evoluciéon en la California de
los afos setenta. Sigamos su ejemplo y liberemos a la sociedad de
la sofocante custodia de una ciencia ideologicamente petrificada,
del mismo modo que nuestros antepasados nos liberaron de la
sofocante custodia de la Unica Religion Verdadera.

El camino hacia este objetivo estd claro. Una ciencia que
insiste en poseer el unico método correcto y los tnicos resultados
aceptables es ideologia, y debe separarse del estado y, en particu-
lar, del proceso de la educacién. Se la puede ensefar, pero sélo a
aquellos que hayan decidido hacer suya esta supersticion particu-
lar. Por otra parte, una ciencia que haya abandonado tales pre-
tensiones totaljtarias ya no es independiente ni autocomprensiva, y
puede ensenarse segin muchas combinaciones diferentes (el mito y
la cosmologia moderna podrian constituir una de tales combi-
naciones). Por supuesto, toda profesion tiene derecho a exigir
que sus adeptos sean preparados de una forma especial, ¢ incluso
puede exigir la aceptacion de cierta ideologia.f(Por mi parte, estoy
en contra de diluir las materias de modo que se hagan cada vez
mas similares entre si; a cualquiera que no le guste el catolicismo
de hoy dia deberia abandonarlo y hacerse protestante, o ateo, en
lugar de degradarlo mediante cambios insustanciales como la misa
en lengua vernacula). Esto es verdad de la fisica, como lo es de a
religién o la prostitucion. Pero semejantes ideologias particulares y
seme)antes habilidades particulares no tienen cabida en el proceso
de la educacion general que prepara al ciudadano para desempe-
nar un papel en la sociedad. Un ciudadano maduro no es un
hombre que ha sido instruido en una ideologia particular, como el
puritanismo o el racionalismo critico, y que ahora arrastra esta
ideologia como un tumor mental; un ciudadano maduro es una



304 PAUL FEYERABEND

persona que ha aprendido a formarse su propia opinién y que
luego ha decidido a favor de lo que piensa que es mas conveniente
para él. Es una persona que posee cierta solidez mental (no se
echa en brazos del primer cantor ideolégico que se encuentra en la
calle) y que por tanto es capaz de elegir conscientemente la
profesion que le parece mas atractiva, en lugar de ser tragado por
ella. Con el fin de prepararse a si mismo para esta eleccion,
estudiara las ideologias mas importantes como fenomenos histori-
cos; estudiard la ciencia como un fenémeno histérico y no como la
sola y unica forma razonable de acercarse a los problemas. La
estudiard junto con otros cuentos de hadas tales como los mitos de
las sociedades «primitivas», de modo que posea la informacion
necesaria para poder llegar a una decision libre. Una parte esencial
de una educacién general de esta clase consiste en familiarizarse
con los propagandistas mas famosos de todos los campos, de modo
que el alumno pueda preparar su resistencia contra toda pro-
paganda, incluida la propaganda llamada «argumento». Sélo des-
pués de un proceso de endurecimiento semejante, el ciudadano
serd requerido a que se forme su opinién sobre el debate racio-
nalismo-irracionalismo, ciencia-mito, ciencia-religién, etc. Su
decisién en favor de la ciencia —suponiendo que elija la ciencia—
sera entonces mucho mas «racional» de lo que es hoy dia cualquier
decision en favor de la ciencia. En todo caso, la ciencia y las
escuelas habran de estar tan cuidadosamente separadas como lo
estan hoy dia la religion y las escuelas. Los cientificos, desde
luego, participaran en las decisiones gubernamentales, pues todo el
mundo participa en tales decisiones. Pero no les sera concedida
una autoridad por encima de los demas. El voto de todos los
interesados es quien decide los debates fundamentales tales como
los métodos de ensefianza a usar, o la verdad de las creencias
basicas tales como la teoria de la evolucion, o la teoria cuantica, y
no la autoridad de los peces gordos que se ocultan detrds de una
metodologia inexistente. No hay nada que nos obligue a temer que
semejante forma de ordenar la sociedad habri de conducir a
resultados indeseables. La ciencia misma emplea el método de la
papeleta, la discusién y el voto, aunque sin la comprensién clara
de su mecanismo y de una forma fuertemente sesgada. Sin embar-
go, la racionalidad de nuestras creencias se vera, a buen seguro,
considerablemente incrementada.



INDICE DE NOMBRES

Abbé, E., 126n.

Abraham, M., 23n.

Achinstein, P., 245n.

Agatarcos, 242.

Akiba, Rabbi, 178.

al-Farghani, 97.

Alhazen, 121.

Ames, A., 118n.

Anaximandro, 41, 239.

Anaximenes, 71n.

Aquino, Santo Tomas de, 270n.

Aristarco, 39, 87, 89, 300.

Aristoteles, 18n., 33, 41, 41n., 70n.,
7in., 81, 96, 100, 106, 135n., 136,
200, 203n., 234n., 251n., 273, 280, 300.

Armitage, A., 77n.

Armstrong, D., 151.

Ashmole, B.., 222p.

Austin, J. L., 64n., 240n., 256n.

Autolico, 121n.

Ayer, A. J., 252n.

Bacon, F., 57, 57n., 60, 144, 214.
Bacon, R., 107.

Bakunin, M. A., 175n.

Barrow, 1., 43, 125n.

Baumker, C., 109n.

Beazly, J. D., 222n.

Becher, J. R., 233n.

Becker, R., 23n., 45n.
Bellarmino, R., 181, 181In.
Benedetti, G. B., 80, 81.

Benn, G., 210.

Berellus, 94n.

Berkeley, G., 43n., 125n.
Berossos, 121n.

Besso, M., 40n.

Birkenmajer, A., 82n.
Blumenberg, F., 135n., 183n.
Bohm, D., 26n.

Bohr, N., 8n., 39, 45n., 48n., 151,

170n., 196, 247, 266, 271, 272n.,
275n.
Boitzmann, L., 19n., 24n., 75.
Bondi, H., 279n.
Born, M., 40n., 192n., 211.
Bousset, W., 178n.
Brahe, T., 181.
Brecht, B., 1.
Broderick, J., 181n.
Brodsky. S. J., 44n.
Brouwer, L. E. 1., 252.
Brower, D., 39n.
Bruno, G., 33n., 77n., 82n., 99.
Bub, J., 26n.
Buchdahl, G., 89n.
Buck, R., 280n.
Bultmann, R., 31n.
Bunge, M., 99.
Burmeister, K. H., 99.
Butterfield, H., 2n.
Butts, R., 203n.

Cannon, W. H., 34n.

Cantore, E., 113n.

Carioso, 93n.

Carlos, E. S., 90n., 91n.

Carnap. R., 100, 146, 275, 277, 277n.,
281.

Cartailhac, E., 223n.

Caspar, M., 112n., 130n.

Cassint, G. D., 115n.

Cassirer, E., 299.

Castaneda, C., 178.

Cesi, Cardenal, 94n.

Cest, F., 94n.

Cicerdn, 141.

Clagett, M., 78n., 89n.

Clark, K., 218n.

Clavius, 94n., 114n., 115n.

Clemence, G., 39n.

Cohn-Bendit, D., 6n.



306

Colodny, R. G., 151n.

Colonia, Ernesto de, 114n.

Comte, A., 86n., 252n.

Cook, J. M., 48n.

Copérnico, N., 33, 36, 39, 53, 58, 70,
71, 74, 74n., 76, 78, 82, 82n., 83, 84,
85, 87, 88, 89, 89n., 92n., 93n., 97,
98, 101, 103, 121, 126n., 127, 129,
133, 139, 141, 143, 144, 145, 147, 148,
164n., 179, 182, 191, 199n., 200, 200n.,
300.

Cornford, M. F., 291.

Crew, H., 70n.

Cristina, Gran Duquesa, 87n., 93n.

Croizier, R. C., 34n.

Crombie, A. C., 92n., 293n.

Chazy, J., 39n., 40n.
Cherniss, H., 118n.-
Chiaramonti, 55.
Chiu, H. Y., 39n.
Choulant, L., 119n.
Chwalina, A., 116n.

Dardel, 291.

Da Vinci, L., 118n.

D’Elia, P. M., 115n.

Democrito, 86, 149, 200.

De Salvio, A., 70n.

De Santillana, C., 33n., 34n., 290n.

Descartes, R., 53, 54n., 105, 126n.

De Witt, B. S., 279n.

De Witt, C., 279n.

Dicke, R. L., 39n., 40.

Diehl, C., 263n.

Diels, H., 255n.

Dingler, H., 159.

Dini, P., 93n.

Di6genes de Sinope, 62.

Dirac, P. A. M., 14, 48n., 247.

Dodds, E. R., 123n., 236n., 237n.,
239n., 256n.

Donati, L., 92.

Dorling, J., 142n.

Drabkin, 1. E., 80n., 81n.

Drake, S., 38n., 80n., 83n., 90n., 93n.

Drell, S. D., 44n.

Dreyer, J. L. D., 120n.

Duhem, P., 18n., 96, 98, 133n., 176.

TRATADO CONTRA EL METODO

Diiring, I., 135n., 251.

Eccles, J. C., 301.

Edwards, P., 19n.

Ehrenfest; P., 39n., 45, 91.

Ehrenhaft, F., 23, 23n., 45, 191.

Ehrismann, T., 118.

Finstein, A.. 3, 3n., 19n., 24, 24n., 26n.,
39n., 40n., 41In., 106, 151, 165n.,
190-1, 196, 197n., 203n., 211, 268n.,
271, 275, 293.

Else, G., 263n.

Empédocles, 255n.

Enesidemo, 141n.

Erasmo, 86n.

Esquilo, 242.

Euclides, 68n.

Eudoxio, 121n., 160.

Evans-Pritchard, E. E., 243n., 244,
244n., 265, 268n., 290n., 292n., 297.

Exner, F. M., 24n.

Faraday, M., 75.

Feigl, H., 40n., 152-4, 277.
Festugiere, A. M. J., 178n.
Feynman. R., 44n.
Filolao, 52n., 170n., 300.
Filén, 141n.

Fontana, F-, 114n., 118n.
Frankfort, H., 290n., 291.
Frazer, A. C., 43n.
Freundlich, E. F., 40n.
Fugger, G., 91n.

Firth, R.. 24n.

Galileo, 10, 18, 19, 38, 38n., 44n., 47.
Cap. 6-12, 149, 150, 182n., 197, 280,
300.

Gentile, G., 77n., 99.

Geymonat, L., 90n., 91n., 92n., 93n.

Giedymin, J., 253n., 2489, 268n., 276n.

Giuducci, M., 126n.

Grombrich, E., 119n., 218n., 227n.

Gonzaga, Cardenal, 9%4n.

Gottschaldt, K., 110n.

Grasi, H., 117n.

Grazioso, P., 223n.

Gregory, R. L., 110n., 111n., 118n.,
227n.



INDICE DE NOMBRES

Griaule, M., 290n.

Grienberger, 114n.
Groenewegen-Frankfort, H. A., 227n.
Grosseteste, R., 100, 114n.
Grunbaum, A., 42n.

Gullstrand, A., 126n.

Guthrie, W. K. C., 255p.

Habermas, J., 161.

Hamilton, E., 290n.

Hammer. F., 91n., 129,

Hampl, R., 225n.

Hanfmann, G. M. S., 228.

Hanson, N. R., 21n., 89n., 121, 154,
229n.. 259n., 264n., 273n.

Harnack, H., 189n.

Harrison, J., 291.

Hawkins, G., 34n.

Heaviside, O., 23n.

Hegel, G. W. I, 2n., 11n., 63n., 251n.,
252.

Heiberg, J. L., 12In., 161n.

Heilbron, J. L., 45n.

Heisenberg, W., 21n., 41, 41n.

Heitler, W., 44n.

Hempel, C. G., 274n., 277, 277n., 281.

Heraclides de Ponto, 160.

Heraclito, 239n., 255n., 262.

Herder, J. G., 221n.

Hermes, Trismegistos, 82n.

Herodoto, 238n.

Herschel, J., 116n.

Herwarth, 130n.

Herz, N., 194n.

Hesiodo, 239.

Hesse, Enrique de, 97.

Hesse, M., 32, 33n.

Hiparco, 96.

Hoffmann, W. F., 39n., 274n., 275.

Holton, G., 40n.

Homero, 23141, 255n., 256n., 260n.,
263n.

Hooke, R., 21n.

Hoppe, E., 92.

Horky, 111.

Horton, R., 79n., 291-2.

Horz, H., 41n.

Huebner, K., 132n.

Hume, D., 49, 161.

307

Hume, E. H., 35n.
Huyghens, C., 92n.

‘Ibsen, H., 5n., 296.

Infeld, L., 274n., 275.
Ireneo, 189n.

Jacobsen, T., 290n.

Jammer, M., 39n., 71n.

Jansen, Z., 94n.

Jendfanes, 71n., 200, 256, 258n.
Jeremias, 290n.

Jones, R. F., 141n.

Julmann, M., 97,

Kalippo, 121n.

Kant, 1., 50, 54, 54n., 57, 93n., 159.

Kastner, A. G., 92n., 109n., 118n.

Kaufmann, W., 39, 39n., 191.

Kenner, H., 242n.

Kepler, J., 18, 42, 43n., 78, 91, 102,
104, 107, 111-2, 112n., 114n., 115n.,
118n., 123-7n., 192, 194n.

Keynes, J. M., 33n.

Kierkegaard, S., 10, 161-2.

Kilpatrick, F. P., 110n.

Kirk, G. S., 231n.

Klaus, G., 82n.

Koch, 154.

Koertge, N., 17n.

Koffka, K., 110n.

Kohler, 1., 118.

Kopal, Z., 116n., 117n., 119n., 123n.

Korner, S., 26n., 269n.

Kostler, A., 113n.

Koyré, A., 77n., 145n., 273n.

Krafft, F., 96, 239n.

Kranz, W., 255n.

Krieg, M. B., 36n.

Kropotkin, P. A, 5, 5n., 296.

Kuhn, T. S., 21n., 45n., 154, 187, 293n.

Kiihner, R., 233n.

Kurz, G., 234n., 235n.

Kwok, D. W, Y., 35n.

Lactancio, 71n.

Laercio, 14.

Lagalla, J. C., 93.

Lakatos, I., 32n., 39n., Cap. 8, 140n.,



308

162, 162n., 163n., Cap. 16, 200n.,
Apéndice 4, 253n., 267n., 281.
Lattimore, R., 235n.
Laudan, L., 89n.
Leibniz, G. W., 277n.
Lenin, V. 1., 1n., 2, 2n., 132, 134n.
Leopoldo de Toscana, 54n.
Ledén X, 9n.
Lerner, M., 146n.
Leroc-Gourhan, A., 223n.
Lévi-Strauss, C., 34n., 297.
Liceti, 91.
Lindberg, D., 103, 113n., 122n.
Loewith, K., 251n.

Lorentz, H. A., 26n., 39n., 43, 45, 165n.,

191.
Lucrecio, 121, 121n.
Lysenko. T. D., 35, 301.

Mach, E., 133n., 176, 253n.

Machamer, P. K., 89n., Apéndice 2.

Maestlin, M., 91n., 118n.

Magini, 111, 114n.

Maier, A., 83n.

Malavasia, 94, 94n.

Malinowski, B., 291.

Manitius, C., 33n.

Mann, F., 35n.

Mao Tse-tung, 134n.

Marcuse, H., 11n.

Marshack, A., 34n.

Marwick, M., 79n., 291n.

Marx, K., 132, 133n.

Marzke, 275n.

Matz, F., 222n.

Maurélico, 104, 124n.

Maxwell, J. C., 23n., 43, 196.

McGuire. J. E., 33n.

McMullin, E., 17n., 70n., 114n., 115n.

Meiner, F., 156n., 203n.

Meisenheim, D., 44n.

Mersenne, P., 54n.

Meyer, A. C., 134n.

Meyer, H., 251n.

Meyerson, E., 133n.

Michelet, C. L., 63n.

Michelson, A. A., 39, 40n., 191, 278.

Mill, J. S., 4n., 32n., 37, 146, 146n.,
157, 159, 176, 215n.

TRATADO CONTRA EL METODO

Miller, D. C., 39, 39n.
Monaldesco, P., 94n.

Moritz, Principe, 94n.
Morley, E. W., 39, 40n.
Morley, H., 95n.

Musgrave, A. E., 39n., 162n.

Nader, S. F., 48n.

Nagel, E., 277, 281.

Nakayama, T., 35n.

Nestroy, 168.

Neurath, O., 155, 156n.

Newton, I., 14, 18, 18n., 19, 33, 33n.,
39, 42, 42n., 43, 47, 75, 190, 192,
196-7, 203n., 267n., 273, 279, 293.

Nilsson, M. P., 238n.

Nin, A., 145n.

Page, D. L., 231n,, 232n.

Pappworth, M. H., 176n.

Paracelso, 300.

Pardies, P., 2In.

Parménides, 41, 41n., 106, 255n., 262.

Parry, A., 263n.

Parry, M., 231n., 232n.

Pecham, J., 1034, 108, 113n., 115n.

Perrin, J., 24, 24n.

Persio, 94n.

Pfuhl, E., 240n., 263n.

Piaget, J., 219, 219n.

Piffari, 94n.

Pirandello, L., 17n.

Pitagoras, 33.

Platén, 73, 158-9, 218n., 251In., 258n.

Plinio, 71n., 96.

Plutarco, 14, 118n., 121, 122, 264n.

Poincar¢, H., 39n., 133n., 159, 165n.,
191.

Polanyi, M., 154.

Polemarco, 121n.

Polyak, S. L., 112n., 127n.

Popper. K. R., 10, 18n., 24n., 32n,
40n., 80, 99, 100, 156n., 158, 203n.,
216n., 224n., 229n., 252, 269n., 270,
279n., 281, 292.

Porfirio, 49n.

Post, H. R., #4n., 269n.

Pribram, K., 260n.

Price, D. de S., 89n., 98.



INDICE DE NOMBRES

Proclo, 96.

Prout, W., 170n.

Ptolomeo, 33, 33n., 70n., 7ln.,
89n., 96, 103, 200n., 300.

78n.,

Raabe, P., 233n.

Radner, M., 152n.

Radnitzky, G., 44n.

Ratliff, F., 127n.

Rattansi, P. M., 33n,

Regiomontano, 97-8.

Rheticus, G. J., 978.

Richter, C. R., 34n.

Richter, J. P., 118n.

Riedel, J., 251n.

Righini, G., 105.

Rock, 1., 118n.

Ronchi, V., 43n., 92n., 110n., 111n.,
113n., 118n., 119n., 122n., 125, 125n.,
126n.

Rosen, E., 33n., 74n., 91n.

Rosen, S., 54n.

Rosenfeld, L.,
275n.

Rosenham, D. L., 176n.

Rosental, S., 8n.

Rothmann, J. P., 107,

Rubin, E., 252n.

Rutherford, E., 191.

8n., 26n., 45n., 192n.,

Salmon, W., 42n.

Sambursky, S, 122n.

San Agustin, 48n.

Scott, 82n.

Schachermayer, F., 238n.

Schifer, H., 223n., 224n., 226n., 227n.,
230n., 240n.

Schulz, W., 119n.

Schumacher, C., 89n.

Schumann, F., 35n.

Schwarzschild, C., 46.

Schweitzer, A., 183.

Seelig, K., 40n.

Sen, D. H., 44n., 274n.

Seznec, ., 183n.

Shankland, R. S., 40n.

Shao, C., 35n.

Shapere, D., 265n., 273.

Shaw, G. B., 5n.

309

Sherif, M., 6n.

Simon, G. M., 210.

Siménides, 264n.

Simplicio, 106, 121n.

Skinner,”B. F., 32n.

Smart, J. J. C., 151.

Smith, K. W., 118n.

Smith, W. M., 118n.

Snell, B., 123n., 235n., 238n., 24In.,
255n., 257n., 260n.

Solon, 263n.

Sonnefeld, A., 114n.

Steneck, N. H., 122n.

Stratton, G. M., 118, 219n.

Strawson, P. F., 103.

Strindberg, A., 5n.

Stroud, B., 276n.

Stuewer, R., 33n.

Summers, A. 1.-M. A, M., 270n.

Svedberg, T., 24.

Synge, J., 279n.

Szentgyorgi, 176n.

Tales, 71n., 239n.
Tarde, J., 91, 91n.
Taylor, H., 32n.
Terrentino, %4n.
Thutmosis, 229.

Tillich, P., 31n.
Tillyard, E. M. W., 72n.
Tolansky, S., 113n.
Toscana, Duque de, 112.
Toulmin, S., 121n.
Tranekjaer-Rasmussen, E., 253n.
Trotsky, L., 134n.
Truesdell, C., 19n.

Van der Waerden, B. L., 198n.
Veith, 1., 36n.

Velikovsky, E., 23n., 292n.
Vernon, M. D., 110n., 118n.
Vives, 86n.

Von Dechend, H., 34n.

Von Dyck, W., 112n., 130n.
Von Fritz, K., 52n.

Von Helmholtz, H., 126n.
Von Hoddis, J., 233n.

Von Kleist, B. H. W., 251n.
Von Nettesheim, A., 94n.



310

Von Neumann, J., 14, 247, 254n.

Von Rohr, M., 126n.

Von Smoluchowski, M., 24n.

Von Soden, W., 258n.

Von Wilamowitz-Moellendorf, U., 237n.,
238n.

Watkins, J. W. N., 144n.

Webster. T. B. L., 222n., 223n., 225n.,
231tn., 233n.

Wheeler, J. A., 275n.

White, J., 263n.

Whorff, B. L., 214, 214n., 215n., 229,
265n.. Apéndice 5.

Wieland, W., 135n., 203n.

TRATADO CONTRA EL METODO

Wigner, P. E., 48n., Apéndice 3.
Winokur. SH 152n.

Witelo, 68n., 115n.

Wittgenstein, L., 121.

Wohlwill, E., 113n.

Wolf, R., 92n., H4n., 117n., 123n.
Wolff, R. P., 5n.

Yates, F., 33n.

Zahar, E. G., 26n., 165n., 200)n.

Zenon, 41, 42n., 62, 234n.

Zilboorg., G., 86n.

Zinner, E., 92n., 96, 97, 114n., 117n.,
118n.



INDICE DE CONCEPTOS

Accion, 7-10, 28, 155, 158, 169, 174-75,
185-6, 201, 212-13, 241, 250, 254, 257,
260, 266, 303; véase ideas; standards.

Acupuntura, 35, 301; véase también co-
munismo chino y medicina.

Ad hoc, hipotesis: y racionalismo critico,
158, 163-66; e inconmensurabilidad,
274-5; y mito, 79n, 291: presencia en
la ciencia moderna, 24n., 26n., 42,
46-7; XII, 7, Cap. 8, 85, 114n., 130,
141-44, 154, 165.

Agregado paratactico, 225, 233, 233n.,
255, 258.

Alienacion, 256.

Anamnesis, XII, 58, 66, 72-5, 130.

Anarquismo: epistemologico, V, VII,
XI, XI, 1, 5, 5n., 16-7, 152, 157,
162, 167, 168, 174n., 204, 212; poli-
tico. 5, 6. 6n., 174-77; religioso, 174,
189; véase también dadaismo.

Antropologia, 33, 79n., 195, 277; el mé-
todo antropoldgico y la inconmensu-
rabilidad, 264, 267, 268, 268n.: de la
ciencia y la cosmologia, 171n., 242-
54, 261n.: véase también estudio de
campo.

Apariencias, 56, 122, 252n.; en la anti-
gua cosmologia griega, 255-64; reali-
dad o falacia de las, 55, 58, véase tam-
bién interpretaciones naturales; vs.
realidad 50.

Apoyo empirico, 20, 25, 26, 144, 254,

- 278; véase también confirmacion;
corroboracion.

Apoyo tedrico, 75.

Aprendizaje, 8-10, 36-7, 155, 162-3, 208,
226, 268, 276, 277-8.

Argumento y cosmologia, 223-4, 250;
vs. emociones, 289-90; y anarquismo
epistemologico, 147, 176, 178-80, 181-
3. como obstaculo para el progreso, 8,

184; e inconmensurabilidad, 78, 157-
8, 217, 267n.; el valor limitado del,
25, 66, 142-3, 200; y los logicos, 171n.,
254: ¢como método de ensenanza, 8,
190, 303:; y la metodologia de los pro-
gramas de¢ investigacion cientificos,
185-6, 189-90; o sacados de 1a observa-
cién e interpretacion naturales, 59, 63-
4, 73, 85; y chauvinismo cientifico, 211.

Argumento de la torre, Cap. 6-7, 84,
133; ver en Galileo.

Aristételes, teorias de: astronomia, 96,
teoria del continuo, 74n.

Aristotelismo, 197-9; contra coperni-
canismo, Caps. 6-12, 53, 73-4, 148,
199 y n., 200, 201; dindmico y teoria
del movimiento, 81-2 y n., 83, 85, 137,
149, 215; empirismo, método cienti-
fico, y teoria del conocimiento y per-
cepcion, 18n., 41n., 75, 100, 103, 109,
109n., 110, 110n., 135-7, 135n., 203n.;
forma de vida, 150, 180; sistema filo-
sofico y cosmologia, 135-7, 141, 197,
280; teoria del espacio, 216.

Arte, 36-7, 123-4, 123n., 133n., 134n.,
240-1, 243, 263, 266-7, 302-3; estilo
arcaico, 221-38; y ciencia, 36-7, 153-5.

Astrologia, 86n., 194-96, 198n., 298.

Astronomia, 33, 86n., 96-8, 136-7, 181-
83, 200, 201, 216, 296, 300-2; griega
antigua, 33n., 198n., 258n., babil6nica
y egipcia, 198n., 258n.; medieval, 198n.,
199n., 203n., paleolitica y de la edad de
piedra. 34n.; ptolemaica, 74n., 89n.,
96-98, 101-3, 146-7, 200n.; y ciencia,
36, 153, 154; véase también coperni-
canismo.

Atomismo, 36, 39, 71n., 170, 173n., 202.

Autoridad, 17, 168, 175, 189, 207, 293-
4, 299, 304.

Axiomatica, 249.



312

Biologia. 86, 134, 280, 302.
Botanica, 44n., 301.
Brujeria, 27, 56, 79, 86, 293.

Cambio cientifico, 20, 171, 202, 267n.,
274, 281, 289.

Cambio conceptual, 54, 151, 217, 224,
250-1, 260-1, 263-5, 271-3.

Cambio tedrico, 163-6, 187.

Caos, 6. 166, 168, 185, 256, 263.

Ciencia: chauvinismo en la, ver chauvi-
nismo cientifico; democratizacion de
la, 296-8, 302, 304; excelencia de la,
47, 292, 299; institucional, 8, 36, 160,
169, 174, 185-6, 188, 206-8. Cap. 18,
ciencia moderna como negocio, 44n.,
175, 186, 206-9; interferencia politica
en la, 31, 35, 208, 302-3:. y el estado,
ver estado.

Ciencia ficcién, 269.

Clasificaciones, 269-70, 272, Apéndice
5, 291, 292, 301; ocultas, 215n., 216,
265, Cap. 17; véase también incon-
mensurabilidad; instrumentalismo.

Consumo chino y medicina, 34-6, 211,
301, 303; véase también ciencia, inter-
ferencia politica en la.

Complementariedad, principio de, 25-
27.

Comprension, 10, 74, 243-6, 248, 302.

Conceptos, 50-2, 60-1, 70, 73, 275n.,
276-7, 281; critica de, 50-2; véase
también contrainduccién; interpreta-
ctones naturales.

Confirmacién, 13, 21, 27, 48, 79, 132,
279.

Conjeturas y refutaciones, 130-1, 160,
253, 265.

Conjuntos mentales, 217, 259, 263.

Conocimiento, 4, 14, 29, 36, 62, 79, 132,
136, 142, 144, 155-6, 160, 166, 169,
175-6, 178, 184, 195-6, 198n., 201-5,
210, 220-1, 238n.-4t, 253-8, 292-3,
296-8, 301; véase también listas para
el conocimiento.

Conocimiente de base, 50-2, 203n.

Consistencia, 102-3, 171n., 254; condi-
cién, Cap. 3, versus contrainduccion,
Cap. 2.

TRATADO CONTRA EL METODO

Contenido, véase contenido empirico.

Contenido empirico de las teorias, 158;
y el principio de autonomia 21-2;
comparaciones de. 163-4, 202, 204-5,
cap. 17, 216, 224, 265, 274, 280; dismi-
nucién, 7-8, 101, 140, 144, 144n.,
158, 162-3, 173-4, 264. 274; ilusién
epistemologica, 164-6, 183; véase
también ilusién epistemoldgica; y len-
guajes ideales, 276n., aumento, 14,
24-5, 31-2n., 79-80, 147, 158, 162-5,
183, 201-2, 290; escasez de, 170, 170n.

Contexto de descubrimiento frente a
contexto de justificacion, 152-4.

Continuidad, 271-3n., 276-81.

Continuidad conceptual, 273, 273n.,
279-8t.

Contrainduccién, Caps. 2-3, 31, 49-52,
61-3, 89-90.

Contraste, 11, 21-8, 49, 63-4, 84, 93,
109, 117, 125, 130, 139, 146, 152-3,
221, 245, 279, 290, 295.

Convencionalismo, 197, 276n., 283.

Copernicanismo, XII, XIII, 7, 10, 14,
33, 36, 38, 49-51, Caps. 6-12, 164,
165 n., 173n., 179-83, 191, 197, 199-
201n., 296, 299-300.

Correspondencia, principio de, 47, 8n.,
272; reglas de, 58-9, 249.

Corroboracién, véase confirmacion.

Cortesanas, 278; véase también prosti-
tucion.

Cosmologia, 11, 50, 55, 79, 98, 137-40,
196, 198n., Cap. 17, 296, 299, 303-4;
alternativas y contrainduccion, 14-15,
31In., estudio antropolégico de la,
242-6; cambios de, Cap. 17; clasifi-
caciones ocultas e inconmensurabili-
dad, 215-6, Cap. 17, 280-1; y elimina-
cion de programas de investigacion
degenerativos, 173n.; y lenguaje, 214-
5; y metodologia, 173n., 183-4, 195-
7, 289-90, 299.

Creencia(s), 3, 10, 39, 55, 201; basica(s),
292, 304.

Cristologia, 183.

Critica, 15-6, 25-6, 51, 57-8, 100, 139-
40, 148, 152-3, 1579, 172-3, 196, 221,
267-8n.



INDICE DE CONCEPTOS

Cuentos de hadas, 14, 17, 36, 143, 199,
200, 267, 269, 295, 297-9, 301, 304.
Chauvinismo cientifico, 34-5, 210-1,
301-3.

Chiflados y locos, 32, 52.

Chocar, 16 n.; véase también mantener
€n suspenso.

Descubrimiento conceptual, 264.

Dadaismo, 6n., 17n., 177, 177n., 179;
véase también anarquismo.

Decisiones gubernamentales, 295-6, 3(04;
véase también democracia.

Demarcacion entre ciencia y no-ciencia,
32, 190, 203.

Democracia, 295-8, 302, 304.

Desarrolio de la cultura, 14-5, 167.

Desarrollo del conocimiento y ciencia,
7, Cap. 8, 154, 160-1, 290; y la meto-
dologia de los programas de investi-
gacion cientificos, 171-2n.; sin argu-
mentacion, 8.

Desarrollo del individuo, XI, XIV, 5,
18, 28-9, 36, 162, 167, 174-5, 181,
208-9, 289; véase también educacion,
libertad; pluralismo.

Desarrollo desigual, ley del, 132, 133,
133n., 134, 134n., 183, 196n.

Descartes, filosofia de, 71-2, 203n., 270.

Descubrimiento, 10-11, 26, 103-4, 133,
141, 152-4, 158, 160, 171, 262-5, 271,
290, 302; contexto de, 152-4; incon-
mensurable, 265; de interpretaciones
naturales por contrainduccién, 59-64.

Dialéctica: hegeliana, 11; popperiana,
10, 157-163, 270.

Dogmatismo, 25, 54n., 87, 99, 156,
162n., 168, 252-5, 289, 292.

Educacion, 3, 4, 8, 22, 29, 37, 174-5,
208, 229n., 250-1, 293-6, 298, 303.
Einstein, metodologia de, 40n., 4In.,
203n.; teorias de, véase relatividad.
Elaboraciones secundarias, 79n., 292.
Emociones, 141, 211, 260, 260n., 290,

302.
Empirismo, 13, 30, 30n., 54n., 74-5,
147, 219-20, 275-6, 289; empirismo

313

aristotélico, véase aristotelismo; con-
temporaneo, 20, Cap. 14; critico,
158-67; demanda de aumento de con-
tenido empirico, 24-5, 202-3; véase
también contenido empirico; légico,
166, 279; véase también positivismo
16gico; véase también experiencia.

Ensayo y error, 92-3.

Entidades tedricas, 240n., 256, 260.

Enunciados basicos, 48, 158, 190, 198n.,
216n.

Epistemologia, 1, 2, 7, 74-6, 136, 173n.,
1934, 2034n., 221n., 253; anarquismo
epistemoldgico, véase anarquismo;
dadaismo epistemoldgico, véase da-
daismo; ilusion epistemoldgica, 164-6,
173n., 183, 184n., 201-19n.; véase
también contenido empirico; oportu-
nismo epistemoldgico; véase oportu-
nismo; prejuicios epistemolégicos 49-
50; prescripciones epistemoldgicas, 4-
5, véase también metodologia (b).

Equiparticion, principio de, 45, 45n.

Error, 142, 144, 166, 196.

Escepticismo, 57, 141n., 176, 292.

Escuelas, ver educacion.

Esencialismo, 255-66n.

Estudio de campo e inconmensurabili-
dad, 267-9, 278-9; de la ciencia, 254-
S5, 293; véase en antropologia.

Evaluacion de teorias, véase metodolo-
gia (a).

Evidencia, XI, 10, 15, 27, 48-9, 50,
52n., 79, 100-1, 127, 128-9, 140, 143-
6, 163, 219, 242; manufacturada, 10,
27, 85, 201.

Evolucién: de una teoria, 90; teoria de
la, 14, 175-6, 303.

Examenes, 208-9.

Existencialismo, 210.

Expectativas, 158-60; véase dialéctica
popperiana.

Experiencia, 13, 30, 48-9, 72-5, 155-6,
255, 282; Auristoteles, 136; cambios
en la experimentacién para encajar
en la teoria, 72-5, 77-8n., 85, 87, 93,
109; metafisica especulativa, 78, 87.

Experimento, 25, 38, 41, 47, 76-7, 94,
158, 196.



314

Experimentos cruciales, 24, 26-7, 278,
280.

Expertos, 3-4, 14, 41, 169, 208, 300.

Explicacién, 26, 27, 163n., 165, 172,
239, 265, 280-1, 291, 298; véase tam-
bién hipotesis ad hoc.

Falsificacionismo: ahistérico, 132, 132n.;
frente a trabajo en el campo antropo-
logico. 254; y suposiciones cosmolo-
gicas, 289: frente a contrainduccion,
17, véase también contrainduccion; y
racionalismo critico, 159, 166; y des-
cubrimiento, 26n., y metodologia de
Einstein, 40n., 203n.; eliminado, 49-
50; elimina la ciencia, 49, 162, 298; y
método histérico de evaluacion de
metodologias, 190-1, 194-7; ¢ historia
de la ciencia, 169, e irrefutabilidad de
las teorias, 102-3, 298; frente a me-
todologia de programas de investi-
gacion cientifica, 174, 187; ingenuo,
40n., 162, 188, 195-6, 291, 298; y
principio de proliferaciéon, 32n.; sofis-
ticado. 32n.

Fe, 89, 141, 180, 300.

Felicidad, 6n., 32n., 161, 166, 167.

Fenomenologia, 28, 252, 252n.

Filosofia de la ciencia y anarquismo, 1;
a priori, 192n.; y casos paradigmat-
cos. 24n.; e historia de la ciencia, 7,
31-3, 33n., 44n., 132n.-133n., 147,
152-4, 171n.; humanismo y educacion
cientifica, 4; materias bastardas, 296;
y método antropoldgico, 242-55; y
politica, 2n.; y racionalismo critico,
158, 221, 221n.; y reconstruccion ra-
cional, 142n.

Filosofia linguistica, 141, 283.

Filosofos de escuela, 161, 201.

Financiacion, 175, 185-6, 207.

Fisica, 23n., 24n., 44n., 48, 86n., 136,
139, 147, 181, 199200, 216, 253,
276n., 296, 302-3; clasica, 46, 50, 74,
139, 216, 216n., 267n., 271-2n., 278-
81; moderna, 44, 44n., 47, 196.

Fisicalismo, 202.

Fisiologia, 5-6, 34, 50, 86, 103-4, 112n.,
114n., 121, 125n., 136, 138, 148, 175,

TRATADO CONTRA EL METODO

2189, 2234, 270, ver también incon-
mensurabilidad, interpretaciones na-
turales.

Formalismo, 20, 48n., 156: en estética,
227-8, 231; 'véase en arte, estilo ar-
caico; sistemas formales, 146, 171,
171n., 246-51; véase también logica;
formalistas, 252.

Formas de vida y pensamiento, 61, 150-
1, 177, 181, 207, 210, 245-6, 252, 289,
294, véase también estudio de campo;
antropologia.

Galileo: y la revolucion copernicana, 38,
Caps. 6-12; dindmica y mecénica, 18-
9, Cap. 7, 80-4, 85-6, 89-90, 130,
140n., 148-9; método, XIII, 66, 72,
83-5, 88-90, 100-1, 147-9, 150; y la
luna, 106, 115-24; optica y telescopio,
XII, 85, 89-95, 102-8, 110n., 117-20,
123-25, 126-7n., 129-30, 148: relati-
vidad, 58-60, 63-4, 64n., 66-78, 81,
83, 148, 150; y el argumento de la
torre, caps. 6-7, 54-5, 59-60, 69, 75-6,
83-4, 133.

Génesis, [4.

Gramatica. 71-2n., 151, 214, 224, 238.
9, 265-6, 268-9, 274, 282.

Hechos, 13, 30, 38, 47-8, 61, 86, 89,
100, 150, 180, 264, 268n., 280, 282-3,
293-4; y el principio de autonomia,
21; choques entre teoria y hechos,
XII, 15, cap. §, 101-2; coleccion, des-
cubrimiento y supresién de hechos,
22-8, 141, 148, 160, 162-5, 251-2; ¢ in-
conmensurabilidad, 269-72; nuevos,
20, 26n., 89, 199n., 200, 283; natura-
leza teorica, 3-4, 15, 22, cap. 5; véase
también contrainduccién; evidencia;
experiencia; experimento; interpreta-
ciones naturales.

Hechos nuevos, véase en hechos.

Hermetismo, 33, 33n., 178n.

Hidrodinamica, 274.

Historia, 1, 1n., 2, 2n.; movimientos de
retroceso en la historia 140, 140n.,
264; econdmica, social, politica, 1-2;
133-4n., 196n.; evaluacién de la his-



INDICE DE CONCEPTOS

toria de la ciencia, 171, 173, 185, 200
n.; base historica de la ciencia, 49-50,
132, 141, 174n., 200, 289; método
histérico de evaluaciéon de metodolo-
gias, véase en metodologia (a); refu-
taciones histéricas de la metodologia,
7. 11-2, 51, 130-31, 147, 162-3, 166;
programas histéricos de investigacion,
173n., 204-5; historia del arte, 222-3;
historia de la ciencia, 3-4, 11, 14,
34n., 149, 29); historia de la ciencia
en educacion, 296, 303; historia de la
ciencia e inconmensurabilidad, 157,
246-7, 246n., 252-3, 265, 267, 283;
historia de la ciencia y filosofia de la
ciencia, véase en filosofia de la cien-
cia; interna/externa, 153, 185-6, 200-
2: véase también reconstrucciones ra-
cionales.

Homo Oxoniensis, 29n., 221n.

Humanismo, 210.

Humanismo, 1, 4, 29, 32, 36, 176, 179.

Humor, véase en progreso, ayudas al.

Ideas, X1I, 102, 162, 268, 282, 295, 301-
2; y accion, 9-12; antropologia e ideas
clave, 243.

Ideologia, 14, 10, 26-27, 38, 50-1, 56,
61, 151, 163-4, 175, 177, 181, 189,
193-5, 197, 198, 198n., 200, 201, 204,
224, 238, 243-4, 245, 268, 269, 274,
289, 293-3(4: véase también cuentos
de hadas; método cientifico.

Iglesia, XIV, 36, 71n., 93n., 189n., 207,
289, 294, 295; véase también estado.

Ignorancia, 28, 33, 36, 100, 201, 254,
291.

Hliada, La, 31n., 231-41, 255, 262.

Imaginacion, X111, 29, 57, 77, 208, 224,
263.

Inconmensurabilidad, 14, 103, 130n.,
146, 152, 157, 165, 205, cap. 17, 216,
264.

Inconsistencia, 13, 18-9, 38, 170, 170n.,
173.

Incubos, miembros, 115n., 270.

Inductivismo, 89-90, 132, 159, 168, 174,
190, 197, 260.

315

Instrumentalismo, 98, 182, 214, 243,
270, 275, 279-80.

Instrumentos, 10, 63, 924, 136, 138,
147, 174n., 200, 204, 208, 214; véase
también telescopio.

Interpretaciones naturales, 53, caps. 6-
7, 85, 90, 133, 138, 150, 151, 274.

Intersubjetividad, 114n., 276n.

Intuicién, 4, 156,

Investigacion, 3, 10, 44, 75, 79, 85, 101,
113n., 118, 122, 153, 159, 165, 165n.,
174, 176n., 202, 210, 220, 238n., 242,
254, 293; investigacion antropologica
en la ciencia, 242-54, 265.

Irracionalismo, XIII, 9, 16, 141-3, 152,

158, 169, 183-8, 195, 198n., 199, 204,
210, 263, 265, 304.

Juicios basicos de valor, 190-200.
Justificacion, contexto de, 141-2, 152-5.

Kepler: astrologia, 194n.; ciencia celes-
tial, 107; leyes y teoria de Newton,
18, 192; y la luna, 115n., 118n., 123n.;
optica y telescopio, 42, 43n., 91, 91n.,
102, 123n., 124, 124n., 126n., 128;
poliopia, 112n., 116n.

Lenguaje, 11, 50-1, 56-60, 64, 72, 138,
146, 214-5, 249, 256-7, 259, 267,
267n., 276-Tn., 278, Apéndice 5.

Ley y orden, XI, 1, 6, 12, 79, 152, 157,
168, 185, 189n..

Libertad: y anarquismo, 174-5; y coper-
nicanismo, 142-3; y racionalismo cri-
tico, 161; de la ciencia y de los siste-
mas de pensamiento, 161-2, 263, 281,
294, 303; de asociacion, 175, 207; de
eleccion en ciencia, 298, 303-4; de
palabras y de debate en ciencia, 5;
de la voluntad, 161; y razon, 166-7;
y chauvinismo cientifico, 301-3.

Libertinos, 211. :

Libros de texto, 20.

Listas para el conocimiento, 258, 258n.,
265. '
Légica, 3, 11, 32, 133, 145, 152, 169-
T1in., 214, 215n., 221, 224, 243, 246-

55, 265, 277, 283, 298.



316

Légica inductiva, 171n,
Lysenko, caso, 35.

Maestros consagrados, 23n., 48; ver
también peces gordos; ganadores del
Premio Nobel.

Mafia, de Lakatos, 200.

Magico, 94n., 168, 195, 293, 294.

Marxismo, 133, 135.

Matematica, 47, 49, 103, 222n., 248,
251, 298; griega antigua y babildnica,
258n.

Materialismo, 150-1, 273.

Mecéanica clisica, 133, 266, 272, 275,
279, 280.

Mecanica'cuantica, 7, 26, 44, 46-8, 144n.,
165, 165n., 192, 216, 245-7, 254, 266,
271, 272n., 273n., 304.

Medicina, 34-6, 48, 194, 280, 299-302.

Medicioén, 23, 38, 39n., 46, 166.

Mente/cuerpo, problema de, 65, cap.
13, 178, 256-7, 273.

Metafisica, 3, 16, 36, 41, 74, 78, 86,
140, 148, 167, 278, 281.

Meteorologia, 50, 138.

Método cientifico, 33n., 113n., 143, 252,
276: y anarquistas, 5-6, 296 ¢ historia
de la ciencia, 7, 12, 47; como parte
de una teoria del hombre, 161, 161n.;
el tnico método cientifico como cuento
de hadas ideoldgico del chauvinismo
cientifico, 211, 294-304; ver también
metodologia (b).

Metodologia: a) como criterios de eva-
Inacion: standards anarquistas, 174-
85, véase también anarquismo; con-
firmacién y corroboracion, 48; y asun-
ciones cosmologicas, 173n.; y formalis-
mo. véase formalismo; intuicion, 156;
método histérico lakatosiano de eva-
luacidon de criterios, 170, 190-9, 204;
criterios de Lakatos, XI1I, 168, 171-
4, 184-99n., 202-5, 214; y fundaciones
para la investigacion, 207; unidad de
evaluacion, 22, 170-1.

b) como reglus de prdctica cientifica:
y practica anarquista, 174-90; véase
también anarquismo; todo sirve; eva-
luacién de, 194-6, 204, 289-90, 299; de

TRATADO CONTRA EL METODO

contrainduccion, véase contrainduc-
cién; y contrarreglas, 13-7; del racio-
nalismo critico, cap. 15; reglas demo-
craticas, véase democracia; para eli-
minacion de teorias y programas de in-
vestigacion, 154-6, 169-70, 173-4n.;
del empirismo, véase empirismo; de
refuerzo, 187; de falsificacionismo,
véase falsificacionismo; de inductivis-
mo, véase inductivismo; e historia de la
ciencia, 1-3, 152-5, 170-71n., 201; sus
limitaciones, 16; del empirismo 16gico,
166; de los l6gicos, 254; y la meto-
dologia de los programas cientificos
de investigacion, 172, 174n.: y opor-
tunismo, véase oportunismo; y poli-
tica, 2, 2n., véase también politica;
principio de proliferacién, véase pro-
liferacién; y razén, 168-9; frente a
practica cientifica, 3, 7, 48-51, 130,
147, 154, 166-7, 169-70; y solucién-
de-problemas cientificos, 297; y teoria
de la racionalidad, véase en raciona-
lismo; del método cientifico unico,
véase en método cientifico; su viola-
cion y el progreso cientifico, 7-8; no
realista, pernicioso y perjudicial para
la ciencia, 289-90.

Metodologia de programas de investi-
gacion cientificos, véase programas
de investigacion.

Michelson-Morley, experimento de, 279-
80.

Mito, 14, 27-34n., 51-2, 157, 168, 209,
247-8, 255n., 267, 278; comparado con
la ciencia, XIII-XIV, 28-9, 33-4n.,
36-7, 167, 171, 184, 198n., 214, 238,
289-97, 304.

Moralidad, 8, 92-3, 167, 175, 238.9,
256n.

Movimiento browniano, 22-24n., 26n.

Negocio, ver en ciencia moderna como
negocio.

Newton, método y teorias, 42, 190-1,
203n., 216, 219, 267-8n., 273.
Nuer, 245.



INDICE DE CONCEPTOS

Objetividad, 3, 12, 29, 37, S1, 111, 139,
168, 178, 184, 297-8; véase también
intersubjetividad.

Objetivo de la ciencia, 14-15, 184, 198,
290, 294.

Observaciéon: y anamnesis, 57; argu-
mentacion a partir de la observacion,
58, 85: y contrainduccién, 14-7, 38,
52; y Galileo, 77, 90, 111n.; véase en
Galileo y la luna, dptica y telescopio;
naturaleza historica de la, 132; e in-
conmensurabilidad, 221, 250, 260, 264,
269, 275-6. Apéndice 5; intersubijetivo,
114-15n.; lenguaje, 50-1, 56, 64, 65,
66, 72-3, 249, 270, 275-8; e interpre-
taciones naturales, caps. 6-7, véase
también interpretaciones naturales;
leyes observacionales, 18n.; realidad
o falacia de la, 55-6; papel en la
ciencia, !1, 26n., 132-4, 145, 1589,
162, 181-3, 195-6, 253; enunciados
de, 21, 50-1, 56, 60-1, 62-3, 274; pro-
duccion de enunciados de observa-
cion, 58-9, 87; nucleo sensorial de los
enunciados de observacion, 60-1, 87,
150; telescopica, véase telescopio; téc-
nicas y teoria, 29, 49, 51, 60, 152,
155-6, 156n., 274-80; terrestre frente a
celeste. 105-8, 111, 111n.; teorias de,
15, 135-9; que ignorar, 139-40; y bru-
jeria, 27; ver también experimento,
impresiones sensoriales, instrumentos,
interpretaciones naturales, fisiologia,
medicion, percepcion.

Observaciones desagradables, 11, 23,
28n., 33, 102-4, 108, 141, 156n., 157,
160-2, 168-9, 194, 198n., 200, 216n.,
220, 221n., 254, 259, 273n., 276n.,
292-6.

Objetos fisicos, 50, 218-20, 258-9, 265,
271.

Odisea, La, 232.

Ontologia. 64, 163, 228, 236n., 242,
271, 278.

Oportunismo, 161, 175; de Einstein,
40 n., 203n., epistemoldgico, 3, 54n.,
166.

Pasion, 10, 166, 179.

317

Paz social, 179.

Peces gordos, 298, 304; véase también
maestros consagrados; ganadores de
Premios Nobel.

Pensamiento primitivo, 47-8n., 268.

Percepcion, 15-6, 49-50, 56-61, 103-8,
Cap. 10, 135-6, 140, 155, 175, 178,

197, 214, 216-25, 229-30, 236n., 237n.,
242, 256-7, 260-2, 264, 264n., 267-9;
ver también fisiologia, impresiones
sensoriales, interpretaciones naturales
observacion. perspectiva.

Perspectiva, 222n., 223n., 240, 240n.,
242, 257-8, 261, 263.

Pie de una dama china, 5.

Pluralismo, 14, 31, 35-6, 141, 157, 192,
291, 292; ver también proliferacion.
Politica, 2, 9, 31, 35-6, 86n., 133n., 161,

175-7, 207, 251, 295, 298.

Polucién intelectual, 207-11.

Popperismo, 32, 40, 79, 99, 157-67, 197,
203n., 220n., 270, 272, 292.

Posesion diabdlica, 27, 86n., 272; véase
también vudd; brujerfa.

Positivismo, 86n., 157, 161, 272; ver
también positivismo logico.

Positivismo logico, 32n., 100, 166, 276n.,
277, 278.

Practica cientifica, ver en metodologia
(b).

Prediccion: adicional, 84, 160, 298; nu-
méricamente en desacuerdo, 38, 39,
39n., 40, 40n.; y la tarea del cientifi-
co, 15.

Prejuicio, 15, 27, 31, 49, 57, 92, 141,
166, 199, 254, 295, 297.

Presocraticos, 62-3, 120, 263n.

Presupuestos, 16, 132; a priori, 57.

Principio de la relatividad linguistiea,
282.

Programas de investigacién, metodolo-
gia de los, 165n., Cap. 16, 200n.

Progreso: historico, 133-4n.; cientifico,
ver progreso cientifico.

Progreso cientifico: ayudas, métodos y
fuentes de, 7, 11, 13, 20, 32-7, 834,
86, 92n., 101, 132n., 139-46, 149, 160,
180, 184, 184n., 200, 280, 297, 299-
302; y anarquismo, 1, 11, 167; crite-



318

rios y definiciones, 11, 38, 143, 172,
272; impedimentos y obsticulos, 8,
21, 60, 1424, 152-3, 156, 162, 166,
169-70, 184, 254, 289, 298, 301; pre-
condiciones, 143, 154, 166, 171n.,
183, 204, 248, 254, 264.

Progreso conceptual, 280.

Proliferacion, principio de, 17, 32n.,
35-6; ver también pluralismo.

Propaganda, 9, 66, 74, 85, 86, 92, 99,
130, 141, 145, 181, 189, 194, 199,
211, 298, 302, 304.

Prostitucion, 8, 208, 303.

Protestantismo, 30, 32.

Prueba, 153.

Psicoanalisis, 135, 237n.

Psicologia, 59, 66, 86, 105-8, 113n., 121,
136, 152-3, 170n., 171n., 185, 196n.,
198n., 201, 222, 252, 253, 253n., 259,
271.

Psicologia de masas, 188, 201.

Puritanismo, 6n., 9, 30, 32, 211.

Racionalismo, 9, 16, 32n., 35n., 54n.,
66, 136, 152, Cap. 15, 1689, 172,
178-80, 1849, 194, 198-9n., 204-6,
209, 259, 267n., 281, 290, 303-4; teo-
ria de la racionalidad, 9. 12, 152, 157,
166, 174, 185-90, 202, 205, Apéndice
4, 297, ver también metodologia (b).

Racionalismo critico, 143, 143n., Cap.
15, 169, 303.

Razon, 4, 10, 17, 39, 57-78, 132, 141-3,
158, 166-9, 174, 178-9, 210, 255n.,
290, 300.

Reacciones tabi, 292.

Realidad. ver en apariencias.

Realismo, 59, 72-3, 135, 138, 223, 229n.,
242, 243, 270, 272, 276, 278.

Reconstrucciones, 247; antropologica,
242-9; logica, 244, 249, 259, 276n.;
racional, ver reconstrucciones racio-
nales.

Reconstrucciones racionales, 32n., 142n.,
153, 191, 193, 197-8.

Reduccioén, 24n., 280.

Reglas: y dialéctica, 11; lingiiisticas, 244,
250; socialmente restrictivas, 263; ver

TRATADO CONTRA EL METODO

también anarquismo, ley y orden,
metodologia (b).

Relatividad: en Galileo, ver Galileo;
especial, 39-41, 45-6, 165n., 191, 219,
244, 271-2, 274, 279; general, 39-41,
165n., 266, 274n., 275, 275n.; teoria
de la, 48, 144n., 166, 216, 230, 253n.,
277.

Religion, 4, 8, 52, 168, 184, 198n., 207-
8, 238-9, 289, 293, 295, 303, 304.
Réplica a la critica, 17n., 32-37, 32n.,
Apéndice 2, 142n., Apéndice 3,
Apéndice 6, 264n., 265n.; ver también

observaciones desagradables.

Resultados experimentales, 13, 15, 20,
49,170, 170n.

Retorica, 1-304, 17,
251.

I11n., 174, 193,

Sensaciones e impresion sensorial, 15,
50, 55-8, 60, 74, 85, 121, 136, 139,
155, 214n., 263; ver también inter-
pretaciones naturales.

Sentido comtn: y copernicanismo, 68,
71, 71n., 74-75, 85, 148; e inconmen-
surabilidad, 250, 261, 265-6, 277-8; y
materialismo, 151; conservadurismo
y metodologia de los programas cien-
tificos de investigacion, 188-94, 188n.,
197n.; ciencia y mito, 291; véase tam-
bién interpretaciones naturales.

Sentidos. 15, 50, 55, 57-60, 63, 65, 75,
87, 90, 121, 136, 239, 255n., 300; ver
también interpretaciones naturales.

Significado, 221, 245, 246n., 249, 269n.,
276.

Simplicidad, 8n., 101.

Simultaneidad, 216.

Sinsentido, 251, 265; véase también sig-
nificado.

Sistema, 51, Cap. 17, 224, 259, 264,
267, 269n., 273n.; véase también cos-
mologia; conceptos; inconmensura-
bilidad.

Sistemas hipotacticos, 228.

Sociologia, 34, 152-5, 171n.,
174n., 185, 196n.

Sofistas, 15, 53.

173n.,



INDICE DE CONCEPTOS

Teatro, 242, 263n.

Tecnologia, 293-5, 299.

Telescopio, 10, 50, 85, 89-95, 99, 103-8,
Cap. 10-11, 145, 148, 182, 201.

Teologia, 27, 30, 33, 86, 167, 189n.

Teoria, 84, 86, 133, y hecho, 10, 38, 41,
42, 47, 130, 134, 165.

Teoria cinética, 22, 24, 24n., 26n., 135.

Teoria de la representacién de los agu-
jeros o del queso suizo, 261.

Teoria del impetu, 64, 81-4, 216, 272,
273n.

Teoria de modelos, 248, 249, 291-2.

Teorias auxiliares y ciencias, 28, 49-50,
85, 115n., 138-41, 144, 274; véase
también elaboraciones secundarias.

Tercer mundo de Popper, 147, 202,
281.

Términos tedricos, 155-6, 275.

319

Termodinamica, 18, 22-5, 24n.

Todo sirve, principio del, XI, 12, 17n.,
174, 185, 206, 290.

Totalitarismo conceptual, 256.

Transferencia légica, principio poppe-
riano de la, 252.

Translacion, 265-80; radical, 283.

Uniformidad, 3, 6n., 18, 28-30, 206.
Universidades, 20, 211.

Variables ocultas, 135, 199n.

Verdad, 11, 17, 27, 28, 66, 92, 156, 157,
166, 167, 173n., 177, 221, 256, 296-7.

Verosimilitud, 281.

Vudu, 33-7, 279, 301.

Zoologia, 302.



