e y en el silencio de aquellos muros,

ocultamos nuestra verguenza

Lt

fj;’.%‘:. b‘q Anommo -




Publicacion del darea de las
ciencias sociales y humanas

Volume 3, Namero 16, Mayo- Junio, 2025
ISN: 2981-3395

Medellin, Colombia

www.inaltera.org



Colectivo Inaltera:
Diagramacion y ediciéon:

Paul Gutiérrez C.
Sergio Gutiérrez

Cada trabajo expresa la opinién de su autor. La opinién de Inaltera se expone
en Palabras del editor y en aquellas notas que asi lo indiquen.

Vol. 3/ No. 16, Mayo- Junio, 2025
Derechos © 2024 Inaltera.org ISSN: 2981-3395
Redaccién: Proyecto Inaltera, calle 106 C 70 24, Medellin Antioquia

www.inaltera.org Informes y suscripcion: info@inaltera.org
Cubierta: Ccomposicién Sergio gutiérrez

[cleslel




Palabras del Editor

Dando continuidad a la reflexién desde las ciencias sociales en
torno a un pasado pretérito, el cual ha sido considerado superado
por procesos independistas que invocaron el modelo racional de
Montesquieu, basado en la separacion de poderes, como conquista de
lalibertad del individuo expresada en una democracia representativa,
esta edicion de la revista Inaltera nuevamente avoca (pide, solicita)
por el debate sobre las discusiones planteadas en el medioevo
como sustento ideolégico para el desarrollo e implementacién de
procesos socioeconémicos y politicos surgidos en el marco de la
transformacion de la sociedad feudal en que se adentraba Europa.
Debates olvidados pero que denotan una fuerte contradiccion y
preocupacién por “el otro”.

Uno de estos debates fue “La controversia de Valladolid de 1550,
el cual vers6 sobre el "descubrimiento”, "conquista"y "gobierno de las
Indias". Sus protagonistas fueron el sacerdote Juan Ginés Sepulveda,
erudito, historiador, cronista real y confesor del rey Carlos V; y el
sacerdote dominico Bartolomé de las Casas, ardiente defensor de
los nativos americanos, quien creia que nada diferencia a los indios
de cualquier otro ser humano. Debates estos que iban mas alla de
una “piedad cristiana”, que revestia las argumentaciones de los
expositores, para dejar en claro la necesidad de formular las bases
juridicas de la empresa colonialista europea.

“..Yo no mantengo el que los barbaros deban ser reducidos a la esclavitud,
sino solamente que deban ser sometidos a nuestro mandato; no mantengo el
que debamos privarles de sus bienes, sino tinicamente someterlos sin cometer
contra ellos actos de injusticia alguna; no mantengo que debamos abusar
de nuestro dominio, sino mds bien que éste sea noble, cortés y 1itil para ellos.
Asi, primeramente debemos arrancarles sus costumbres paganas y después,
con afabilidad, impulsarlos a que adopten el Derecho natural y, con esta
magnifica preparacion para aceptar la doctrina de Cristo, atraerlos con
mansedumbre apostélica y palabras de caridad a la religion cristiana...”
(De las Casas en Maestre: 2004)

Paul Gutiérrez






Sumario

La controversia de Valladolid de 1550:

¢Son los indios del nuevo mundo, hombres
con alma como los conquistadores?

Por M.* del Camino Vidal Fueyo )
Pag. 8 -21

“Todas las gentes del
mundo son hombres”

El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas
(1474-1566) y Juan Ginés de Sepulveda (1490-1573)

Por Alfonso Maestre Sanchez

Pag. 22 - 83

(Re)pensar el Derecho y la
nocion del sujeto indio(a) desde
una mirada descolonial.

Por K. Ochoa Mutioz
Pag. 84-113






X puede suceder a7estos barbaros _mas
v onvenlent nibmas! saludable qu

g Eﬂ imperioldelaq)
57 re11g10n oS han

, [quelapenastmer
Tl i humanoes)lenthombres c1v1hzad®s @mh
= enfqueipuedantserlog

= . ,_Nvm,@@@b -

ddonde le | / ma

7 {{ gen rglo inaltera’com Cédula real de don Carlos y doia Juana a Alvar N




La controversia de
Valladolid de 1550:

¢Son los indios del nuevo mundo, hombres
con alma como los conquistadores?!

Por M.? del Camino Vidal Fueyo

residencia el Emperador Carlos I de Espafia y V de

Alemania, arrecia el calor. El Emperador tiene 50
anos y una larga experiencia como gobernante desde que a la
edad de dieciséis hered6 el trono de Espana vy, s6lo tres afios
despusés, las coronas de Alemania, Austria y Borgona. Se trata
deunmonarca que halibrado ya cuatro guerras contra Francia;
que ha sofocado el levantamiento de los Comuneros en Castilla
y de las Germanias en Valencia y Mallorca; que ha librado
batallas contra los musulmanes en defensa de los dominios
espanoles en el Mediterraneo; que esta centrado en sofocar la
extension del luteranismo en sus territorios centroeuropeos;
que ha continuado la conquista y colonizacién de América
iniciada por sus abuelos maternos y que, en definitiva, ha
vivido sabiéndose el soberano mas poderoso de Europa,
dirigiendo un Imperio en el que no se pone el sol.

q gosto de 1550 en Valladolid, donde tiene fijada su

No obstante, hay una cuestiéon que le preocupa en torno
al “descubrimiento”, “conquista” y “gobierno” de las Indias”™
¢cuenta, como Emperador, con un fusto titulo’ para ‘el
sometimiento de las poblaciones indigenas™?, ¢cual es el
status juridico de los indios; cual ha de ser el trato que han

de recibir por parte de los colonizadores? El problema tiene

1 Tomado de https://educacion.uncuyo.edu.ar/upload/controversias-de-
valladolid.pdf



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

una importante dimensién juridica, filoséfica y teoldgica, y el
monarca es consciente de que no puede ser afrontado desde las
pautas ideologicas heredadas de la Edad Media. Por ello, el 16
de abril de 1550, por sugerencia del Consejo de Indias? ordena
la suspension de todas las conquistas en el Nuevo Mundo y
convoca, para el mes de agosto, la celebracién de una Junta
en la ciudad de Valladolid, con la finalidad de que eminentes
y reconocidos humanistas dictaminen sobre la justicia o
injusticia de la colonizacién americana.

Cierto es que ya los Reyes Catélicos, al mismo tiempo que
defendian los titulos romanisticos del “descubrimiento y
ocupacion”, solicitaronla correspondiente confirmacion papal,
que obtuvieron mediante las llamadas Bulas Alejandrinas de
1493. Sin embargo, las consecuencias de la 16gica resistencia de
los aborigenes son conocidas: guerras, malos tratos, trabajos
forzados, expropiacion de bienes y de tierras, reducciéon a
esclavitud, etc., dando lugar al desplazamiento del problema
inicial, pues no se trata ya de buscar un “justo titulo” para la
conquista del territorio, sino de responder a las preguntas que
formulara el dominico Fray Antén de Montesinos en la ciudad
de Santo Domingo de la Isla Espanola, en 1511:

“¢Con qué derecho y con qué justicia tenéis en tal cruel y horrible

2 El Consejo de Indias de Espafia fue creado por una Real Cédula del 14 de
septiembre de 1519. Era dependiente del Consejo de Castilla y mds tarde, el
1 de agosto de 1524, paso a ser un érgano independiente bajo la presidencia
del Cardenal Loayza. Inicialmente tuvo su sede en Valladolid, hasta que en
1561 la Corte se trasladé a Madrid.

El Consejo de Indias de Espania llego a ser la mds alta autoridad legislativa
y administrativa para el Nuevo Continente después del Rey. Tenia tres
Departamentos. Dos de ellos se dedicaban a los asuntos de gobierno en
América y uno a las cuestiones legales o de justicia. El 25 de agosto del
aro 1600 se creo la Junta de Guerra, en el seno del Consejo, dedicada a
examinar las contiendas bélicas contra los indigenas, que se convirtio en
una importante fuente del Derecho Internacional Indiano. EI estudio de
la documentacion sobre las leyes de India rebela una actitud formalmente
protectora por parte de los reyes de Espafia hacia los indigenas de la época
que, sin embargo, no se correspondia con la realidad vivida en las colonias.

10 La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?



La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

servidumbre apuestos indios?, ;con qué autoridad habéis hecho tan
detestables guerras a estas gentes que estaban en sus tierras mansas
y pacificas?”

Con esos precedentes retornemos de nuevo a nuestro
escenario: agosto de 1550 en la ciudad de Valladolid. Las altas
temperaturas que soporta la ciudad no traspasan los gruesos
muros de la magnifica capilla del Colegio de San Gregorio,
regido por los dominicos. Las dudas del Emperador han de
resolverse y dos hombres discuten enconadamente.

Uno de ellos, Juan Ginés Sepulveda®, sacerdote de sesenta
anos; afamado erudito de la época, historiador y cronista real
desde hace décadas; confesor del rey desde 1536; preceptor del
Infante Felipe; hombre cultivado en las Lenguas Clasicas, en
la Historia, el Derecho y la Teologia, afirma que los indios del
Nuevo Mundo no tienen alma, que es lo mismo que decir que
han nacido para ser esclavos.

Frente a él, Bartolomé de las Casas®, sacerdote dominico de
sesentay seis afios, ardiente defensor delos nativos americanos,
cree que nada diferencia a los indios de cualquier otro ser
humano. En torno a ellos, catorce jueces escuchan y valoran
las diferentes tesis, entre ellos figuran los eminentes te6logos
Melchor Cano y Domingo de Soto; también especialistas en
América como Bernardino de Arévalo y Gregorio Lépez; un
representante del Consejo de Indias, otro del Consejo Real y un
consejero de Inquisicion, entre otros.

El debate es beligerante, profundo y en cierta manera
premonitorio. El lenguaje es depurado, culto, barroco en la
forma pero profundamente renacentista en el fondo. Como
renacentista es el hecho de que el soberano de un gran Imperio

3 Cfr. MAESTRE SANCHEZ, A., “Todas las gentes del mundo son hombres. El
gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septilveda’,
Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 2004, 21, pp. 95.

Nace en Pozoblanco (Cérdoba) en 1490 y muere en Pozoblanco, en 1573.
(Sevilla 1485- Madrid 1566)

M.? del Camino Vidal Fueyo

11



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

pregunte a un grupo de expertos si es licita la consolidacién
y extension de su Imperio en las colonias de América, y si se
acomodan a la moral los métodos de sometimiento que se
estan practicando sobre los indigenas.

El debate sedesarrolla a puerta cerraday sealargara durante
ocho meses (hasta abril de 1551). Se trata de una cuestion de
Estadoy sele daun caracter secreto. No se toma nota escrita del
contenido de las discusiones, y sélo se conservan los alegatos
de los contendientes, publicados afios después en forma de
libros. De la respuesta que se dé a la pregunta va a depender,
durante siglos, la suerte de decenas de millones de hombres:
¢Son los indios del Nuevo Mundo, hombres con alma como los
conquistadores?

Los argumentos y las posiciones intelectuales de ambos
contendientes estan condicionados, como no podia ser de otra
manera, por su propia trayectoria personal. Bartolomé de las
Casas con tan solo veinte afios habia viajado a la Isla de La
Espafiola (actual Santo Domingo) para hacerse cargo de una
encomienda de indios (pues su padre habia acompanado a
Colén en susegundo viaje a América). Alli entra en contacto con
los indigenas y, pocos afios después, renuncia a este modo de
explotacion repudiando la crueldad empleada por los colonos®.
En 1512 fue ordenado sacerdote (se trata del primer sacerdote
espanol ordenado en América) y viaja a la isla de Cuba. Movido

6 Las encomiendas estaban constituidas por un grupo de indios adjudicados,
junto con tierras, a colonos espafioles. Los indios tenian la obligacion de
trabajar las tierras, por lo que recibian un pequerio salario, y el encomendero
tenia el deber de cristianizarles y de “elevarles a la civilizacion”. Se crean
en 1497 cuando Colon impone a los indios el trabajo obligatorio. Isabel
la Catdlica prohibe esclavizarles, pero autoriza este tipo de organizacion.
Desde 1511, los misioneros atacan duramente no solo los abusos que se
producen en las encomiendas, sino la propia institucion. Las Leyes de Burgos
de 1512 establecen medidas para controlar los abusos, pero las denuncias
por parte de los misioneros continiian. Las Leyes Nuevas de 1542 llegaron a
suprimir la concesion de nuevas encomiendas, asi como la herencia de las
que existian, pero los encomenderos se opusieron violentamente y Carlos V
accedio desgraciadamente a mantenerlas y siguieron existiendo hasta 1720.

12 La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?



La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

por una acérrima defensa de los derechos humanos, se dedicé
de lleno a defender a los indios y a intentar garantizarles un
status acorde con su dignidad de seres humanos’.

En 1535 sus ideales le impulsan a regresar a Espana para
mantener una entrevista con el Emperador Carlos V, a quien
le propone un programa de colonizacién pacifica en las tierras
colonizadas, programa que, desde nuestra perspectiva del S.
XXI, se podria calificar de moderno y ambicioso. Podemos
intuir que el dominico es persuasivo pues el Emperador accede
a que lo ponga en practica en una zona de lo que es la actual
Venezuela; pero también podemos deducir que es perseverante,
pues en 1540 de Las Casas vuelve a visitar a Carlos I en
Valladolid, e intenta trasladarle las nuevas ideas del Derecho
de Gentes difundidas por Francisco de Vitoria impulsando,
en 1542, la promulgacién de las Nuevas Leyes de Indias, que
propiciaban un trato mas justo para los indigenas y la lucha
por la abolicién de las encomiendas®.

7 En esta fecha Bartolomé de la Casas escribié su famoso libro Brevisima
Relacion de la Destruccion de las Indias. En 1515 volvié a Espafia y junto
al Arzobispo de Toledo, Monsefior Francisco Jiménez de Cisneros, se
presentaron como defensores de los indigenas ante el Rey Fernando V. En
1516 vuelve a América como miembro de la Comision Investigadora del
Trato a los Indigenas. Mas adelante, en 1519, vuelve nuevamente a Espafia y
en 1520 presenta una denuncia formal del trato a los indios al Rey Carlos L
El Cardenal Cisneros, en aquella época Regente de Castilla, no solo permitio
las actuaciones de Fray Bartolomé de las Casas, sino que le dio el titulo de
Defensor de los Indios, encargdndole de esa tarea. En 1530 logro obtener de
la Corona el decreto que prohibia la esclavitud de los indigenas del Peril y
que trajo personalmente para su implementacion. En 1537 recibio el apoyo
del Papa Pablo I1I, quien a través de la Bula Papal Sublimis Deus, declaraba
a los indigenas de América como seres humanos racionales y espirituales y
que sus vidas y propiedades debian ser protegidas. En 1542 regresa a Espafia
y logra conveWWWncer a Carlos I a que firme una nueva ley que prohiba
la esclavitud en toda América y se limite el sistema de Encomiendas a una
sola generacion.

8 Se ha considerado a Francisco de Vitoria, tedlogo, jurista y profesor
universitario (Vitoria 1486- Salamanca 1546), como uno de los pensadores
mads influyentes de la Historia de Espafia. En su extensa obra profundiza

M.? del Camino Vidal Fueyo

13



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

En esta época renuncia al importante obispado de Cuzco,
pues considera que le alejaria de su labor de defensa, “a pie
de obra”, de los derechos de los indios y en 1546 se traslada a
Méjico, donde finalmente fue nombrado obispo de Chiapas.
Sin embargo su vehemente defensa de los derechos de los
indigenas le granje6 la enemistad de los colonos y provocé su
regreso definitivo a Espafia en 1547°.

sobre la legitimidad de las diversas formas de las “guerras de conquista”
no a partir del Derecho Romano, o de las donaciones pontificias, sino del
Derecho Natural, lo que supone otra forma de abordar el problema, poco
acorde con las prdcticas que estaban llevando a cabo sus contempordneos en
América y con la filosofia de las encomiendas. Ingresé muy joven en la orden
dominicana y en 1509 viaja a Paris para estudiar Teologia, doctordndose
en 1523, fecha en que vuelve a Espafia para trabajar en el Colegio de San
Gregorio de Valladolid. El 7 de septiembre de 1526 gana la cdtedra de Prima
Teologia en la Universidad de Salamanca, donde se hace famoso por sus
criticas al sistema juridico impuesto por los conquistadores en América. Fue
uno de los primeros pensadores europeos en concebir la idea de una sociedad
de naciones, esto es, la idea de una comunidad universal de todos los pueblos
organizados politicamente y fundada en el derecho natural de cada hombre
y de cada pueblo, definiendo el llamado Derecho de Gentes. En 1536 fustigo
duramente los abusos de los conquistadores y, en sus escritos relacionados
con la conquista del Perti, declara que los indigenas no son seres inferiores
para ser explotados o esclavizados, sino seres libres con iguales derechos que
los esparfioles y duefios de sus tierras y bienes. De sus famosas Relecciones,
las que pasan a los anales de la ciencia juridica son las tituladas Sobre
los indios (De Indis prior y De Indis posterior sive de iure belli, 1530 y 1539
respectivamente), que tratan del aspecto juridico de las relaciones de los
esparioles con los indios, y el Derecho de Guerra, tratado en el que analiza
los principios juridicos que han de regir las relaciones internacionales. Cfr.,
entre otras obras, BROWN SCOTT, ], The Spanish origin of international
law. Francisco de Vitoria and his law of nations, Oxford University Press,
Oxford, 1934; CORDERO PANDO, ], “La apertura a la modernidad en
Espafia: la contribucion de Francisco de Vitoria”, Cuadernos de Realidades
Sociales, 47-48 (1996).

Como autor dejo inconclusa la Historia General de las Indias, impreso
en 1875, que resulta un documento de gran relevancia historica sobre la
conquista y colonizacion de América. También escribio la Apologética
historia sumaria, en defensa de los derechos de los indios, y en 1552 vio
la luz su obra cumbre Brevisima relacion de la destruccion de las Indias,
considerada por muchos como uno de los puntos de arranque de la leyenda

14 La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlosindios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?



La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

Estas rapidas pinceladas biograficas nos proporcionan un
breve boceto de uno de los protagonistas de la controversia de
Valladolid. Es un hombre que sabe de lo que estd hablando: ha
vivido muchos afios en América y conoce de cerca la realidad
que viven los indigenas en las tierras que hoy constituyen
Santo Domingo, Pert, Cuba, Venezuela, Méjico o Guatemala.
Pero ademas, es un importante teélogo y jurista que conoce
profundamente la doctrina del Derecho de Gentes de Francisco
de Vitoria y aunque enfoca la problematica de la conquista
americana desde las coordenadas de la teologia moral
propias de la época, esto es, sobre la base de unos principios
aristotélicos iusnaturalistas, no le interesa, como a la mayoria
de los pensadores contemporaneos, la verdad teérica o el valor
técnico de un texto filosé6fico o juridico, sino su valor practico
al servicio de una idea que le obsesionara durante toda su vida:
la defensa de los indios y de sus derechos como personas.

Frente a él, Juan Ginés de Sepulveda. Se trata de un
importante erudito, vinculado a la Corte desde hace afios.
Traductor delos clasicos, formado en Bolonia y Roma (en donde
residié durante cerca de veinte afios), gran conocedor de la
obra de Aristoteles, y autor de multiples obras historiograficas,
filosoficas y doctrinales. Sin embargo, nunca viajé a América
y no conoce de cerca la realidad de las colonias. Sepulveda
defiende el derecho de Espaifia, como naciéon civilizada, a
someter mediante las armas a quienes califica como “salvajes”,
oponiéndose abiertamente incluso a las normas del Consejo de
Indias™. Las ideas de Aristoteles estuvieron muy presentes en

negra sobre la colonizacion espafiola (Vid. Personajes de la historia de
Espafia, Tomo 3, Espasa Calpe, 1999, p. 359).

10 Cfr.. MAESTRE SANCHEZ, A., “Todas las gentes del mundo son hombres. El
gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septilveda’,
Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 2004, 21, pp. 104 y ss.

11 Y también a la doctrina oficial de la iglesia en aquel momento, pues la Bula
Sublimis Deus, de Pablo III, dictada en 1538 ante el hecho consumado de la
colonizacion, recogia que los indios tienen todos los derechos como stibditos
del rey de Castilla, y los espafioles no pueden privarles de ninguno de ellos.
La colonizacion, segiin la Bula, se justifica por la autoridad del Papa para

M.? del Camino Vidal Fueyo

15



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

su discurso, y en ellas se apoya para afirmar:

“La primera razon de la justicia de esta guerra o conquista es
que, siendo por naturaleza siervos los hombres bdarbaros (indios),
incultos e inhumanos, se niegan a admitir el imperio de los que
son mds prudentes, poderosos y perfectos que ellos, imperio que les
traerd grandisimas utilidades™.

En definitiva, para Septlveda la dominacién que Europa
ejerce sobre Ameérica y, por tanto, sobre las culturas que alli
se encuentran, es una acciéon pedagogica que se convierte en
una “violencia necesaria” (guerra justa). Es la consecuencia de
lo que califica como “inmadurez culpable” de los indios. Asi,
el conquistador europeo no sélo es inocente, sino meritorio,
puesto que ejerce una violencia emancipadora.

“Qué cosa puede suceder a estos bdarbaros, mds conveniente
ni mds saludable, que el quedar sometidos al imperio de aquellos
cuya prudencia, virtud y religion los han de convertir de salvajes
(tales que apenas merecen el nombre de seres humanos) en hombres
civilizados, en la medida en que puedan serlo™

Sepulvedaniegala dignidad yla “alteridad” de otras culturas,
asi como su derecho a defenderse frente al opresor y, como
argumento de autoridad, se remite a Aristoteles, para quien
“lo perfecto debe imperar y dominar sobre lo imperfecto; lo
excelente sobrelo contrario”. Ideas que, por otra parte, imperan
en la mentalidad eurocentrista de finales del S XV y mediados
del XVI, conocida como la Doctrina del Descubrimiento, en
virtud de la cual se negaba absolutamente a los indigenas su

evangelizar al mundo -no para conceder territorios a principes cristianos-.
La colonizacion es justa solo si es pacifica y si se halla subordinada a la labor
misional. Los indios no tienen mds deberes que aquellos comunes a todos
los stibditos de la Corona y deben vivir en libertad, bajo el gobierno de sus
propios jefes, supervisados por funcionarios del monarca que administren
justicia y tutelen a los nativos hasta que estén plenamente civilizados.

De la justa causa de la guerra contra los indios, publicado por primera vez
en Roma en 1550. Cita de la Edicion Critica del Fondo Cultural Economico
de México, 1987, p. 153.

Op. cit. P 133.

16 La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?



La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

calidad de personas, de sujetos, e incluso de seres humanos.
En correspondencia con esa doctrina, no se consideraba a los
indigenas sujetos de derecho y, por tanto, no podian realizar
ningln tipo de negocio, ni de acto juridico.

Por el contrario, los argumentos de Bartolomé de las Casas
presentan a las personas originarias de América como seres
humanos racionales y libres de proyectar su propia vida y de
defender su cultura autéctona. De las Casas plantea, entre otras
cosas,lailegalidad de mantenerlas Encomiendas a perpetuidad
y expone las consecuencias desastrosas que podria acarrear a
la comunidad indigena.

Para este humanista, se debe intentar “civilizar” al indio sin
destruir su cultura o sus costumbres y en sus argumentaciones
alcanza un alto grado de conciencia critica, tanto respecto de la
filosofia imperante en la época como respecto de los métodos
utilizados por los colonos. Sus argumentos, aun desde los
parametros del S. XXI, resultan extremadamente modernos,
pues para De las Casas “se ha de cristianizar contando con la
cultura y costumbres del otro”. Es mas, afirma que sélo desde la
argumentacién racional y desdelos métodos pacificos, se puede
convencer al gentil sobre la religién catélica. Argumentos que
deja claros en su obra Del inico modo de atraer a los pueblos a
la verdadera religion, escrita en 1536.

En cierto modo es inevitable establecer un paralelismo
entre las ideas que defiende De las Casas y “la inclusion del
otro’, a la que Jiirgen Habermas dedicaba recientemente una
monografia4, porque ambos nos colocan ante un profundo
interrogante que dista de estar resuelto al dia de hoy: ¢la
inclusion del “otro” implica que los limites de la comunidad
estdn abiertos para todos, también para aquellos que son
extranos y quieren continuar siendo extranos?”. En el S. XVI

14 La inclusion del otro. Estudios de teoria politica, Paidds, Barcelona, 1996.

L 15 HABERMAS, ], La inclusion del otro. Estudios de teoria politica, Paidds,

Barcelona, 1996, p. 24.

M.? del Camino Vidal Fueyo

17



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

el problema emerge del colonialismo; en el S. XXI de una
globalizacién despiadadamente asimiladora y unificadora, y
de unos procesos de inmigracién no siempre bien entendidos
por la sociedad de acogida.

Pues bien, la discusion intelectual entre De las Casas y
Sepulveda, que ha pasado a la historia con el denominacién de
la controversia de Valladolid, supuso un hito en la historia de
Occidente, porque planteé una pregunta que sirvié de punto
de partida para el nacimiento de una corriente filoséfica
(aunque minoritaria y desgraciadamente no seguida por el
poder dominante) tendente al reconocimiento de los derechos
humanos desde una perspectiva asombrosamente moderna,
esto es, desde la posicion del indio, del “otro”. Esto es, no a
partir del esquema imperante en el imperialismo y, por tanto,
no a partir de un paradigma pretendidamente universal
e indiscutible, sino desde la defensa de los presupuestos
culturales de los indigenas.

Por ello, tras una lectura detenida de algunos de los escritos
de Bartolomé de las Casas, no creo que sea muy aventurado
afirmar que se trata de un precursor del multiculturalismo,
pues nos encontramos ante un defensor de los derechos de
los indios que, lejos el paternalismo de quien se cree superior,
acepta y defiende férreamente su propia identidad, esto es,
sus costumbres, su cultura, en definitiva y como venimos
diciendo, su “alteridad”. Con seguridad, lo verdaderamente
“revolucionario”del planteamientode DelasCasasesqueafirma
la condicién humana del indio no por mera caridad cristiana,
sino que lo hace comprendiendo que el etnocentrismo vigente
para definir esa condicién no era el Gnico criterio valido. En
proclamar la humanidad, racionalidad, libertad personal y
colectiva de los pueblos indigenas, partiendo de la defensa de
sus propios valores culturales radica, precisamente, el caracter
innovador del pensamiento de Bartolomé de las Casas?.

L 16 Historiadores europeos colocan al dominico a la altura de Erasmo y
Tomds Moro y como un precedente de Rousseau. Su obra fue traducida

18 La controversia de Valladolid de 1550:
¢Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?



La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

Asi transcurrié la Controversia de Valladolid. ¢Quién
gané? Formalmente ninguno de los dos. La mayor parte de los
te6logos presentes en la capilla del Colegio de San Gregorio se
inclinaron por De las Casas; mientras que los juristas apoyaron
a Sepulveda, pero no hubo sentencia oficial. Los jueces se
dispersaron despuésdelasesionfinal, y durante afios el Consejo
de Indias estuvo luchando para que dieran sus pareceres por
escrito. A Fray Melchor Cano, por ejemplo, se le pide que no
parta para Trento sin dejar por escrito un informe sobre el
tema, que deberia enviar al Marqués de Mondéjar, Presidente
del Consejo de Indias. Sin embargo en 1557, trascurridos cinco
anos desde su vuelta del Concilio, se le vuelve a reclamar su
parecer pues ain no lo habia remitido. Otros de los jueces si
llegaron a emitir su informe, pero estos expedientes escritos
jamas llegaron a ser publicados o difundidos vy, por otro lado,
tampoco alcanzaron una decisién colegiada.

¢Cual fue, entonces, el verdadero resultado de la gran
disputa de Valladolid?’. Una consecuencia esperada fue que
Sepulveda se convirtié en el referente de los conquistadores. El
cabildo de la Ciudad de México, la mas rica y mas importante
de todas las Indias, reconoci6 agradecida lo que habia hecho
en su favor, y en prenda de su aprecio y “para animar en el
porvenir a que lo prosiga”, vot6 el 8 de febrero de 1554 “que se
le envien algunas cosas desta tierra de joyas y aforros hasta el
valor de 200 pesos”. Sin embargo, su doctrina no triunfé y no
logré publicar en vida sus diversas apologias pues el Consejo
de Indias negé tal licencia®®. Es mas, el Consejo Real de Castilla

inmediatamente al inglés, al francés, al alemdn, al italiano y al flamenco.
El norteamericano Lewis Hanke afirma que, con la Controversia, “por
primera y sin duda por dltima vez, una nacion colonizadora organizo
una investigacion formal sobre la justicia de los métodos utilizados para
extender su imperio”.

Seguimos en este punto a Maestre Sanchez, A., “Todas las gentes del mundo
son hombres. El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés
de Sepulveda”, op. cit, pp. 131y ss

Archivo de Simancas, Legajo n° 69 de la Secretaria de Estado.

M.? del Camino Vidal Fueyo

19



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

decidié solicitar de las Universidades de Salamanca y Alcala
de Henares un dictamen sobre si debia imprimirse o no dicha
obra. A finales de 1557 las Universidades consultadas emitieron
un parecer desfavorable®.

Porelcontrario, Delas Casaspudopublicaren Sevilla,en 1552,
una serie de tratados en los que daba su versién de la Disputa
de Valladolid. No obstante, ni el Imperio abandoné las Indias,
ni el proceso de colonizacién termind, y las Encomiendas se
mantuvieron. En 1556, el Emperador dict6 de nuevo 6rdenes
permitiendo a sus virreyes en América dar licencias para
nuevos descubrimientos. Sin embargo, De las Casas continu6
presentando memoriales al Emperador y al Consejo de Indias
y hasta traté de que el Papa excomulgara y anatematizara a
cualquiera que considerase justa la guerra contra los indios y,
en cierto modo, a él se le debe que la conquista de las Filipinas
de 1570 en adelante, se hiciera de forma mucho mas pacifica®.

“Lo pasado, como lo que ha dejado de hacerse, no tiene remedio;
atribiiyase a nuestra debilidad siempre que se haga restitucion de
los bienes impiamente arrebatados (.). Si esto se hace asi, estoy
convencido de que ellos abrazardn la doctrina evangélica, pues no
son necios ni barbaros, sino de innata sinceridad, sencillos, modestos,
mansos y, en habilidad y dotes naturales, superan a muchas gentes
del mundo conocido™.

La controversia de Valladolid ha sido publicada a casi todos
los idiomas del mundo, y se considera el origen de la lucha
por los derechos humanos, de la tolerancia y del respeto a las
diferencias.

MAESTRE SANCHEZ, A., op. cit, p. 109.
MAESTRE SANCHEZ, A., op. cit, p. 132.

Apologia de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepiilveda.
Traduccion, con introduccién, notas e indices hecha por Angel LOSADA,
Madyrid, ed. Nacional, 1975, p. 393.

20 La controversia de Valladolid de 1550:
¢Sonlos indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?






\

WAD./
S
=S
~
S
=
)
=
3
5
2
o
(]
on
o
g
s



“Todas las gentes del
mundo son hombres”

El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas
(1474-1566) y Juan Ginés de Sepulveda (1490-1573)"

Por Alfonso Maestre Sanchez’

Resumen

trascendental en la historia de Espaifia. En efecto,

no so6lo es una época de transiciéon del Medioevo a la
Modernidad, sino que con ella asistimos a un “renacimiento”
en todos los 6rdenes de la vida cultural, politica, ideolégica...
En este tiempo —finales del siglo XV y mediados del XVI- los
problemas del “descubrimiento”, “conquista” y “gobierno
de las Indias” Ginicamente podian ser afrontados con pautas
ideologicas heredadas de la Edad Media. El problema que
ahora se plantea —desde una dimensién juridica, filoséfica y
teologica- es el del ‘justo titulo’ que tienen los Reyes cristianos
de Castilla y Leén para ‘el sometimiento de las poblaciones
indigenas’, produciéndose asi uno de los acontecimientos
mas curiosos en la historia del mundo occidental cuando dos
notables espafioles, Bartolomé de Las Casas y Juan Ginés de
Sepulveda, se reunieron en Valladolid en 1550 para discutir
un gran problema nacional que concernia tanto a los indios
americanos como a Aristételes. Entonces, por primera
vez y quizd por Ultima, un imperio organizé oficialmente

La primera mitad del siglo XVI es un momento

Tomado de https://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/article/view/
ASHF0404110091A

Departamento de Filosofia III (Hermenéutica y Filosofia de la Historia)
Universidad Complutense de Madrid



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

una encuesta sobre la justicia de los métodos empleados
para extender su dominio. La disputa de Valladolid ha de
interpretarse claramente como el testimonio apasionado de
un hecho decisivo en la historia de la humanidad: por no haber
triunfado las ideas de Juan Ginés de Sepulveda se dio un paso
mas, penoso e inseguro todavia, en el camino de la justicia para
“todas las razas en un mundo de multiples razas”; por hablar
contanta vehemencia Fray Bartolomé de las Casas en Valladolid
en favor de los indios americanos, su larga y complicada
argumentacién tuvo también otra utilidad: fortaleci6 a todos
aquellos que en su tiempo, y en los siglos que siguieron,
trabajaron con la creencia de que “todas las gentes del mundo
son hombres”. No bestias, ni esclavos por naturaleza, no como
ninos con un entendimiento limitado o estatico, sino hombres
que son capaces de llegar a ser cristianos, que tienen pleno
derecho a gozar de sus bienes, su libertad politica y su dignidad
humana, y que en su creencia deberian ser incorporados a la
civilizacién espanola y cristiana en vez de ser esclavizados o
destruidos.

Palabras claves: Renacimiento, Humanismo, Bartolomé de
las Casas, Juan Ginés de Sepulveda, Aristételes, justo titulo de
conquista y gobierno de las Indias’.

Abstract

The first half of the XVI century is a momentous time in
Spanish history. Indeed, it is a transition from the Middle Ages
into Modernity and it also lets us find a “renaissance” in all
aspects of cultural, political or ideological life. At this moment

—the end of XV century and the middle of XVI- problems
of “discovery”, “conquest” and “the goverment of the Indias”
could only be fought with ideological directions, inherited
from the Middle Ages. The problem now outlined —from its
juridical, philosophical and theological dimension- is the
“fair title” which christian Kings of Castille and Leon for “the
submission of the native population”, because of this, one of

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

the most curious events in the history of the western world
was created: two Spanish notables, Bartolomé de las Casas and
Juan Ginés de Sepilveda, had a meeting in Valladolid in 1550
to discuss a big national problem that was as important for
the Indians as for Aristotle. It is then, for the first time and
maybe for the last, an empire officially organized a poll about
justice of the methods to extend its dominion. The dispute
of Valladolid must be clearly interpreted as the passionate
evidence of a decisive fact in human history: firstly, as the
ideas of Juan Ginés de Sepulveda didn’t win, a new step (yet
painful and unsecured) was given in the way to justice for “all
races in a world of multiple races”; secondly, Fray Bartolomé
de las Casas was very vehement in Valladolid talking in favour
of American Indians. His long argumentation was also useful
strengthening all those who at that moment and through the
following centuries worked with the belief that “all the people
in the world are human beings”. They are not beasts, orslaves by
their own nature, they are not like children, with a limited and
static thought, they are human beeings, they can be christians,
they have a right to enjoy their possessions, their political
liberty and their human dignity, and in their belief they should
be incorporated to Spanish and christian civilization instead
of being enslaved or destroyed.

Keywords: Renaissance, Humanism, Bartolomé de las Casas,
Juan Ginés de Sepulveda, Aristotle, “fair title of conquest and
goverment of the Indias”.

Alfonso Maestre Sanchez

25



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

1. Introduccién

ebemos —escribe Héctor Gross Espiell- luchar para

evitar el renacimiento basado en otros enfoques

de otra leyenda negra sobre la obra de Espana en
Ameérica. Hubo sin duda errores, equivocaciones y aspectos
lamentables; pero creo que hoy el avance de la historia y el
conocimiento de los hechos permite juzgar y decir, sin duda
alguna, que no hay otro ejemplo en el proceso de expansiéon
europeo, entre el siglo XV y el siglo XX que haya llegado a un
analisis mas sincero y mas hondo de la libertad e igualdad
entre los hombres.

Ameérica no es la obra de la destruccién de una cultura y de
la sustitucién de una civilizacién por otra, sino de una fecunda
y maravillosa unién de las diversas corrientes. Recuerdo —sigue
diciendo- la frase que hay grabada en la plaza de Tlatelolco en
la ciudad de México, y donde se dice: “... De esta lucha surgié
algo nuevo; no hubo vencidos ni vencedores, sino una generosa
y fecunda fusién de razas y de ideas. Si, humanamente no hay
ningln otro ejemplo en la historia de la humanidad como el
que Espana brindé de analizar juridicamente el problema de
la conquista (mediante el choque ideolégico Sepulveda-Las
Casas), para llegar a la afirmacién excepcional de la igualdad
juridica de los indios y de los espafioles; mientras que otros,
practicamente todos los otros ejemplos de colonizacién se
basaban en la esclavitud del conquistado y en el desprecio
de su naturaleza juridica. No hay tampoco que olvidar que
las Indias nunca fueron colonias. Espafa jamas sostuvo que
América era una colonia de Espana, sino que las Indias fueron
por lo menos juridica y teéricamente un reino colocado en la
misma jerarquia politica que el reino de Espana.

Y tampoco puede olvidarse que la independencia americana
(independencia a la que —no se olvide- tanto apuntaban Las
Casas como Sepulveda) se realiz6 y solamente pudo realizarse
en virtud de la formula juridica de la revolucién espanola. Sin
la idea de la retroversion de la soberania a su fuente originaria

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

como consecuencia de la acefalia de la Corona (a causa de
la invasién napolednica) y consiguiente existencia de dos
reinos separados y unidos por una unién real, la férmula de la
independencia americana no hubiera sido posible.?

Laprimeramitad del siglo XVIesun momento trascendental
en la historia de Espana. En efecto, no sélo es una época de
transicion del Medioevo a la Modernidad, sino que con ella
asistimos a un “renacimiento” en todos los 6rdenes de la
vida cultural, politica, ideoldgica... Nuestros humanistas del
Renacimiento plantean problemas que hoy, en pleno siglo
XXI, presentan una extraordinaria actualidad. Nos referimos,
por ejemplo, a los “presupuestos ideologicos del Imperio
espanol”, y que en el ambito de la espiritualidad se plasma
en lo que se llamé “Contrarreforma espainiola”, muy distinta
de la “Contrarreforma de Roma” y la “Contrarreforma del
resto de Europa”; nos referimos también a lo que en nuestros
dias entendemos por “objecién de conciencia”, es decir, la
compatibilidad del “pacifismo” (recordemos a Juan Luis
Vives) con la profesion militar, los titulos de “justa guerra”,
los muchisimos tratados que se escribieron sobre los “deberes
del rey”, y que no son otra cosa mas que la interpretaciéon
moderna del cuil debe serla funcién del Estado; nos referimos
asimismo a la respuesta que se daba al ‘problema de las aguas
territoriales’ mediante el reconocimiento de que por “derecho
natural, son comunes a todas las aguas corrientes y el mar...
y por tanto nadie puede impedir su uso”, o al problema de la
emigracion: “Al principio del mundo —decia Vitoria—, como
todas las cosas eran comunes, era licito a cualquiera dirigirse y
recorrer las regiones que quisiera. Y no se ve que haya sido esto
abolido por la division de las tierras”, etc.

En este tiempo —finales del siglo XV y mediados del XVI-los

Véanse estos textos de H. Gross Espiell en “Un paso adelante hacia un nuevo
orden internacional”-Actas del Coloquio Ciencia y Tecnologia— Universidad
de La Rabida. Marzo de 1978. Instituto Internacional de Estudios Laborales
de la OIT. Moderador: Dr. H. Gross Espiell. Pdgs. 282-283.

Alfonso Maestre Sanchez

27



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

problemas del “descubrimiento”, “conquista” y “gobierno
de las Indias” Gnicamente podian ser afrontados con pautas
ideol6gicas heredadas de la Edad Media, y asi, mientras que
el viejo Derecho Romano era taxativo: el descubrimiento y
la ocupacién constituyen titulos suficientes para legitimar
el pleno dominio y la incorporacién a la Corona de aquellos
inmensos territorios, el Derecho Medieval dictaminaba, por su
parte, que los ‘infieles’ carecian de personalidad juridica y, por
consiguiente, no eran sujetos de derechos, pudiendo incluso
ser sometidos a esclavitud. Pero habia ademé&s una tercera via
de conquista: la donacién del Papa a “principe cristiano” en
virtud de la pretendida suprema jurisdicciéon de la Santa Sede.

En el siglo XV el Papa habia legitimado la expansion
portuguesa por el litoral africano mediante la expedicion
de varias Bulas: por la Romanus Pontifiex (1455) se otorgaba
a Portugal el territorio al sur del Cabo Bojador, donacién
confirmadaporlaBula Intercaetera (1492);1a Bula Aeterni Regis
del Papa Sixto IV (21 de junio de 1481) fijaba los derechos de los
reinos de Portugal y de Castilla conforme a la Capitulaciones
entre los Reyes Catélicos y Alfonso V de Portugal, concluidas
en las Alcacovas el 4 de septiembre de 1479, y ratificadas por
los Reyes Catolicos en Toledo el 6 de marzo de 1480 y por el Rey
de Portugal en Evora el 8 de septiembre de 1480 como capitulos
adicionales al “Tratado de las paces”. Los Reyes Catdlicos,
al mismo tiempo que defendian la suficiencia de los titulos
romanisticos de ‘descubrimiento y ocupacién’, solicitaron
la correspondiente confirmaciéon papal, que obtuvieron
mediante las llamadas ‘Bulas Alejandrinas™ a partir de 1493,
cuatro Bulas papales datadas en fechas sucesivas otorgaban
“(..) avos, Reyes de Castilla y Aragén, y a vuestros herederos los
Reyes de Castilla y Ledn perpetuamente” las islas y tierras no
pertenecientes a otros principes cristianos que se descubriesen
navegando hacia Occidente, con idénticos derechos a los
otorgados a los monarcas portugueses.

Estas Bulas —"Inter caetera” (3 de mayo de 1493), “Eximie

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

devotionis”(3demayode1493),“Intercaetera”(4demayode1493),
“Dudum siquiden” (25 de septiembre de 1493), a la que hemos
de anadir la Bula “Sublimis Deus” del Papa Paulo III (2 de junio
de 1537)- platean el afianzamiento de la presencia castellana
en el Nuevo Mundo en funcién del ‘territorio descubierto y
a descubrir en el futuro’, que a la vez presuponia la pacifica
sumision de los indianos. Sin embargo, las consecuencias de
la resistencia de los aborigenes son bien conocidas: guerras,
malos tratos, trabajos forzados, expropiacién de tierras y
bienes, reduccién a esclavitud, etc., dando lugar con ello al
desplazamiento del problema inicial: no se trata ya de aportar
Yjustos titulos’ para conquistar el territorio, sino de responder
a las preguntas que en las Navidades de 1511 formulaba el
dominico Fray Antén de Montesino en la ciudad de Santo
Domingo de la Isla Espaiiola:

Esta voz, dijo €1, que todos estdis en pecado mortal y en él vivis
y moris, por la crueldad y tirania que usdis con estas inocentes
gentes. Decid, scon qué derecho y con qué justicia tenéis en tan
cruel y horrible servidumbre aquestos indios? ;Con qué autoridad
habéis hecho tan detestables guerras a estas gentes que estaban
en sus tierras mansas y pacificas; donde tan infinitas dellas, con
muertes y estragos nunca oidos, habéis consumido? ;Cémo los
tenéis tan opresos y fatigados, sin dalles de comer ni curallos en sus
enfermedades, que de los excesivos trabajos que les dais incurren y
se os mueren, y por mejor decir, los matdis, por sacar y adquirir oro
cada dia? ;Y qué cuidado tenéis de quien los doctrine, y conozcan a
su Dios y criador, sean baptizados, oigan misa, guarden las fiestas y
domingos? ;Estos, no son hombres? ;No tienen dnimas racionales?

¢No sois obligados a amallos como a vosotros mismos? ;Esto no
entendéis? ¢Esto no sentis? ;:Como estdis en tanta profundidad de
suefio tan letdrgico dormidos? Tened por cierto, que en el estado que
estdis no os podéis mds salvar que los moros o turcos que carecen y
no quieren la fe de Jesucristo®.

Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias lib. 3, cap. 4. Edicion
de Agustin Millares Carlo y estudio preliminar de Lewis Hanke.
Tomo II. Meéxico: Fondo de Cultura Econdmica, 1965, 2° pp. 441
Este admirable sermén de Montesino fue el comienzo de una enérgica

Alfonso Maestre Sanchez

29



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

Asi, pues, el problema que ahora se plantea —desde una
dimensioén juridica, filoséfica y teologica— es el del ‘justo
titulo’ que tienen los Reyes cristianos de Castilla y Le6n para
‘el sometimiento de las poblaciones indigenas’, produciéndose
asi uno de los acontecimientos mas curiosos en la historia
del mundo occidental “(... ) cuando dos notables espafoles,
Bartolomé de Las Casas y Juan Ginés de Septlveda, se reunieron
en Valladolid en 1550 para discutir un gran problema nacional
que concernia tanto alos indios americanos como a Aristételes.
Entonces, por primera vez y quiza por ultima, un imperio
organiz6 oficialmente una encuesta sobre la justicia de los
métodos empleados para extender su dominio.™

El cronograma de este periodo histérico vendria
determinado por los anos 1511 y 1573. A lo largo de estas
décadas la polémica atraves6 por tres etapas: la primera
transcurre entre 1511 y 1530 aproximadamente, y en ella

defensa de los indios, basada en el supuesto cristiano de que todos los
hombres son hermanos e iguales ante Dios. El fraile renové sus denuncias en
Espafia, a donde fue llamado, y un representante de los colonos le siguio para
defender los intereses de estos. El rey tomo en serio el problema, consultando
a teologos, juristas e intelectuales. Hubo unanimidad en que la recién
iniciada colonizacion era licita y debia seguir adelante, pero en todo lo
demds la controversia se cumplio. Las posturas extremas fueron, por un lado,
considerar que los indios eran hombres libres y que la tinica justificacion
de la presencia europea en América era la predicacion del Evangelio; en
el otro extremo, se penso que Dios habia dado las Indias a Espaiia como
en otro tiempo diera a los judios la Tierra Prometida; como Josué hizo
ante Jericd, los espafioles podian reclamar “su” tierra y atacar, matar y
esclavizar a sus habitantes, por el hecho de ser idolatras. La controversia
inicial se resolvié con un compromiso, plasmado en las Leyes de Burgos,
penosamente elaboradas entre 1512 y 1513, que mantenian el trabajo forzoso
de los indios aunque limitdndolo y humanizdandolo, pero desgraciadamente
estas Leyes no lograron detener la extincion de los aborigenes en las Antillas.
Cfr., Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispdanica (1492-1898)”, en
Manuel Tufion de Lara (Dir.), Historia de Espaiia. Tomo VI. Barcelona:
Editorial Labor, S. A., 1988 (1" edicion, 7° reimpresion), p. 228.

5 Lewis Hanke, El prejuicio racial en el Nuevo Mundo: Aristoteles y los indios
de Hispanoamérica. Traduccion de Marina Orellana. Santiago de Chile:
Editorial Universitaria, 1958, p. 15.

30 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

se producen los primeros pronunciamientos doctrinales y
legales: sermén de Fray Antén de Montesino, Leyes de Burgos
de 1512, Requerimiento de Pedrarias Davila de 1513; la segunda
se desarroll6 hasta la promulgacion de las Leyes Nuevas en
1542. En este tiempo se elaboran las relecciones De Indis [De
Indis prior y De Indis posterior sive de iure belli] de Francisco
de Vitoria, y se acentia el problema de los ‘justos titulos’
debido, en parte, a la intensa actividad libertaria de Fray
Bartolomé de las Casas y a las dificultades de la conquista de
Perq; la Gltima etapa se desenvuelve entre las Leyes Nuevas y
la promulgacién de las Ordenanzas de 1573. La radicalizacién
doctrinal de Las Casas y el debate de éste con Juan Ginés de
Sepulveda en la famosa Junta de Valladolid (1550-1551) es lo
mas sobresaliente de este periodo, llegandose al extremo de
que el rey Carlos I de Espafa ordenara el 16 de abril de 1550 la
suspensién de todas las conquistas en el Nuevo Mundo hasta
que dicha Junta de Valladolid, por él convocada, y compuesta
de tedlogos y juristas, dictaminase sobre la justicia o injusticia
de la colonizacién americana. A partir de aqui, el problema
empieza a perder virulencia y practicamente desaparece hacia
1573 con la redaccién de la “Copulata”.

2. Teoria e importancia de Francisco de Vitoria

Es el pensador mas influyente de la Historia de Espafia®. Al
entender que la sociedad natural o civil no debe subordinarse
a la sobrenatural o eclesiastica, Vitoria rescata la doctrina
romana del Derecho Natural y del Derecho de Gentes. Ello le
conduce a definir al hombre como un “ser social” que pertenece

La vida y las teorias de Francisco de Vitoria han sido estudiadas por
grandes especialistas: Luis Gonzdlez Alonso-Getino, Vicente Beltrdn de
Heredia, Honorio Mufioz, Rubén Gonzilez, James Brown Scott, Fernando
Pifiero, etc., son autores que hacen andlisis valiosos de los escritos de Vitoria,
dando razon de sus manuscritos y ofreciendo estudios imprescindibles para
conocer la doctrina de Francisco de Vitoria y la Escuela de Salamanca.
Cfr., Ramon Herndndez Martin, Francisco de Vitoria. Vida y pensamiento
internacionalista. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1995, pp.
XVIXXIV.

Alfonso Maestre Sanchez

31



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

a una “comunidad universal” (Communitas Orbis). El mérito
de Vitoria —en opinién de gran parte de los autores citados- es
que su lucha contra una idea absoluta del poder y contra la
desigualdad de los hombres por razones de origen y religién
se produce en tiempos del Imperio y del “descubrimiento”
de América. En su relecciéon De temperantia (1537) y mas
ampliamente en sus relecciones De Indis [De Indis prior y De
Indis posterior sive de iure belli] (1538 y 1539 respectivamente),
ademdas de confirmar que la donacién papal carecia de
valor politico, Vitoria explica de forma complementaria los
titulos legitimos e ilegitimos de la conquista de América y en
consecuencia, puesto que se producian episodios bélicos, la
legitimidad o ilegitimidad de las diversas formas de “guerra
de conquista”, no ya a partir del Derecho Romano, o de las
donaciones pontificias, sino del Derecho Natural, lo que
supone otra forma de abordar el problema, menos favorable
para los conquistadores y la doctrina de las encomiendas’.

Aportaciones doctrinales de Vitoria

¢Cuales fueron sus aportaciones mas importantes? La
universalidad de su planteamiento y el rigor intelectual de su
estructura hacen que se considere a Vitoria como el fundador
del Derecho Internacional moderno. Con independencia -ya
lo hemos dicho- de la afirmacién de que la donacién papal
carecia de valor politico, Vitoria destacé el hecho de que
ciertos ‘titulos de conquista’ eran ilegitimos, especificandolos
de manera detallada: ni el Papa, ni el Emperador poseian el
menor derecho a ejercer jurisdicciéon politica sobre principes
o pueblos fuesen éstos cristianos, paganos o infieles; todas las
naciones tienen derecho a su libertad y soberania, asi como a
establecer relaciones con otras naciones y a comerciar con ella
pacificamente; todo imperialismo es injusto, y toda conquista

7 Cfr., Juan Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovacion de la
teologia del siglo XVI. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2000, pp.
920-924.

32 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

agresiva es ilicita®.
Influencias de Francisco de Vitoria

Se ha prestado gran atencién a la cuestiéon de si Vitoria
ejerci6 o no influencia sobre sus contemporaneos y sobre
el curso de los acontecimientos en el Nuevo Mundo. Como
podemos leer en multitud de obras, no luché abiertamente
como lo hicieron Las Casas y otros defensores de los indios. No
particip6 en las numerosas Juntas convocadas por el rey, nunca
fue a América, y su muerte en 1546 impidi6 la posibilidad de
que hubiera sido designado como uno de los jueces en la gran
disputa de Valladolid entre Las Casas y Sepilveda, celebradas
en 1550 y 1551, aunque uno y otro si opinaron en sus respectivas
Apologias sobre el pensamiento de Francisco de Vitoria
concerniente a los ‘titulos’ para la conquista de América’.
Entonces, ¢cual fue su verdadera influencia? Ninguna, en
opinién de Roberto Levillier: no influyé en la aprobacién de

Cfr., Obras de Francisco de Vitoria. Relecciones teoldgicas. Edicion bilingiie.
Edicion critica del texto latino, version espafiola, introduccion general
e introducciones con el estudio de su doctrina teologico-juridica, por el
padre Tedfilo Urdanoz, O. P. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1960.
Al respecto, recomendamos la lectura del articulo de Jesiis Cordero, “La
apertura a la modernidad en Espafia: la contribucion de Francisco de
Vitoria”, Cuaderno de Realidades Sociales, 47-48 (1996), pp. 351-367.

Cfr, Héctor Gross Espiell, “En el V Centenario de Las Casas: Vitoria
en la controversia Sepilveda-Las Casas”, Revista Humanitas, 16
(1975), Universidad Auténoma de Nueva Leon (Uruguay), pp. 48-61.
Para comprender la influencia o no de Francisco de Vitoria en Juan Ginés
de Sepulveda y en Fray Bartolomé de las Casas, y sobre todo la critica a
la “situacion de hecho” supuesta por Vitoria sobre los ‘justos titulos’ de la
guerra contra los indios en la que se apoya Septilveda, resulta imprescindible
—en mi opinion— leer la extraordinaria traduccion, con introduccion,
notas e indices, hecha por Angel Losada de la Apologia de Juan Ginés de
Sepulveda contra Fray Bartolomé de las Casas y de Fray Bartolomé de
las Casas contra Juan Ginés de Sepulveda. Madrid: Editora Nacional,
1975. Cfr, #238# y #238v# del original [pp.375-376 de la traduccion].
Véase también el estudio de Vicente Beltrin de Heredia, “El Maestro
Domingo de Soto en la controversia de Las Casas con Sepiilveda”, La Ciencia
Tomista, 45 (1932), pp. 35-49 y 46 (1932), pp. 177-193.

Alfonso Maestre Sanchez

33



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

las Leyes Nuevas en 1542, ni sus ideas se pusieron en practica
en la conquista de las Islas Filipinas, ni Martin Pérez de
Ayala ni Diego de Covarrubias y Leyva, profesor de derecho
canoénico en el “Alma Mater” de Salamanca, Obispo de Ciudad
Real y después de Segovia, presidente del Consejo de Castilla,
etc., lo consideraron nunca como autoridad en la materia®.
Sin embargo, es posible que indirectamente, a través de sus
escritos y la actividad de sus discipulos tanto religiosos como
seglares, Vitoria ejerciera una influencia real en los asuntos
concernientes a la instruccién y conversiéon de los indios, asi
como en el estilo de gobernacion de las Indias: Alonso de la Vera
Cruz, autor de varios libros de cosmografia, poseedor de una
de las mayores bibliotecas de la época y profesor de teologia
de la Universidad en México; Bartolomé de Ledesma, profesor
de las Universidades en México y posteriormente en Peru;
Domingo de Salazar, poliglota, gran defensor de los indios con
Las Casas, primer Obispo de Manila, autor de varios tratados,
como por ejemplo, Tratado en que se determina lo que se ha de
tener acerca dellevar tributos a los infieles de las Islas Filipinas
(1593) y Tratado del titulo que los reyes de Espana tienen para
ser senores de las Indias (1593), y Miguel de Benavides, sucesor
de Salazar en el obispado, considerado uno de los fundadores
de la Universidad de Santo Tomas en Manila, que escribié una
larga y muy elaborada Instruccién para el gobierno de las
Filipinas y de como las han de regir y gobernar aquellas gentes
(1595), defensor de la ‘predicacién pacifica’ en las Islas Filipinas;
Domingo de Soto y Melchor Cano en Espaiia; el oficial y oidor

10 Cfr, Roberto Levillier, Comentario sobre la aplicacion de las Leyes
de Indias. Meéxico: Academia Mexicana de Jurisprudencia, 1935.
Sin embargo, Beltran de Heredia cree demostrar que fueron las ideas
de Vitoria sobre la colonizacion americana las que realmente se
impusieron, tanto en la teoria como en la prdctica, sobre todo a partir
de que el rey Felipe II prohibiese la ‘guerra ofensiva’ en América.
Cfr., Vicente Beltran de Heredia, “Ideas del Maestro Fray Francisco de Vitoria
anteriores a las Relecciones De Indis acerca de la colonizacion de América
seguin documentos inéditos”, La Ciencia Tomista, 41 (1930), pp. 145-165.

34 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

real Alonso de Zurita; el poblador de la Nueva Espaiia Juan
Suarez de Peralta; el gobernador de la isla Margarita, Bernardo
de Vargas Machuca, autor de Apologias y discursos contra
la Brevisima relacion de Las Casas, etc., fueron discipulos y
admiradores de Vitoria®.

3. Fray Bartolomé de las Casas

¢Humanista? ;Fanatico?? Conindependenciadeladurezade

11 Cfr., James Brown Scott, The Spanish origin of international law. Francisco
de Vitoria and his law of nations. Oxford: Oxford University Press, 1934.En
realidad, como dice el profesor Cordero Pando, “no parece cuestionable que,
en torno a la figura del Maestro Vitoria, se fue configurando una escuela de
pensamiento en sentido propio: ese fendmeno tan infrecuente en Espafia de
que una personalidad destacada consolide lazos de continuidad con una
tradicion inmediata y logre suscitar el entusiasmo necesario para formar un
grupo amplio y compacto de discipulos, aunados en el estilo, en las actitudes
vitales e intelectuales y en el contenido de sus ensefianzas. Pero, sobre todo,
dotados de capacidad creativa, artifices de un pensamiento propio y no
meramente repetitivo, al proyectar sus andlisis sobre realidades cambiantes,
que exigen nuevos planteamientos y soluciones renovadas. Es decir, un grupo
de pensadores coherente, pero de cardcter esencialmente dindmico y abierto.”
Cfr., Jesiis Cordero, “La apertura a la modernidad en Espania: la contribucion
deFrancisco de Vitoria”, Cuaderno de Realidades Sociales, 47-48 (1996), p. 352.
Recomendamos la cldsica obra de Lewis Hanke, Cuerpo de documentos
del siglo XVI. Sobre los derechos de Espafia en las Indias y las Filipinas.
Compilador: Agustin Millares Carlo. México: Fondo de Cultura Economica,
1977, 1" reimpresion.

12 Contrariamente a las teorias de Menéndez Pidal (que ve en Las Casas
un paranoico cuyas andanzas intelectuales y comportamientos
sociales les resultaban andmicos), Marcel Bataillon considera al
Obispo de Chiapas como el mds célebre y audaz de los evangelizadores
defensores de los indios: “Las Casas ha sido el enderezador de entuertos
terriblemente reales y actuales; y lejos de ser un aislado, es, en su tiempo,
el mds célebre y el mds notorio de los evangelizadores defensores de los
indios, que forman una minoria activa en todas partes aborrecidas
por los colonos, pero que éstos deben mds o menos escuchar sobre el
terreno, de igual manera que les escuchan, en la Corte, los legisladores.”
Cfr., Marcel Bataillon, Estudios sobre Bartolomé de las Casas. Traduccion
de J. Coderch y J. A. Martinez Schrem. Barcelona: Ediciones Peninsula, 1976,
p. 15.

Alfonso Maestre Sanchez



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

sus escritos®, y pese a sus invectivas dialécticas, Bartolomé de
las Casas (o Casaus) tiene unas formulaciones doctrinales sobre
filosofia politica muy bien estructuradas (aunque basadas en
los conceptos fundamentales de la Europa del Medievo), que
son la elaboracion tedrica de sus investigaciones formales in
situ, y que responden al problema central de la ciencia politica:
¢qué es lo que hace legitima la dominacién politica? Y de un
modo maés especifico: ;qué es lo que hacia justa la dominacién
de los reyes de Castilla y Ledén en las Indias? La obra de Las
Casas sobre este tema, el Tratado comprobatorio del Imperio
soberano y principado universal que los Reyes de Castilla y
Leo6n tienen sobre las Indias, editado en Sevilla en 1552, y que
tanto indigné al virrey don Francisco de Toledo, junto con el
resto de sus opusculos, tratados e historias, demuestran que Las
Casas fue un humanista erudito con una notoria preparaciéon
intelectual: Averroes, Avicena, San Agustin, San Anselmo,
Aristételes, Boecio, Casiodoro, Cicerén, Didgenes Laercio,
Dionisio Areopagita, Esther, Ezequiel, Escipion, Eusebio de
Cesarea, Filon de Alejandria, el Papa Gelasio, Graciano, Gregorio
Nacianceno, Guillermo de Ockham, Herodes, Homero, San
Jerénimo, Juan de Lisnano, Juan de Paris, Julio César, Juvenal,
Mahoma, Moisés, Nicolas de Liria, Nabucodonosor, Ovidio,
San Pablo, Pedrarias, Pedro Lombardo, Petrarca, Pitagoras,
Platén, Plinio, Plutarco, Pompeyo, Ptolomeo, Séneca, Suetonio,
Santo Tomas de Aquino, Tito Livio.., son autores o personas
repetidamente citados en sus libros®.

13 Véase por ejemplo el contenido de Brevisima relacion de la destruccion de las
Indias, colegida por el Obispo Don Fray Bartolomé de las Casas o Casaus, de
la Orden de Santo Domingo. 1552.

14 “En el vasto conjunto de escritos de Bartolomé de las Casas es posible
discernir un cuerpo de doctrina riguroso y coherente, segiin el cual los indios
son seres racionales y libres, miembros de pleno derecho de la humanidad;
este punto se convertiria en doctrina oficial de la Iglesia desde 1537 (Bula
Sublimis Deus de Pablo III). Ante el hecho consumado e irreversible de la
colonizacion, los indios tienen todos los derechos como siibditos del rey
de Castilla, y los espafioles no pueden privarles de ninguno de ellos. La
colonizacion solo se justifica por la autoridad del Papa para evangelizar el

36 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

3.1. Las teorias politicas de Las Casas versan
principalmente sobre el origen del gobierno, el poder
del Papa y las responsabilidades de la corona.

a) El origen del gobierno.

Las Casas es un apologista cristiano mas que un tedrico
sistematico. Por eso nunca escribié un tratado especialmente
dedicado al origen del gobierno, aunque hablé incidentalmente
del problema en varios lugares. Su doctrina esta efectivamente
dispersa a lo largo de sus obras, y su punto de partida es la
libertad original de todos los hombres: la libertad individual es
un derecho concedido por Dios como un atributo esencial de la
persona humana. Afirma que decir que la esclavitud es natural
“es cosa absurdisima, vanisima, sin fundamento alguno de
razén ni de autoridad; digo que es inicuisima, escandalizativa
y turbativa de todo el linaje humano.” Asi, pues, por ley natural
todos los hombres son libres. Y también originariamente
fueron libres la tierra y todos los bienes, que eran usados para
el provecho comun. Esta ley natural es inherente a todos los
hombres, tanto cristianos como paganos. Por medio de la ‘luz

mundo entero —no para conceder territorios a principes cristianos— y la
del rey para organizar y dirigir la evangelizacion, por delegacion legitima
del pontifice. La presencia de espafioles en América solo estd justificada en la
medida en que sean agentes y siibditos del rey de Castilla; la colonizacion es
justa si es pacifica y se halla subordinada a la labor misional. Los indios no
tienen mds deberes que aquellos comunes a todos los siibditos de la Corona,
y deben vivir en libertad, bajo el gobierno de sus propios jefes, supervisados
estos por funcionarios del monarca que administren justicia y tutelen a los
nativos hasta que estén plenamente civilizados (entiéndase hispanizados).
Comunidades de pacificos labradores castellanos son aceptables en el
Nuevo Mundo siempre que no usurpen tierras que ya tienen duefio, den
ejemplo de vida cristiana a los indios y les sirvan de modelo. Y, sobre todo,
lo mads importante: los misioneros predicardn la fe, como otrora hicieran los
Apostoles. Todo el restosobra; violentos conquistadores, rapacesencomenderos
y demds gente de ese jaez, no tienen ni siquiera derecho a ir a América.”
Cfr., Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispdanica (1492-1898)”, en
Manuel Tufion de Lara (Dir.), Historia de Espaiia. Tomo VI. Barcelona:
Editorial Labor, S. A., 1988 (1" edicion, 7° reimpresion), p. 229.

Alfonso Maestre Sanchez

37



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

natural’, los hombres descubren quienes son los mejores, los
eligen y se someten libremente a su sefiorio. Es interesante
subrayar como Las Casas cita a Aristételes como fundamento
doctrinal en lo que se refiere al caracter natural de la
comunidad, siempre orientada al ‘bien de todos’.

b) El poder del Papa

Las Casas sostiene que la autoridad de los reyes cristianos de
Castilla y Le6n sobre las Indias deriva de la donacién del Papa
Alejandro VI hecha a los Reyes Catélicos. ;:Cudl es entonces su
teoria del poderpapal? Las Casas da porsupuesto en suApologia
que todos estan conformes en que el Papa tiene jurisdicciéon
sobre los cristianos y, por tanto, se dedica a la debatida cuestiéon
del poder papal sobre los no cristianos. Después de una larga
serie de citas de autoridades, concluye que el Papa es el pastor,
cabeza, prelado y sacerdote de los no cristianos, en ciertos casos
“en acto” y en otros casos “en potencia”. Esto quiere decir que
no tiene autoridad coercitiva, sino sélo jurisdicciéon voluntaria.
El Papa no tiene autoridad para forzar a los infieles a aceptar el
cristianismo. Esto seria seguir el procedimiento proselitista de
Mahoma. Ademas, los indios tienen sus dioses propios, y como
el creer es un acto de la voluntad, el poder del Papa se extiende
s6lo a ensenarles la falsedad de sus dioses y proponerles la
verdad del Cristianismo. Por consiguiente, el Papa no puede
castigar los pecados de los indios porque —insiste— no tiene
jurisdiccion coercitiva, ni puede tampoco privar a los infieles
de sus tierras y propiedades. S6lo puede emplear la fuerza
para eliminar los obstaculos que los infieles puedan poner a
la predicacion del Evangelio. Y como el Papa si tiene autoridad
—dice Las Casas— sobre cuestiones temporales si media un
fin espiritual, podria delegar su autoridad en un principe
cristiano para que éste desempeiie las responsabilidades
de la expansion del Cristianismo. Por otra parte, hay que
distinguir entre las distintas clases de infieles: no es lo mismo
la infidelidad de los ‘turcos y musulmanes’, que impiden la fe
y persiguen a los cristianos, que la de los indios, pues éstos

38 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

‘nunca hicieron dafio a los cristianos’. En cualquier caso, segin
Las Casas la intervencién contra los infieles siempre tendria
un caracter excepcional, y desde luego no podria darse nunca
por la ‘actitud pasiva’ del infiel, sino por actitudes beligerantes
contra la predicacién evangélica. De nuevo, la influencia de
Aristoteles es palmaria: para conseguir un fin noble hay que
emplear los medios mas 6ptimos... Para conseguir el fin de la
conversion de los indios, los Reyes de Castilla y Leén son los
instrumentos mas adecuados®.

¢) Teoria de la realeza

Las Casas se adhirié con firmeza a la idea de que los reyes
espanoles tenian los mismos atributos, responsabilidades y
limitaciones que los reyes medievales: teocratismo, por una
parte; obligacién de rectificar errores e injusticias, por otra. Y
a pesar de que el contexto histérico de Las Casas se encuadraba
en el gran esplendor de la monarquia espafiola (Fernando el
Catolico, Carlos I y Felipe II ejercieron un poder casi absoluto)
y en el maximo apoyo de la Iglesia a la institucién real, el sentir
de los humanistas del Renacimiento espafiol no era el mismo.
En efecto, el franciscano Alfonso de Castro (1495-1558), que
asistié6 como tedlogo al Concilio de Trento y fue con Felipe II
a los Paises Bajos, sostenia que por ley natural corresponde al
pueblo hacerlas leyes: “el rey es dado para el uso del pueblo, no
el pueblo para el uso del rey”. De ahi que el rey que se excede en
su autoridad, publicando leyes sin tener en cuenta los usos y
costumbres del pais, sea un tirano; el ya mencionado Diego de
Covarrubiasy Leyva (1512-1577) definia el poder de la respublica
como superior al del rey: el poder del rey se establecia por la
libre eleccion del pueblo, y el rey no podia abusar de él sin
ser un déspota; Fadrique Furié Ceriol (1527-1584), autor del
libro dedicado a Felipe II Concejo y consejeros del principe, se
manifiesta comounluchadorincansable contralaintolerancia,

L 15 Cfr,, Angel Losada, Bartolomé de las Casas a la luz de la moderna critica

historica. Madrid: Editorial Tecnos, S. A., 1970, pp. 281-283.

Alfonso Maestre Sanchez

39



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

contra cualquier guerra ideolégica, y propone una politica de
razén y universalismo, rechazando toda explicacién que haga
intervenir la divinidad en los asuntos politicos de los hombres:
lo que se pide al principe ‘es que sepa bien su oficio’ y sea
habil en el manejo de los asuntos pablicos; Domingo de Soto
(1494-1560), en su obra maestra De iutitia e iure, presenta a la
autoridad como proveniente de Dios s6lo de manera mediata,
pues por medio de la ley natural Dios la transmite a toda la
respublica y ésta la delega al jefe que ella elige para suplirla,
y siempre ‘de manera temporal y revocable’; Sebastidn Fox
Morcillo (1528-1559), en su libro De regni regisque institutione,
se apoya en parte en Aristoteles, declarando que los reyes no
son los amos y poseedores de sus reinos, sino mas bien los
stibditos y servidores de la respublica universal’; Francisco
Suarez (1548-1617) define en su obra Defensor fidei la nocién
de pacto o ‘contrato social’: la democracia, es decir, el gobierno
directo del pueblo por el pueblo, es la forma mas natural de
gobierno, y no necesita de una instituciéon particular, pues es
conforme ala espontaneidad de nuestro ser. Pero puede que sea
preciso investir de este poder a un mandatario: un rey. De todos
modos, la autoridad del gobierno queda restringida a ciertos
limites: si el soberano abusa de su potestas se convierte en un
tirano, contra el que no sélo es legitimo luchar, sino que en
caso extremo incluso estd permitido matarlo, una vez agotados
todos los medios para llevarlo a la renuncia de la autoridad.

Los escritos de Las Casas en favor de los indios expresaban
un ideal sumamente exaltado de la realeza, que coincidia en
todos los puntos fundamentales con la concepcién corriente
medieval: los reyes han sido puestos por providencia divina
para el bien comtn del reino. Pero su autoridad no es arbitraria:
proviene del pueblo y ha de ejercerse para el bien comun.
¢De qué manera? Sometiéndose a la ley. El rey es un rector o
administrador de los ‘asuntos publicos’. Esto implica que los
miembros del reino no son subditos del rey, sino de la ley. Esta
doctrina lascasiana se funda en una larga tradicién que tiene
sus origenes en San Isidoro de Sevilla: la autoridad politica

40 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

se derivaba de Dios e imponia responsabilidades a quien la
ostentaba.

Ahora bien, enfrentado Las Casas al problema de ‘salvar’ a
los indios de la explotacién de los conquistadores, no adopta
una simple actitud piadosa, sino que establece una larga lista
de ‘obligaciones reales’. Estas responsabilidades se asientan
en el orden natural, e implican obligaciones positivas para
el monarca, a la vez que concretas limitaciones en cuanto al
ejercicio de la autoridad del rey. Las obligaciones positivas
podemosformularlasasi:siendolapazatributomuyimportante
para la repUblica cristiana, el rey debia ante todo librar a los
indios del poder de los espanoles que les hacian la guerra;
luego debe establecer el hecho de que son stibditos de la corona
a los que no se ha de oprimir ni explotar. Pero las obligaciones
espirituales del rey son todavia mas pesadas: ha de asegurar que
la fe se difunda por métodos suaves y cristianos; ha de gobernar
a estos subditos indios con leyes conformes a la fe cristiana;
ha de arrancarles de los habitos barbaros e irracionales y
llevarlos a todo lo que sea bueno; y por Gltimo, ha de asegurar
su libertad contra la opresion de los conquistadores. En cuanto
a las limitaciones de la autoridad del rey, Las Casas ensefia que
la autoridad jurisdiccional del monarca es la mayor del reino,
pero no es arbitraria ni ilimitada. Y siendo la libertad ‘cosa
preciosa y muy apreciada por los seres racionales’, no pueden
imponerse a la gente sujecion, esclavitud o trabajos forzados,
a no ser que primero consientan voluntariamente a ello. Por lo
tanto, el rey —‘que no es senor arbitrario de su reino, sino mas
bien el administrador'— debe usar su autoridad solamente para
aumentar el bien espiritual y material de sus subditos. El uso
del poder coercitivo estd permitido —segin Aristoteles—, pero
s6lo cuando se practica conforme a la ley.

¢Conclusiones practicas? El rey no tiene derecho a enviar
a las Indias a conquistadores y administradores perniciosos,
ni a jueces injustos e irrazonables; asimismo estd obligado
a respetar las propiedades de los indios y de sus subditos en

Alfonso Maestre Sanchez

41



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

general. ;Cémo? Mediante la no enajenaciéon de los bienes:
ni de ciudades, ciudadanos, o autoridad jurisdiccional; ni de
las propiedades del Estado, pues el rey las administra, pero
‘no las posee’; si tiene derecho a la alienacién de los bienes
patrimoniales del rey, pero este derecho debe ejercitarlo con
moderacién; por Gltimo, el rey no podra enajenar bajo ningin
concepto las propiedades de los ciudadanos individuales.

3.2. La dimension teolégico-jurista del Padre Las Casas.

El Padre Las Casas fue un “tedlogo-jurista” en plena
consonancia con el sentir y modos de pensar de su tiempo.
Enfocé toda la problematica del caso americano desde las
altas perspectivas de la teologia moral y sobre la base de unos
principios apriérico-iusnaturalistas aristotélicos validos
para todo tiempo y lugar. Cierto que su estilo de pensar y
sus planteamientos concretos distan mucho, a nivel critico-
cientifico, de los de otros pensadores juristas como Francisco
Vitoria, Domingo de Soto o Francisco Suarez, por ejemplo. A
Bartolomé de las Casas le interesa no tanto la verdad teorética
o el valor técnico y parcial de un texto filoséfico, juridico o de
una autoridad, cuanto el sentido practico con que es utilizado.
Es pensador de una sola idea: l1a defensa de los indios, y acepta
o rechaza todo lo demas (hechos o derechos) en funcién de tal
idea.

3.3. Las Casas y la Escuela de Salamanca.

En su carta a los dominicos de Chiapa y Guatemala, ya al
final de su vida, Las Casas pondera la calidad magisterial,
doctrinal y juridica de sus propios escritos. Segin él, los
profesores de la Universidad de Salamanca y los tedlogos de
las Juntas admiraban sus obras, compartian su doctrina y
sus escritos incluso los leian “a la letra en las catedras de las
Universidades de Salamanca y Alcala y en nuestro Colegio [San
Gregorio] de Valladolid muy largamente”. Concluye que tras
cuarenta y ocho anos de dedicacion al estudio e investigaciéon
de los problemas indianos para “sacar en limpio el derecho”,

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

no “ha dado Dios a hombre vivo ni muerto (y esto por sélo su
bondad y sin merecimiento mio) que tuviese noticia y ciencia
del hechoy del derecho, por los muchos afios que dije, sino a mi
en las cosas de esas Indias.” ;Qué pensar de estas confesiones
de Las Casas? ¢Fue realmente maestro de catedraticos y lectura
obligada en las Universidades mas famosas de su tiempo?'

4.Juan Ginés de Sepulveda

El otro personaje del que hemos de hablar es Juan Ginés
de Sepulveda que nace y muere en Pozoblanco (Cérdoba),
que estudia Humanidades en Cérdoba, Alcald de Henares,
Bolonia.., que presta servicios a varios nobles y que fue
nombrado cronista oficial por Carlos I y Felipe II.

16 Muy esclarecedoras nos parecen al respecto las referencias que sobre
las relaciones de Las Casas con insignes tedlogos y juristas de la Escuela
de Salamanca hace Juan Belda Plans en su ya citada obra La Escuela de
Salamanca y la renovacion de la teologia en el siglo XVI, editada por la
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2000.

17 Sus rasgos biogrdficos mds significativos nos los presenta Angel Losada con
estos contenidos: Juan Ginés de Sepiilveda (1489-1573) es sin duda uno de
los mdximos representantes del humanismo espafiol del momento; cultivo
las lenguas cldsicas, la historia y el derecho; fue traductor de Aristoteles y
escribio una importante obra biogrdfica sobre el cardenal Gil de Albornoz
(fundador del Colegio Espariol de Bolonia). Se le dio, entre otros, el apelativo
de Tito Livio espafiol. Estudio al inicio en la Universidad de Alcald (1510-
1515), donde alcanzo el bachillerato en Artes; posteriormente logré una beca
para el Colegio Espafiol de Bolonia (1515-1523), donde obtuvo el doctorado
en Artes y Teologia. Durante este periodo mantuvo gran relacion con
el mundo humanista italiano; el cardenal Julio de Médecis (mds tarde
Clemente VII) le encargd la traduccion de las obras completas de Aristoteles
al latin, como continuador de M. Ficino y Argirdpulo, aunque no las pudo
concluir. En 1535 escribe su Democrates primus, en el que defendia las
tesis cldsicas sobre la licitud de la guerra justa. Carlos V se fija en él y le
nombra Cronista oficial y Confesor real en 1536 (desde 1529 consta que
era ya sacerdote). En 1542 es nombrado auxiliar del cardenal Siliceo para
preceptuar al Principe Felipe. Poco después (1544) escribe su Democrates
alter, para salir al paso de las teorias de fray Bartolomé de las Casas; aqui
aplica los principios de su anterior obra al caso de la conquista espafiola
en América. A ello le condujo la sana intencion de defender los intereses
de Esparia y del Rey en América. Esta obra marca el inicio de una famosa

Alfonso Maestre Sanchez

43



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

Desde un punto de vista histérico, la figura de Sepulveda
pasa por ser “el contrincante del Padre Las Casas”, ofreciéndose
la imagen de un Sepulveda imperialista, defensor de la
esclavitud y del exterminio de los indios americanos, etc. Pero
esta imagen no es absolutamente real’, y en cualquier caso su
figura debe entenderse en el contexto propio de los hombres
del Renacimiento: apasionamiento verbal y aspiracién a la
realizacién de la idea del “uomo universalis” a partir de la
preeminencia cultural del Cristianismo compatible con la
moral aristotélica. Cierto. La trayectoria estudiantil de Juan

controversia con Bartolomé de las Casas, que se prolongard largos afios.
Cfr., El extenso articulo de Angel Losada, “Sepuilveda” DHEE [Diccionario
Historia Eclesidstica Espafia] 4, pp. 2433-2437.

18 El lacasista Lewis Hanke escribe: “Durante mucho tiempo se ha dudado
cudl haya sido la verdadera doctrina de Sepulveda. El mismo nunca
estuvo satisfecho del modo en que fue entendido. En afios mds recientes,
tanto en paises de habla inglesa como de habla espafiola, ha surgido una
vigorosa escuela que explica y defiende la posicion de Sepiilveda... Si la
doctrina de Sepilveda ha sido mal interpretada, ello podria deberse al
hecho de que su tratado Demdcrates Sequndo o de las Justas Causas de
la Guerra contra los Indios sufrio muchas revisiones. Afortunadamente
aparecié en 1951 una edicién preparada por el paciente latinista Angel
Losada, y los lectores deseosos de conocer las doctrinas de Sepiilveda
acerca de la guerra justa contra los indios americanos, deben apoyarse
en esta version. El trabajo... estd mejor organizado y es mds completo que
todas las versiones anteriores; omite las mds rudas expresiones atribuidas
a Sepulveda acerca de los indios y enmienda lo que el autor sefiala como
una serie de errores de traduccion, que se deslizaron en las ediciones
previas. Losada cree que el texto que €l publica representa la verdad acerca
de Sepuilveda, y el lector que sigue el minucioso y exhaustivo cotejo de
los cuatro manuscritos que aporta, estard absolutamente de acuerdo.”
Cfr., Lewis Hanke, La Humanidad es Una. Estudio acerca de la querella
que sobre la capacidad intelectual y religiosa de los indigenas americanos
sostuvieron en 1550 Bartolomé de Las Casas y Juan Ginés de Sepiulveda.
Traduccion (del original inglés) por Jorge Avendafio-Inestrillas y Margarita
SepulvedadeBaranda. México:FondodeCultura Economica, 1985, pdgs.95-97.
El profesor Hanke se estd refiriendo a la edicion de la obra Demdcrates
Segundo o de las justas causas de la guerra contra los Indios. Edicion critica
bilingiie, traduccion castellana, introduccion, notas e indices por Angel
Losada. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Instituto
Francisco de Vitoria, 1984, 2°.

44 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

Ginés de Sepulveda esta marcada por el espiritu renacentista:
su permanencia en Alcald de Henares como residente en el
“Colegio de Pobres”, su paso por el Colegio de San Antonio de
Portaceli de Siglienza y su ingreso en septiembre de 1515 en el
Colegio de “Los Esparioles de San Clemente” de Bolonia —con la
presentacion del Cardenal Cisneros—, marca definitivamente
su formacién humanista y su ingreso en el mundo de la cultura
italiana. La influencia de Pietro Pomponazzi —a través de su
tratado De immortalitate animae—, su rigor intelectual y su
fidelidad al espiritu helénico le llevara al estudio de Arist6teles
y al despliegue de sus obras en Bolonia y en Roma: el optisculo
-hoy perdido- Errata Petri Alcyonii in interpretatione
Aristotelis;latraducciénallatin del Comentario de Alejandrode
Afrodisias a la Metafisica de Aristoteles; sus traducciones de los
Parva Naturalia, dedicadas al Cardenal de Médicis (futuro Papa
Clemente VII) y al Principe de Carpi, Alberto Pio; su traduccién
De generatione et interitu, dedicada a Ercolo Gonzaga, etc., nos
ayudan a comprender la fidelidad romanistica y el prestigio
que en pocos anos habia alcanzado Sepulveda. El profesor
Dufour, de la Escuela Canonista Alemana, define asi a Juan
Ginés de Sepulveda: “Tedlogo, filésofo, historiador y jurista, de
la doble Escuela del Humanismo espariol y del Aristotelismo
Paduano, Sepulveda figura con Erasmo y Vives entre los
primeros eruditos de su tiempo™.

4.1. Sus Tratados

Demoécrates Primero o Sobre la compatibilidad entre la
milicia y la religién cristiana (1531)*% en el Colegio de “Los
Espafioles de San Clemente” de Bolonia (Italia), fundado por

19 Cfr., Alfred Dufour, “Un Scholastique espagnol face au Divorce d’ Henry
VIIL- . G. de Septilveda et son De ritu nuptierum et dispensatione (1531)”,
Incontro di Studio. La Seconda Scolastica nella formazione del diritto
privato moderno. Firenze, 16-19/10/1972.

20 El titulo real era Democrates sive de convenientia militae cum christiana
religiones. La traduccion al castellano fue debida al secretario del Cardenal
Quiriones y se publico en Sevilla en 1541.

Alfonso Maestre Sanchez

45



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

el Cardenal Gil de Albornoz, se produce una “protesta de
estudiantes” en plena guerra contra los turcos, bajo el lema
de que “toda guerra, incluso la defensiva, era contraria a los
principios de la religién catélica”. Para hacer frente a este
movimiento “contestatario” pacifista o irenista, que ponia en
peligro la unién y defensa de Europa contra el avance de los
turcos, Juan Ginés de Sepulveda escribe en el Prélogo de su
Democrates Primero:

Con ocasion de mi llegada a Bolonia, como miembro de la
Corte del Pontifice Mdaximo Clemente, cuando se encontraban en
aquella ciudad éste, procedente de Roma, y el Emperador Carlos
que regresaba de la guerra de Hungria, me fue muy grato, después
de mi larga peregrinacion durante dieciocho afios por Italia,
encontrar a muchos jovenes de la nobleza espafiola y gozar del
trato y conversacion muy agradables con algunos de ellos. Pero
lo que mds me agrado del todo fue el percatarme de que algunos
sentian especial inclinacion no solo hacia las armas, sino también
hacia las letras, contra la costumbre de nuestra gente. En efecto, en
tiempos pasados, rarisimo hubiera sido el espafiol de ilustre linaje
que hubiera aprendido la lengua latina, debido ello, segiin yo creo, a
las guerras que ya desde viejos tiempos hacian casi continuamente
contra los enemigos de la religion cristiana, ya que la aficion a las
letras suele ser consecuencia de los ocios de la paz. Pero después
que ésta nos ha sido dada y confirmada por el valor sabiduria de
nuestros optimos y religiosos Principes, Fernando e Isabel, una vez
sometidos y en parte destruidos sus enemigos, segiin veo, de dia en
dia son mads los jovenes de la nobleza que procuran acrecentar la
gloria bélica de sus antepasados con el mérito de su ciencia. Pero lo
que mds pena me causo fue el ver a muchos de ellos preocupados por
ciertos escriipulos en materia religiosa que, me parece, eran debidos
a su trato con algunos que, movidos por el prurito de novedades, han
causado en nuestros tiempos grandes tumultos en la Iglesia de Dios,
vueltos —como dice San Pablo— hacia la vanidad de las palabras,
y pretendiendo ser doctores de la Ley, sin entender lo que dicen y
afirman.

Nada preocupaba mds a aquellos jévenes como el temor que
profesaban de que el valeroso militar no pudiese compaginar la
dedicacion a su profesion con el cumplimiento de los preceptos de

46 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

la Religion Cristiana. Por ello, después de mi regreso a Roma, me
he propuesto tratar por escrito esta cuestion, con mds cuidado y
disputar de la justicia y honestidad de las guerras, de la fortaleza y
de la magnanimidad y demds cuestiones que tocan mds de cerca a
este asunto...

Democrates Segundo o de las justas causas de la guerra
contra los indios [Democrates alter sive de iustis belli causis
apud Indos] (1544) no es otra cosa—en palabras de Angel Losada-
que un sumario, ampliacién y aplicacién al caso concreto de
las “guerras contra los indios” de la doctrina general sobre el
“ius belli” expuesta en el Demdcrates Primero?. En esta obra,
el autor se sitda en la linea de Vitoria y defiende la justicia de
esta guerra en razon al siguiente titulo: por la obligacién de
liberar a los indios inocentes de ser inmolados en los sacrificios
rituales ofrecidos a los idolos y de ser objeto de antropofagia.
Es decir, lo que en realidad ocurre es que los indios, con sus
“monstruosos ritos de sacrificios humanos”, suplantarian a los
turcos en el Demécrates Segundo. Por otra parte, inmerso en la
tradicion clasica y su formulacién por Aristételes, Sepulveda
parti6 de la racionalidad como definidora de la condicién
humana; creia en la licitud de una aristocracia natural, que
implica la existencia de una servidumbre natural; concebia
una humanidad estructurada bajo el principio de que unos
hombres son mas racionales que otros, y que los mas sabios y
prudentes deben gobernar y dominar a los mas ignorantes y
rudos, empleando con moderacién la fuerza sobre estos para
librarlos de su salvajismo y civilizarlos?2. En consecuencia, y

21 Juan Ginés de Sepuilveda, Demdcrates Segundo o de las justas causas de la
guerra contra los Indios. Edicion critica bilingiie, traduccion castellana,
introduccién, notas e indices por Angel Losada. Madrid: Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas. Instituto Francisco de Vitoria, 1984, 2% pp.
XII-XIII

22 Cfr., Teodoro Andrés Marcos, “Ideologia del ‘Democrates Secundus”, en
Juan Ginés de Sepuilveda, Demdcrates Segundo o de las justas causas de la
guerra contra los Indios. Edicion critica bilingiie, traduccion castellana,
introduccién, notas e indices por Angel Losada. Madrid: Consejo Superior
de Investigaciones Cientificas. Instituto Francisco de Vitoria, 1984, 2% pp.

Alfonso Maestre Sanchez

47



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

segiin Sepulveda, los espafoles tenian el derecho de conquistar
América, el deber de civilizar a sus nativos y, como parte de este,
el mandato expreso y legitimo del Papa para cristianizarlos®.
Por supuesto, repudiaba la crueldad innecesaria en la
conquista y la codicia como base de la colonizacién. Las Casas
no aceptaria ni esta comparacién ni tal consecuencia: en su
opinién, los indios era un caso aparte y toda guerra contra
ellos seria injusta y hasta criminal.

4.2. Primeras controversias con Fray Bartolomé de las Casas

Juan Ginés de Sepulveda solicité insistentemente licencia
real para poder imprimir su obra Demécrates Segundo. El
Consejo de Indias negé tal licencia?, y el Consejo Real de
Castilla decidié solicitar de las Universidades de Salamanca
y Alcala de Henares un dictamen sobre si debia imprimirse o
no dicha obra. A finales de 1547 las Universidades consultadas
emiten un parecer desfavorable a la publicacion de la
obra Democrates alter. Entre los miembros de la comisién
salmantina formaba parte Melchor Cano, a quien Sepilveda
consideraba el instigador principal de la sentencia negativa
de la Universidad de Salamanca. El humanista cordobés “le

XXII-XLIV.

23 Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispdnica (1492-1898)", en
Manuel Tufion de Lara (Dir.), Historia de Espaiia. Tomo VI. Barcelona:
Editorial Labor, S. A., 1988 (1" edicion, 7° reimpresion), p. 230.

24 “A Su Majestad El Comendador Mayor a XXVII de Septiembre de 1545.—
El doctor Sepulveda, cronista de V M., demds de lo que ha trabajado en
su historia ha compuesto un libro en latin en que muestra qudn justas
son las causas de la guerra que V. M. manda hazer a los indios y como se
pueden y deven su biniestar y justo titulo y le embia al conffesor de V. M.
para que le haga relagion del y demds desto yra con ésta un traslado de
la sustangia del en castellano para que V. M. lo pueda ver, lo que puedo
dezir a V. M. es que, segiin han dicho, haviéndolo visto el Presidente y los
del Consejo Real de V. M. y otros buenos Letrados les ha paregido muy
bien y a algunos del Consejo de las Yndias les parece que no seria bien
imprimirse (V. M. mandard ver y proueer lo que en ello fuere seruido).”
Cfr., Archivo de Simancas, Legajo niim. 69 de la Secretaria de Estado.

48 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

dirigi6 una arrogante carta latina (diciembre de 1548) en la
que, tras menospreciar a los tedlogos universitarios en lid, le
rogaba que reconsiderase su juicio. Como Cano se retrasase en
responderle, Septlveda cometi6 la torpeza de dar a conocer al
publico general la carta enviada a Cano. Es entonces cuando
el catedratico salmantino sale de su silencio para responderle
con una extensa carta (junio de 1549), en un latin no menos
elegante que el de su oponente, asumiendo su propia defensa
y la de sus colegas tedlogos, al mismo tiempo que le apunta
las razones por las que rechaza sus tesis. A tono con el tenor
arrogante de la carta del cordobés, Cano va criticando con fina
ironia cada una de sus petulancias, aconsejandole que fuera
un poco mas modesto en lo sucesivo:

Me haces autor principal (principem et auctorem) —afirma
Cano en su carta— de la decision de esta Academia al reprobar la
doctrina de tu libro sobre la guerra con los Indios. Y en consecuencia
haces recaer sobre mi todo tu agravio [..] Aunque no fui yo, querido
Gineés, el principal autor de la sentencia no rehiiso cargar con la parte
que me corresponde en la misma, y ni me pesa de ello ni cambio de
parecer [...] Habiendo disertado copiosamente sobre la materia, y
en sentido contrario al tuyo, aquel célebre doctor fray Francisco de
Vitoria, digno de todo respeto, no era mucho que nos permitiésemos
poner en duda tu opinion, habiendo contra ella razones no
despreciables. A ello se afiaden las Universidades Salmantina y
Complutense emitiendo un mismo juicio sobre tu libro (en sentido
negativo), el cual pienso que deberia tener cierta importancia para
aquellos que saben. Y aqui apelo a tu equidad: si piensas que te he
hecho injuria porque he dado mi parecer a favor de una opinion
mds santa y mds acorde con la doctrina evangélica, con mi maestro
(Vitoria) y con las dos insignes Academias. Pero afirmas que les
ha parecido una injuria a los gravisimos y doctisimos tedlogos
Castro, OFM, Honcala (canénigo abulense) y Moscoso, y no dudas
en oponer estos tres tedlogos de primera clase a cierta numerosa
turba de tedlogos mediocres. Al leer en tu carta esta y otras muchas
cosas de peor gusto, confieso que hubiera deseado mayor modestia
de tu parte. A quienes til calificas de teélogos primarios, con dnimo
de suscitar envidia, yo no los considero ni como infimos, dicho sea
con todo el respeto que merece [...] En cambio, de entre los que til

Alfonso Maestre Sanchez

49



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

injuriosamente has llamado turba y mediocres, no hay ninguno
que no te pueda responder, prescindiendo de tus injurias y de las de
aquellos teélogos primarios, si se trata de dar razones, no insultos.”

Estas Universidades oponen una serie de objeciones a las
que contesta Sepuilveda en una Apologia de sulibro Demécrates
Segundo. La Apologia se edita en Roma, pero Las Casas consigue
que se prohiba en Espaiia la difusion de este libro, se ordene la
quema de los ejemplares entrados y se impida su envio a las
Indias®.

5. “Todas las gentes del mundo son hombres”
La gran polémica entre Sepulveda y Las Casas:
la Junta de Valladolid (1550-1551)

5.1. Estado de la cuestion

El hecho mas importante de la historia de la “guerra justa”
en las Indias fue el debate de Valladolid (1550-1551), en que Fray
Bartolomé de las Casas, teélogo y jurista y con mas de medio
siglo de experiencia misionera en América, discutié con Juan
Ginés de Septlveda, humanista espafiol y cronista real, sobre
la cuestion que tanto preocupé a muchos espanioles del siglo
XVI. ¢era justo hacer la guerra a los indios naturales del Nuevo
Mundo??

¢Por qué surgi6 la disputa? El rey Carlos I orden el 16 de
abril de 1550 que se suspendieran todas las conquistas en el
Nuevo Mundo hasta que una Junta especial de tedlogos y
juristas decidieran sobre el método justo de llevarlas a cabo. El

25 Juan Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovacion de la teologia
en el siglo XVI. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2000, p. 512

Apologia de Juan Ginés de Sepiilveda contra Fray Bartolomé de las Casas y
de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepiilveda. Traduccion
castellana de los textos originales latinos, introduccion, notas e indices por
Angel Losada. Madrid: Editora Nacional, 1975.

Seguimos la obra de Lewis Hanke, La lucha por la justicia en la conquista
de América. Presentacion por Manuel Gomez Tabanera. Madrid: Ediciones
Istmo, 1988.

50 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

mismo dia se despaché otra orden real que proveia que antes
de que se diese licencia para cualquier conquista, el rey debia
ser informado de las condiciones propuestas, a finde que todo
se hiciera de una “manera cristiana”. Esta orden tan severa se
cumplié “de facto”, por lo menos en Nueva Granada, la regién
del Chaco y Costa Rica. Las Casas habia ganado su pleito; las
conquistas se habian detenido. Tanto él como Sepulveda
deseaban tener un encuentro para decidir si las conquistas
eran o no justas, y es lo que ordenaron el rey y el Consejo de
Indias.

5.2. Preliminares historicos

“Por donacién de la Santa Sede Apostodlica y otros justos y
legitimos titulos, somos sefior de las Indias Occidentales, Islas
y Tierra Firme del Mar Océano, descubiertas y por descubrir.”
Asi anunciaba orgullosamente Carlos I, el 14 de septiembre
de 1519, la incorporacién del Nuevo Mundo al territorio que
estaba bajo la corona real de Castilla, y al hacerlo descubria
de paso que la legitimidad de la soberania de Espafia ya habia
sido puesta en tela de juicio. El fraile Antén de Montesino —
como vimos anteriormente— habia planteado por vez primera
este problema en aquel sermon de la Navidad de 1511 en la isla
Espanola, y debido a la gran repercusiéon que tuvo en todas
las Indias, preocupé lo suficiente al rey Don Fernando para
que ordenase a media docena de tedlogos y jurisconsultos
que elaboraran respuestas en favor suyo. Todos los tedricos
cuyas opiniones fueron consultadas por la corona en 1512,
estuvieron de acuerdo en que la concesion papal y sélo la
concesion papal, justificaba el titulo de Espana, y en que esta
concesion se habia otorgado para conversién de los indios. De
aqui que el problema se redujera a dar ordenanzas especificas
para asegurar su buen tratamiento y la predicacion eficaz
de la fe. Las ya mencionadas Leyes de Burgos, promulgadas
el 27 de diciembre de 1512, junto con una aclaracién de estas
leyes hecha seis meses mas tarde, fueron el resultado légico
de las deliberaciones de Burgos. Ahora bien, si los monarcas

Alfonso Maestre Sanchez

51



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

espafoles, los frailes y los conquistadores estaban todos de
acuerdo en que la soberania espaiiola se basaba en la donacién
papal, cabe preguntarse: ;por qué surgié duda alguna sobre
la justicia del titulo de Espafia? Como una de las razones mas
importantes se sefiala las aspiraciones de los paises europeos
rivales de Espafia, que deseaban participar de los frutos de la
colonizacién y del prestigio imperial. Los filésofos politicos,
como por ejemplo, el francés Jean Bodin en su obra Les six livres
de la Republique (1579), admitian la existencia de la bula papal,
pero deducian que el Papa “mantuvo expresamente para si la
herencia, la jurisdiccién y la soberania de ello”; por su parte, el
inglés Richard Hakluyt dedicé todo un capitulo de su Discurso
de la Colonizacién del Occidente (publicado en 1584) a “Una
respuesta a la bula de donacion de todaslas Indias occidentales
concedidas a los reyes de Espaiia por el Papa Alejandro VI, que
era él mismo espafiol de nacimiento”. Como correspondia a
un profesor de teologia, Hakluyt citaba a muchos Padres de la
Iglesia en su argumentacién para demostrar que “la funcién
eclesiastica no tiene nada que ver con la donacién absoluta y el
reparto de simples temporalidades y reinos terrenales.

La disputa de Valladolid en 1550 y 1551 estaba lejos de ser la
primera llevada a cabo en Espana para debatir la justicia de
las guerras que se hacian en las Indias. Como hemos visto, la
formulacién del requerimiento en 1512 y la posterior disputa
de Granada, que precedi6 a la promulgacion en 1526 de la ley
general para conquistadores, les preceden. En 1533 se reuni6
otra Junta, esta vez para resolver las cuestiones relativas a la
justicia de esclavizaralos naturales de Trinidad. Los principales
teélogos de la época, tal vez Francisco de Vitoria entre ellos,
concluyeron:

Aunque por el derecho de gentes los infieles pueden tener
dominio y jurisdiccion sin pecado, y no sea licito a ningiin cristiano
quitdrsela, no obstante esto, como quiera que el pontifice sucesor de
San Pedro es vicario de Jesiis Cristo, nuestro Redentor, sobre fieles
e infieles, aunque no estén al presente todos en la obediencia de la
santa Iglesia, y deste poder de pontifice se infiere que no tienen otra

52 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

ley, sino la natural, si algo hiciesen contra ella, licitamente el Papa
los podria castigar; asi, no solamente puede castigar a los idélatras
y gentes que viven contra la ley natural, pero tiene obligacion de
hacerlo (..) si los dichos cristianos fuesen molestados e injuriados
de los tales infieles (...) En caso que no admitan la predicacion del
Santo Evangelio, y lo perturben, o se defiendan, y no consientan que
se les predique, hechas las amonestaciones por personas religiosas,
el Papa puede y debe castigarlos, invocando el brazo seglar, y no
solamente se deben castigar estos indios de la isla de Trinidad, sino
otros cualesquiera de los cuales constare que son idolatras y que usan
semejantes perfidias, resistencias y crueldades; y porque los reyes de
Castilla y de Leon tienen este poder y facultad de los pontifices (...)
se les podia y debia hacer la guerra rigurosa con buena conciencia.

5.3. Junta de Valladolid o “de los catorce” (1550-1551)

El 3 de julio de 1549 el Consejo de Indias aconsejo al rey que,
“en vista de que los peligros para las personas de los indios
y para la conciencia del rey que producian las conquistas
eran tan grandes’, no deberia darse licencia para nuevas
expediciones sin su permiso expreso y el del Consejo de Indias.
Ademas, concluia el Consejo, se hacia necesario convocar una
Junta de tedlogos y juristas para discutir “sobre la manera
como se hiciesen estas conquistas justamente y con seguridad
de conciencia.” Esta declaracién hecha por la institucién mas
alta que habia en Espaiia para los asuntos de Indias, que habria
de convertirse seguramente en piedra miliar en la historia
de la teoria colonial espafiola, es digna de citarse. El Consejo
indicaba que aunque ya se habian promulgado previamente
leyes para regular las conquistas,

(..) creemos, sin duda, que no se guardard ni cumplirda como
no han guardado otras. Y porque no llevan consigo los que van a
estas conquistas quien los resista en hacer lo que quieren ni quien
los acuse de lo que mal hicieren, porque es tanta la codicia de los
que van a estas conquistas y la gente a quien van tan humilde
y temerosa que de ninguna instruccion que se les dé tenemos
seqguridad se guarde, convenia, si Vuestra Majestad fuese servido,
mandase juntar letrados, teélogos y juristas con las personas que
fuese servido que tratasen y platicasen sobre la manera como se

Alfonso Maestre Sanchez

53



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

hiciesen estas conquistas, para que justamente y con seguridad
de conciencia se hiciesen y que se ordenase una instruccion para
ello, mirando todo lo necesario para esto, y que la tal instruccion
se tuviese por ley, asi en las conquistas que se diesen en este Consejo
como en las audiencias.

Las dos sesiones de los jueces (1550-1551).

“Asi las cosas, el emperador Carlos V dispuso se convocard una
reunion en Valladolid, el afio 1550, donde tanto Las Casas como
Sepulveda fueran invitados a exponer sus razones ante una junta
‘de tedlogos y juristas y el Consejo Real de Indias’, segiin escribe
Las Casas, o de ‘varones gravisimos y muy versados en ambos
derechos, escogidos entre todos los del Consejo Real, junto con cuatro
teélogos’, seguin afirmacion de Sepilveda”®. El 7 de julio de 1550 el
rey ordend a Melchor Cano y a Domingo de Soto, como también
a los frailes Bartolomé Carranza de Miranda y Bernardino de
Arévalo, que se reunieran en Valladolid en agosto para decidir
“cudl seria el reglamento mds conveniente para que las conquistas,
descubrimientos y colonizaciones se hiciesen en concordancia con
la justicia y la razon.” Los otros miembros en una Junta de catorce
formaban parte, efectivamente, del Consejo de Castilla o del Consejo
de Indias, e incluian funcionarios tales como Tomds de Mercado,
del Consejo de Castilla, discipulo de Soto y autor de una obra
famosa en su tiempo, Suma de tratos y contratos de mercaderes;
Pedro de La Gasca, pacificador de Peril frente a Gonzalo Pizarro y
Consejero de Inquisicion; Juan de Pedraza (o Pedrosa), del Consejo
de las Ordenes; Gregorio Lopez, glosador de la conocida edicion de
las Siete Partidas, Gutierre Veldzquez, Jeronimo de Sandoval, que
ocupo cdtedra en la Universidad de Salamanca, Herndn Pérez de la
Fuente y Pedro de Ribadeneyra y Briviesca, todos ellos del Consejo de
Indias. El obispo de Ciudad Rodrigo, Pedro Ponce de Leon, y el doctor
Anaya Maldonado del Consejo Real fueron designados asimismo
miembros de la Junta.

28 Angel Losada, en “Introduccién” a Juan Ginés de Septlveda, Demdcrates
Segundo o de las justas causas de la guerra contra los Indios. Edicion critica
bilingiie, traduccién castellana, introduccion, notas e indices por Angel
Losada. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas. Instituto
Francisco de Vitoria, 1984, 2°, p. XX.

54 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

Temas tratados®

Aunque el interés en la controversia se agudizaba por la
rivalidad personal entre Sepulveda y Las Casas, el tema central
se reconocia como mucho mas amplio y de importancia
nacional: ¢era justo o injusto el método actual —de caracter
bélico—- de llevar a cabo las conquistas en América? Domingo
de Soto planteé la cuestiéon de manera clara al sefalar sus
deberes a los miembros de la magna asamblea: “El punto
que vuestras senorias, mercedes y paternidades pretende
aqui consultar es, en general, inquirir y constituir la forma
y leyes como nuestra santa fe catélica se pueda predicar y
promulgar en aquel nuevo orbe cual Dios nos ha descubierto
() v examinar qué forma puede haber como quedasen
aquellas gentes sujetas a la Majestad del Emperador nuestro
senor sin lesion de su real conciencia, conforme a la Bula de
Alejandro.” Pero este programa propuesto no fue cumplido ni
por Las Casas ni por Septlveda, como el propio Soto reconoce:
“Estos sefiores proponientes no han tratado esta cosa asi en
general y en forma de consulta; mas en particular han tratado
y disputado esta cuestion: ...si es licito a Su Majestad hacer la
guerra a aquellos indios antes de que se les predique la fe para
sujetarlos a su imperio a que, después de sujetados, puedan
mas facil y comodamente ser ensefiados y alumbrados por la
doctrina evangélica del conocimiento de sus errores y de la
verdad cristiana.”

Asi, pues, los temas tratados en la Junta de Valladolid
giran en torno a lo expuesto por Sepulveda en el Demécrates
Segundo y en la Apologia y Apologética Historia:

29 Seguimos el estudio de Angel Losada, “Evolucién del moderno pensamiento
filosdfico-historico sobre Juan Ginés de Sepulveda”, Actas del Congreso
Internacional sobre el ‘V Centenario del nacimiento del Dr. Juan Ginés de
Sepulveda, celebrado del 13 al 16 de Febrero de 1991 en Pozoblanco (Cordoba).
Cordoba, 1993, pp. 9-42.

Alfonso Maestre Sanchez

55



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

a) Teoria de la guerra en general

De la simple lectura del Demécrates Segundo surge esta
clara conclusién: Sepulveda es partidario resuelto de la paz.
Recordemos que esta obra, lo mismo que el Demdcrates
Primero, esta escrita en forma de didlogo en el que Leopoldo,
aleman luterano, sostiene la tesis contraria al autor Septlveda,
personificado éste en Demécrates, griego educado en Italia.

Leopoldo abre el libro con esta rotunda manifestacion:

Te diré una y mil veces que considero injustificada la guerra,
sobre todo entre cristianos.

A la que Demdcrates (Septilveda) inmediatamente contesta:

Ojala que Dios, 6ptimo y mdximo, inspirase esta idea a todos los
reyes y principes de cualquier repiiblica, para que cada uno estuviese
contento con lo suyo, y asi, no invadiese, movido de avaricia, el
campo ajeno ni con ambicion cruel e impia buscase la gloria o la
fama en la destruccion de los demds. Ambos males han descarriado
a muchos principes y les han armado para perdicion mutua de sus
pueblos e inmensa desgracia del género humano, con menoscabo
de la tranquilidad y desprecio de la paz; pues cuando ésta falta en
una nacion, parece que falta en ella la felicidad mds grande a que
pueden aspirar las ciudades, ya que a éstas se las considera felices y
dichosas precisamente cuando en el seno de la paz llevan una vida
virtuosa.

Por lo que a Bartolomé de Las Casas se refiere, su doctrina
sobrelateoriadelaguerranodifiere en nada delade Septlveda.

b) Practica de la guerra en general

“Una guerra justa —dice Demécrates (Sepulveda)- exige
no sélo causas que justifiquen su iniciacién, sino también
legitima autoridad, buena intencién en quien la promueve y
rectitud en su desarrollo.” Sélo cuando estas circunstancias se
den conjunta y solidariamente sera justa la guerra; con una
que falte, la guerra serd injusta. Las Casas coincide en esto
también con Sepulveda.

56 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

Legitima autoridad. Comienza Sepulveda sentando este
principio fundamental: “Es injusta toda guerra que no ha
sido formalmente declarada, declaracién que compete
exclusivamente al principe, esto es, a la mas alta autoridad
del Estado”. Es decir, por principe se ha de entender aquella
persona que esta al frente de una forma de gobierno legitima,
que esta investido de la suprema autoridad y gobierna sin
dependencia de un jefe superior. San Agustin y San Isidoro de
Sevilla son los autores que brindan a Septlveda los argumentos
de autoridad para reforzar este principio. Igualmente el
humanista cordobés coincidia con Francisco de Vitoria, que en
su releccion “De iure belli” formulaba esta misma doctrina: los
principes de sociedad perfecta pueden declarar la guerra; no
podra hacerlo el que no sea principe de reptiblica perfecta. Las
Casas estaba en la misma linea.

Buena intencién y rectitud en el desarrollo (o modo justo).
Como Vitoria, y hasta como el propio Las Casas, Sepulveda
exige que se guarde moderacién en toda guerra y sobre todo
que se respete a los inocentes. Estas son sus palabras:

Ha de observarse en el desarrollo de la guerra, como en las demds
cosas, la moderacion, de suerte que, a ser posible, no sufran dafio los
inocentes, no trascienda la desgracia a los embajadores, extranjeros
o clérigos, se respeten las cosas sagradas y no se castigue al enemigo
mds de lo justo; pues ha de guardarse la palabra dada al enemigo
y no hemos de extremar nuestro castigo con €l, sino en proporcion
a su culpa.

Para Sepulveda (como para Vitoria y Las Casas) toda guerra
aunque sea justa estd sometida a una serie de limitaciones en
lo que respecta, sobre todo, a la protecciéon de la poblacién
inocente que sufre las consecuencias de la misma.

Sepulveda senala especialmente entre los inocentes a
“embajadores, extranjeros o clérigos”. Las Casas en su Apologia
tiene una concepcién mas amplia: “mujeres, nifios, sacerdotes,
religiosos y religiosas y demdas personas consagradas al
culto divino, agricultores, obreros, mercaderes y todos los

Alfonso Maestre Sanchez

57



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

extranjeros en general”. Pero el principio es el mismo: para
estos autores, la guerra total, tal como hoy dia se entiende y se
practica, sin consideracion alguna a las personas inocentes en
ella implicadas, es un mal gravisimo.

Asimismo, tanto Sepulveda como Las Casas reprueban
severamente la temeridad, la crueldad y la avaricia en guerrear,
crimenes estos que, cuando son realizados por los soldados
y los capitanes, recaen sobre los principes, reos de la misma
condena, salvo que pongan sumo esfuerzo en que tales delitos
se eviten:

No se ha de creer —dice Demdcrates (Sepulveda)- que aquel que
aprueba el dominio de un principe o repiiblica sobre sus siibditos
aprueba también de plano los pecados de sus prefectos o ministros. Y
si hombres malvados e injustos cometen crimenes y actos de avaricia
y crueldad, segiin he oido que se han dado muchos casos, no por
eso pierde su valor la causa que defienden el principe y las personas
honradas, a no ser que éstos con su negligencia o consentimiento den
ocasion a que se cometan tales crimenes, pues entonces los principes
al consentir, incurren en la misma culpa que sus ministros y con la
misma pena han de ser castigados en el juicio de Dios... Asi, el no
cuidarnos de impedir la accion de los perversos, cuando se puede, no
es otra cosa que fomentarla, y no estd libre de sospechas de oculta
complicidad aquel que deja de oponerse a un delito manifiesto de la
guerra, pues si se hace tal como tii has dicho, Leopoldo, con el sélo
propdsito de ganar grandes cantidades de oro y plata, por medios
ilicitos, es impia y criminal y mi opinion es que se debe castigar a
los que asi lo hacen como a los ladrones y plagiarios, pues de poco o
nada sirve hacer cosas justas si los métodos no son justos.

¢) Causas justificativas de la guerra en general

Sepulveda estudia primeramente las tres causas
justificativas de toda guerra en general, para pasar después al
caso concreto de las cuatro causas justificativas de la guerra
contra los indios:

Primera causa justificativa de la guerra en general: Repeler
la fuerza con la fuerza.

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

Segunda causa: Recobrar los bienes injustamente
arrebatados.

Tercera causa: Exigir el castigo debido de quienes han
cometido la ofensa, si antes no fueron castigados por su propia
ciudad.

Teodoro Andrés Marcos ha mostrado en su obra Los
imperialismos de Juan Ginés de Sepulveda en su Democrates
alter la semejanza que hay en esta materia entre Juan Ginés de
Sepulveda y Francisco de Vitoria, coincidencia que debemos de
atribuir sin duda a la posesién de un fondo filoséfico y juridico
comun, que brota delas mas primitivas fuentes del cristianismo
y de sus mas representativos autores, especialmente San
Agustin y Santo Tomas®®.

d) Causas justificativas de la guerra
contra los indios en particular

Puestoqueenlostresapartadosanterioresnohaydiferencias
significativas entre Septlveda y Las Casas, centramos nuestra
exposicién en el “ius belli indiani”, pues él constituye el ntcleo
de la controversia. ;Qué causas justifican la guerra contra los
indios en particular? Juan Ginés de Sepulveda propuso cuatro
causas: 1* causa: “Servidumbre natural de los indios”; 2* causa:
“Obligacion de eliminarlos sacrificios humanos y antropofagia
practicadas por los indios”; 3* causa: “Obligacién, por derecho
natural, de liberar alos inocentes sacrificados en tales ritos”; 4%
causa: “Favorecer la predicacion del Cristianismo”. Las cuatro
fueron rechazadas por Las Casas. Veamoslas por separado:

Primera Causa: “Servidumbre natural de los indios™!.

30 Cfr., Teodoro Andrés Marcos, Los imperialismos de Juan Ginés de Sepuilveda
en su Democrates alter. Madrid: Instituto de Estudios Politicos, 1947.

31 Para comprender la situacion que estas disputas originaron, “es1itil recordar
el marco ideoldgico en que se producen. Los europeos de la época expresaban
su etnocentrismo en funcion de sus dos grandes tradiciones culturales: la
judeocristiana, que define al hombre por su capacidad para recibir la
gracia divina (de ahi las dicotomias judio-gentil y cristiano-pagano), y la

Alfonso Maestre Sanchez

59



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

Sepulveda la exponia de la siguiente manera:

Hay ademads otras causas que justifican las guerras; una de ellas,
la mds aplicable a estos bdarbaros llamados vulgarmente indios,
es la siguiente: que aquellos barbaros cuya condicion natural es
tal que deben obedecer a otros, si rehusan el imperio de éstos y no
queda otro recurso, sean dominados por las armas, pues tal guerra
es justa segun la opinion de los mds eminentes filésofos, entre ellos
Aristoteles.’

clasica, que lo define por su capacidad racional (civilizado-bdrbaro). Ambas
tradiciones se fundian, aunque imperfectamente, en una clasificacion dual
de la humanidad: cristianos civilizados frente a barbaros paganos. El estado
de barbarie presenta en esta tradicion varios niveles; el mds bajo es el de
salvajismo, en que el hombre es incapaz de vida social y existe aislado, en el
limite de una pura vida animal. El concepto del salvaje ofrece, sin embargo,
dos versiones contradictorias en la tradicion cldsica. Una, la del salvaje
degenerado, animalizado, que —interpretando libremente a Aristoteles—
solo puede llevar una vida humana si es dirigido y gobernado como esclavo
por hombres civilizados. Otra, la del salvaje de la Edad de Oro, el solitario de
los bosques que vive en estado de pristina inocencia, antes de ser corrompido
por la vida social; en la version judeo-cristiana, es el hombre anterior al
pecado original. Los espafioles de comienzos del siglo XVI no habian tenido
otra experiencia historica de contacto con pueblos de distinta cultura que
la de los musulmanes peninsulares, evidentemente civilizados, aunque
anticristianos: les clasificaron con precision como “infieles”; la experiencia
en las Canarias y la costa occidental de Africa fue demasiado limitada,
afectando solo a unos pocos mercaderes y hombres de mar, y por eso se
encajo sin el menor rigor, pero también sin dificultad, en las categorias
ya conocidas: se trataba, segin los casos, de gentes identificables como
infieles, esclavos-mercancia y algin que otro salvaje suelto sin particular
especificacion. En estos esquemas mentales, ;donde podian encajar los
impropiamente llamados indios?, ;cudl era su verdadera naturaleza?”
Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispdnica (1492-1898)", en
Manuel Tufion de Lara (Dir.), Historia de Espaiia. Tomo VI. Barcelona:
Editorial Labor, S. A, 1988 (1" edicion, 7 reimpresion), pp. 227-228

En realidad, Sepilveda no sigue linealmente el argumento aristotélico,
sino que combina diversos pasajes de la Politica para llegar a la
conclusion que le interesa: es guerra justa la declarada contra los
‘barbaros’ si éstos rehiisan obedecer a los que por ley natural deben
obedecer. Este aserto no ha sido expresamente formulado por Aristoteles..
Cfr., Jesus Lens, “Sepulveda y la historiografia cldsica I: Aristoteles y
Posidonio sobre el ‘esclavo por naturaleza’ en el Democrates alter”, Actas del

60 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda



Todas las gentes del mundo son hombres

El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

Fray Bartolomé de las Casas contraargumenta diciendo:

No se puede generalizar el argumento de “barbarie” sin mds y
apoydndose, como Sepuilveda lo hace, en la autoridad de Aristoteles,
aplicarlo a los indios de América... Ante todo es necesario bien definir
el concepto de “barbarie’... “las diferentes clases de barbaros” y ver en
cudl de éstas entran los indios, si es que entran en alguna.

Las Casas se apoyaba también en Aristoteles®, y realiza un

estudio sobre el problema de la “barbarie” que constituye una
estupenda monografia entre tantas de que consta su Apologia
sobre temas concretos y de perenne actualidad’. Las Casas dice
que “conviene recordar que, segin Aristételes, Santo Tomas y
otros doctores, hay cuatro clases de barbaros™

1. Barbaros en sentido impropio y amplio: “todos los hombres
inhumanos y atroces”.

2. Barbaros “secundum quid™: los que “carecen de un idioma
literario correspondiente a su idioma materno (idioma literario que
entre nosotros es el latin), y asi no saben exponer en €l lo que piensan.
Por lo cual son considerados rudos y faltos de letras y erudicion.”

3. Barbaros en sentido propio y estricto: los hombres “que, por

33

Congreso Internacional sobre el V Centenario del nacimiento del Dr. Juan
Ginés de Sepiilveda, celebrado del 13 al 16 de Febrero de 1991 en Pozoblanco
(Cordoba). Cordoba, 1993, pp. 71-81.

Igualmente, el Padre Las Casas, en su contraargumentacion a Sepilveda,
da una vision peculiar del testimonio aristotélico, pues si bien es verdad
que Aristoteles se habia ocupado en su Politica de concretar quién es
por ‘naturaleza sefior’ y quién es ‘esclavo’, y habia afirmado asimismo
el ‘comun beneficio’ que a ambos reporta su relacion, no se intereso
por determinar los ‘modos’ de esta relacion. En cambio, Las Casas si
insiste en presentar la doctrina del Estagirita como determinante para
justificar el gobierno de los ‘mds inteligentes’ y el sometimiento sin
mds de aquellos otros ‘no dotados de tan grande capacidad intelectual’.
Cfr., Ibidem, p. 75.

Cfr., Apologia de Juan Ginés de Septilveda contra Fray Bartolomé de las
Casas y de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepiilveda.
Traduccion castellana de los textos originales latinos, introduccion, notas
e indices por Angel Losada. Madrid: Editora Nacional, 1975. #14# -#31# del
original [pp. 125-143 de la traduccion].

Alfonso Maestre Sanchez

61



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

impio y pésimo instinto, o por las malas condiciones de la region
que habitan, son crueles, feroces, estdlidos, estipidos y ajenos a la
razon, los cuales no se gobiernan ni con leyes ni con derecho, ni
cultivan la amistad ni tienen constituida la repiblica o la ciudad
de una manera politica; mds ain, carecen de principe, leyes e
instituciones.” Estos son los considerados por Aristoteles como
“siervos por naturaleza.”

4. Los hombres “que no conocen a Cristo. En efecto, todo pueblo,
por muy perfecta que sea su administracion politica, todo hombre,
por gran filésofo que sea, estd expuesto a las mdaximas barbaries,
esto es, a los peores vicios si no estd imbuido de los misterios de la
filosofia cristiana.”

Las Casas afirma que Sepulveda incluia a los indios de
América en la “tercera categoria de barbaros”, esto es, “los
siervos por naturaleza e incapaces de gobernarse a si mismos”,
los cuales, de acuerdo con la doctrina de Aristoteles®, debian

35 (Cual seria la interpretacion mas prudente y razonable? Creemos que las
palabras de Aristoteles referidas a la ‘comunidad politica’y a la ‘comunidad
familiar’, no pueden extrapolarse hasta tal extremo como para a
partir de ellas desarrollar una doctrina explicita ‘de la esclavitud’. En
nuestra opinion, no hay un apoyo textual s6lido y explicito en
la Politica de Aristoteles para justificar la creencia de que
¢éste sostenia “que son los barbaros los esclavos por naturaleza”.
Cfr, H. C. Baldry, The Unity of Mankind in Greek Thought.
Cambridge: Cambridge University Press, 1965, p. 98.

36 La opinion de Aristoteles sobre quiénes son ‘esclavos por naturaleza’
y quiénes son ‘sefiores naturales, ha sido objeto de multiples
interpretaciones. De hecho, su propia doctrina aparece en diversos
pasajes de la Politica, y no estdn exentos de ciertas tensiones entre ellos:
1252 a: “El que es capaz de prevision con su inteligencia es un gobernante
por naturaleza y un jefe natural. En cambio, el que es capaz de realizar
las cosas con su cuerpo es subdito y esclavo, también por naturaleza.
Por tal razon amo y esclavo tienen una conveniencia comin.”
1254 a: “El que siendo hombre no se pertenece por naturaleza a
si mismo, sino que es un hombre de otro, ése es, por naturaleza,
esclavo. Y es hombre de otro el que, siendo hombre, es una
posesion, y una posesion como instrumento activo y distinto.”
1254 b: “Al referirnos de nuevo al hombre y los demds animales sucede
lo mismo: los animales domesticables son mejores que los salvajes, y

62 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

ser obligados por la fuerza a adoptar una recta norma de vida;
en el caso de los indios, a abrazar el cristianismo y a someterse
a los principes cristianos.

El obispo de Chiapas comienza su propia argumentaciéon
subrayando que para el propio Aristdteles, los barbaros de
esta tercera clase se dan en escaso nimero, pues “la naturaleza

para todos ellos es mejor estar sometidos al hombre, ya que asi obtienen
su seguridad. También en la relacion del macho con la hembra, por
naturaleza, el uno es superior; la otra, inferior; por consiguiente, el uno
domina; la otra es dominada. [..] Del mismo modo es necesario que suceda
entre todos los humanos. Todos aquellos que se diferencian entre si tanto
como el alma del cuerpo y como el hombre del animal, se encuentran en
la misma relacion. Aquellos cuyo trabajo consiste en el uso de su cuerpo,
y esto es lo mejor de ellos, éstos son, por naturaleza, esclavos, para los que
es mejor estar sometidos al poder de otro, como en los ejemplos anteriores.
Asi que es esclavo por naturaleza el que puede depender de otro (por eso,
precisamente, es de otro) y el que participa de la razon en tal grado como
para reconocerla, pero no para poseerla. Pues los demds animales, que
poseen solo sensaciones, no obedecen por calculo racional, sino que sirven
con sus reacciones instintivas. En su utilidad la diferencia es pequeria.
Porque con su cuerpo proporcionan una ayuda para las necesidades de
la vida unos y otros, tanto los esclavos como los animales domésticos. La
naturaleza intenta incluso hacer diferentes los cuerpos de los esclavos y
los de los libres: a los unos, fuertes, para su obligado servicio, y a los otros,
erguidos e inhabiles para tales menesteres, pero capaces para la vida politica.
(La cual, por su parte, estd dividida en actividad de guerra y de paz).”
1260 a: “De modo que por naturaleza la mayoria de las cosas se componen
de gobernantes y gobernados. De distinta forma manda el libre al
esclavo que el macho a la hembra y que el hombre a su hijo. Y en todos
ellos existen las partes del alma; pero existen de manera diferente. Porque
el esclavo carece completamente de facultad deliberativa; la mujer
la tiene, pero falta de seguridad; y el nifio la tiene, pero imperfecta.”
Conclusion: todos estos textos no favorecen la opinién de Sepilveda
sobre la identificacion del ‘siervo por naturaleza’ con el ‘barbaro’,
pues parece ser que las cualidades que Aristoteles atribuye al ‘siervo
por naturaleza’ son menores que las reconocidas al ‘barbaro’
Cfr., Aristoteles, Politica. Introduccion, traduccion y notas de Carlos Garcia
Gual y Aurelio Pérez Jiménez. Madrid: Alianza Editorial, S. A., 1998. Primera
edicion en “Biblioteca temdtica”.

Alfonso Maestre Sanchez

63



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

tiende siempre a engendrar y producir lo que es mejor y
mas perfecto”. Son una excepcién, pues de lo contrario se
defraudaria a la intencién de Dios que busca siempre la
perfeccion sobre la imperfeccién, como dice San Tomas. Por lo
tanto, es algo que repugna en si el que se encuentre toda una
raza, nacién o region o provincia en este estado de barbarie. Y
esta es la idea de Aristoteles.

Pero aun aceptando que se dé esa minoria de hombres
barbaros ¢cual debera ser la conducta de los cristianos para
con ellos? Aristoteles opinaba que estos barbaros “deben ser
ocupados y cazados como fieras para ser atraidos a la recta
razéon de vida”. Las Casas no esta en esto de acuerdo con el
filosofo griego y asilo expone en una vivisima defensa:

Tales barbaros, “contra la rigida afirmacion del Filésofo, no
deben ser obligados, sino que deben ser mansamente atraidos y
ganados con caridad a adoptar las mejores costumbres [...] Por otra
parte, si queremos ser sequidores de Cristo y de la verdad evangélica,
conviene que consideremos que, aunque se trate de barbaros en el
mds alto grado, no por ello éstos dejan de ser creados a imagen de
Dios y no estdn tan totalmente abandonados de la providencia
divina que no sean capaces de entrar en el reino de Cristo, al ser
nuestros hermanos y haber sido redimidos con la preciosisima
sangre de Cristo, no menos que los mds prudentes y sabios de todo el
mundo [...] Por tanto, aunque el Filésofo, desconocedor de la verdad y
caridad cristianas, escriba que los sabios pueden cazar a los barbaros
no menos que a las fieras, nadie entienda por ello que los barbaros
deben ser matados o sometidos a trabajos inicuos, duros, crueles
y rigidos como jumentos y que con tal fin pueden ser buscados y
capturados por los mds sabios. Mandemos, afiade, a paseo en esto a
Aristoteles, pues de Cristo, que es verdad eterna, tenemos el siguiente
mandato: “Amards a tu préjimo como a ti mismo”.

Asi, pues, aun suponiendo que los indios de Ameérica se
encontraran dentro de esta categoria, tal era la conducta que
habia que seguir con ellos y no la preconizada por Aristételes,
el cual, aunque en verdad fue un gran filésofo, no fue digno
de llegar mediante sus elucubraciones a Dios a través del

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

conocimiento de la verdadera fe.

De incluirlos, por tanto, en alguna categoria de barbaros,
seria Gnicamente en la cuarta, “los no cristianos”, en la que
cabrian los indios, segiin Las Casas.

Sepulveda -afnade el dominico—, en lugar de fiarse de
Ferndndez de Oviedo (testigo de parte pues tenia esclavos
indios), debi6 beber en las fuentes de los predicadores y
religiosos:

Esta narracion de Jovio” es la que tu, Sepulveda, varén tan
erudito, debiste imitar para exponer la verdad y no escribir tu
famosos libelo contra los indios que habitan en aquel inmenso
mundo, siguiendo al pie de la letra el testimonio de hombres poco
seguros. Asi nos citas la historia de Oviedo aprobada, dices, por
el Regio Consejo, como si Oviedo, como él mismo atestigua en el
capitulo 8 del libro 2° de su obra, no hubiera sido un cierto tirano
cruel que poseis indios sometidos a esclavitud como animales [...] Ti
das fe al enemigo de los indios y a alguien que en este asunto estd
en causa, pues poseis un cierto niimero de indios como los demds
tiranos.

Ahora bien, ¢interpreta exactamente Fray Bartolomé de
las Casas el pensamiento de Sepulveda al asegurar que éste

37 Se refiere Las Casas al obispo de Nocera, Paulo Jovio, que escribio Las
Historias de su Tiempo. En el libro 34 encontramos este elogio a favor de
los indios: “Herndn Cortés, dirigiéndose por via terrestre hacia los reinos
mexicanos, sometio a los indios y se apoderé de la ciudad ‘Themestitana’,
después de haber tomado por asalto con gran combate, llevado a cabo con
navios fabricados, aquella ciudad maravillosa, situada en una laguna
salada, ciudad semejante a la ciudad de Venecia por sus edificios y por
la multitud de habitantes [..] Era licito al pueblo mexicano inmolar a
los dioses hombres vivos, pero condenados por sus maldades [..] A Cortés
no le resulto dificil el convertir a aquel pueblo, ingenioso y docil por
naturaleza, al culto de Cristo después de abandonar la idolatria. Asi, pues,
abandonando los jeroglificos con los que solian escribir los anales de sus
reyes decordndolos con varias pinturas para la posteridad, aprenden ya
gustosos y con admiracion nuestros caracteres de escritura [..] (En nota
marginal: ‘Escriben elegantisimamente y pintan artisticamente los libros
en pergamino para el coro de los religiosos’)”.

Alfonso Maestre Sanchez



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

consideraba a los indios como siervos por naturaleza incapaces
para siempre de gobernarse a si mismos?, se pregunta Angel
Losada. Y él mismo, después de una lectura concienzuda de
toda la obra de Septulveda, responde que Las Casas distorsioné
el pensamiento de éste al atribuirle tal doctrina: jamas dice
Sepulveda que tal estado de barbarie sea algo esencial e
irreparable de gente alguna, sino que es debido al ambiente en
que ciertos pueblos nacen y se crian, ambiente que puede ser
mejorado y corregido.

NoesSepulvedapartidario delaexistencia derazashumanas
esencialmente superiores en cuanto a posibilidades de cultura;
pues si asi lo fuera, tales posibilidades serian privativas de
dichas razas y no serian transferibles. La argumentaciéon
sepulvediana consiste precisamente en la posible transmisién
de la cultura, colocando el objeto del dominio sobre las razas
inferiores por las superiores en que éstas hagan a aquellas
participes de su cristiandad y civilizacién, sin marcar limite a
la participacion.

La posicién de Las Casas al respecto es de sobra conocida:
fiel a su doctrina del “buen salvaje”, considera al indio superior
en cualidades naturales y sobre todo morales al espafiol, en lo
que esta plenamente en su derecho; no lo esta —sigue diciendo
el profesor Losada— cuando, retorciendo el texto de lo que
Sepulveda ensenara, hace decir a éste lo que en realidad no
dijo.

Es indudable que la postura de Las Casas, al negar validez
a este argumento sepulvediano, resulta mas atractiva; pero
afirmar que Sepulveda defendia la “esclavitud natural” de los
indios como algo esencial a ellos, es una falsedad. El propio
Sepulveda salié al paso de esta tergiversacion de su doctrina
en una carta a Francisco de Argote que figura en su Epistolario,
hasta ahora nada citada, y sin embargo esencial para conocer
su parecer sobre este importante asunto. En efecto, Argote si
era partidario delaesclavitud natural delos indios y Sepulveda,
lejos de utilizarle como argumento a favor de su doctrina, le

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

recrimina duramente y sale al paso de la acusacién lanzada
contra él por Bartolomé de las Casas, que considera pura y
simplemente calumniosa. Asilo dice?:

Cierto es, jqué duda cabe! que no es en modo alguno legitimo
el despojar de sus bienes, asi como el reducir a esclavitud a los
barbaros del Nuevo Mundo que llamamos indios. Ahora bien, sélo
a una persona (se refiere a Bartolomé de Las Casas) que ve su causa
desesperadamente perdida por voto undnime de todos los doctores,
gracias a mi intervencion, se le ocurre echar mano de la mentira
y de la calumnia para atribuirme teorias tan extrafias que estoy
muy lejos de sostener. Yo no mantengo el que los barbaros deban ser
reducidos a la esclavitud, sino solamente que deban ser sometidos
a nuestro mandato; no mantengo el que debamos privarles de sus
bienes, sino iinicamente someterlos sin cometer contra ellos actos
de injusticia alguna; no mantengo que debamos abusar de nuestro
dominio, sino mds bien que éste sea noble, cortés y itil para ellos.
Asi, primeramente debemos arrancarles sus costumbres paganas
y después, con afabilidad, impulsarlos a que adopten el Derecho
natural y, con esta magnifica preparacion para aceptar la doctrina
de Cristo, atraerlos con mansedumbre apostélica y palabras de
caridad a la religion cristiana.

En tu carta me dices que consideras justo el que los mds fuertes
y poderosos impongan su autoridad a los mds débiles; supongo lo
dirds con la siguiente restriccion “mientras el motivo para hacer
la guerra e imponer, por ende, la autoridad, sea justo”. Pues la
autoridad adquirida injustamente por la violencia no es legitima,
como muy bien ensefia Aristételes (a quien tu citas) en su obra
Politica, quien adopta pura y simplemente tal posicion.

El Derecho natural, pues, da la razon a aquellos pueblos que, por
simples motivos de generosidad, se lanzan a implantar su dominio
en pueblos barbaros, no con el fin de sacar un provecho material,
tratarlos injustamente y reducirlo a esclavitud, sino mds bien para
cumplir con un deber de humanidad, al intentar desarraigar sus
costumbres tan contrarias al Derecho natural, hacerlos cambiar
de vida y adoptar por lo menos las obligaciones de dicho Derecho
natural; con ello se consigue un doble beneficio al establecerse,

Carta 84 de la edicion de Salamanca.

Alfonso Maestre Sanchez



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

ademds, un intercambio de favores entre la nacion dominadora y
los pueblos sometidos.

El contenido de esta carta refleja perfectamente el verdadero
pensamiento de Sepulveda, en opinién de Angel Losada.

¢Cual es la doctrina de Vitoria en relacién con este primer
argumento sepulvediano? El te6logo dominico adopta una
posicién un tanto ecléctica y se sitGa en un término medio:
acepta la posibilidad de que los indios se encuentren en la
situacién expuesta por Sepilveda, aunque sin pronunciarse a
favor o en contra de este titulo.

Dice ast:

Otro titulo podria no ciertamente afirmarse, pero si ponerse a
estudio y parecer a algunos legitimo. Yo no me atrevo a darlo por
bueno ni a condenarlo en absoluto. El titulo es éste: Esos barbaros,
aunque, como se ha dicho, no sean del todo faltos de juicio, distan,
sin embargo, muy poco de los amentes, por lo que parece que no son
aptos para formar o administrar una republica legitima dentro de
los términos humanos y civiles. Por lo cual no tienen una legislacion
conveniente, ni magistrados, y ni siquiera son suficientemente
capaces para gobernar la familia. Por eso carecen también de
ciencias y artes, no solo liberales, sino también mecdnicas, y de
cuidada agricultura, de trabajadores y de otras muchas otras cosas
provechosas y hasta necesarias para los usos de la vida humana.

Podria entonces decirse que para utilidad de ellos pueden los reyes
de Espafia tomar a su cargo la administracion de aquellos barbaros,
nombrar prefectos y gobernadores para sus ciudades y aun darles
también nuevos principes si constara que esto era conveniente para
ellos.

Las Casas, por su parte, refiriéndose al caso concreto de los
indios se opone a toda idea de la existencia de una nacién de
raza inferior destinada a ser dominada:

Seria imposible —dice en su Apologia— que, en cualquier parte
del mundo, se puedan encontrar toda una raza, nacion o region o
provincia necia o insensata, y que, como regla general, carezcan de
la suficiente ciencia o habilidad natural para regirse o goberarse a

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

si mismas. A estas ultima clase de barbaros (los necios o insensatos,
por regla general), estricta, simple y propiamente se aplica lo que
dice el Filosofo, a saber, que deben ser gobernados por los griegos,
esto es, por personas dotadas de mds razon que ellos, puesto que la
naturaleza por la estupidez y fiereza de su ingenio, los hace siervos.

Pero no es ésta la situacion de los aborigenes de América, pues
los indios —sigue diciendo Las Casas— son también muy peritos en
las artes liberales, en las que hasta ahora han sido instruidos, como
la gramadtica y la logica, y en toda clase de miisica con dulzura
admirable acarician el oido de sus oyentes. Escriben muy diestra y
pulcramente, de manera que a veces se duda si los caracteres son a
mano o de tipografia”, lo cual prueba con el testimonio de la propia
experiencia: ‘Durante treinta afios (dice en una nota marginal
autdgrafa) que estuve entre ellos pude observar sus maravillosas e
ingeniosas obras en toda clase de artificio’.

La segunda causa: “Obligaciéon de eliminar los sacrificios
humanos y antropofagia practicadas por los indios” y la
tercera causa: “Obligacion, por derecho natural, de liberar a
los inocentes sacrificados en tales ritos”, justificativas de la
guerra contra los indios, segiin Sepulveda, se complementan:
la segunda causa consiste en la obligacién de desterrar los
crimenes nefandos de sacrificios humanos y antropofagia,
practicados por los indios, no en cuanto individuos, sino en
cuanto nacién o colectividad; la tercera causa consiste en la
obligacién, por derecho natural, de liberar a los inocentes
sacrificados en tales ritos monstruosos, no esporadicos o
individuales, sino en cuanto conducta nacional, publica u
oficial del régimen de gobierno existente entre los indios.

Una vez mas, Sepilveda y Vitoria tienen ciertas
coincidencias, especialmente por lo que a la tercera causa se
refiere. Asi dice Vitoria en su primera relecciéon De Indis:

Otro titulo puede ser la tirania de los mismos sefiores de los
barbaros o de las leyes inhumanas que perjudican a los inocentes,
como el sacrificio de hombres inocentes o el matar a hombres
inculpables para comer sus carnes. Afirmo también que sin necesidad
de la autoridad del Pontifice, los espafioles pueden prohibir a los

Alfonso Maestre Sanchez

69



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

barbaros toda costumbre y rito nefasto. Y es porque pueden defender
a los inocentes de una muerte injusta.

Esto se prueba porque a todos mando Dios el cuidado de su
préjimo, y projimos son todos aquéllos; luego cualquiera puede
defenderlos de semejante tirania y opresion. Y a quienes mds
incumbe esto es a los principes.

Ademds se prueba por el texto de los Proverbios: Salva a
aquellos que son arrastrados a la muerte, y no dejes de librar a
los que son llevados al degolladero. Esto no solo se entiende para
el preciso momento de ser llevados a la muerte, sino que también
puédese obligar a los barbaros a que renuncien en absoluto a tal
costumbre, y si se niegan, ya hay causa para declararles la guerra
y emplear contra ellos todos los derechos de guerra. Y si la sacrilega
costumbre no puede abolirse de otro modo, puédese destituir a los
jefes y constituir un nuevo principado. En este sentido, y en cuanto
a esto solamente, es verdadera la anterior opinion de Inocencio y
del Arzobispo de que se puede castigar por los pecados contra la
naturaleza.

No es obstdculo el que todos los barbaros consientan en tales leyes
y sacrificios y no quieran que los espafioles los libren de semejantes
costumbres. Pues no son en esto duefios de si mismos ni alcanzan sus
derechos a entregarse ellos a la muerte ni a entregar a sus hijos. Este
puede ser el quinto titulo legitimo.

Tanto Sepulveda como Vitoria fundamentaban su
afirmacién en la Ley natural, confirmada por el mandato
divino, de velar por el préjimo y librarle de una muerte injusta
aunque se hiciera necesario el uso de las armas, si no habia
otro recurso pacifico para evitarlo:

Todos los hombres estan obligados por ley natural, si le es posible
sin gran dafio para ellos, a evitar que hombres inocentes sean
degollados con indigna muerte.

La argumentacion de ambos se reducia al siguiente
silogismo: “Por Derecho natural es justo hacer la guerra a
quienes —como nacién, colectividad o siguiendo el rito de
su religion— dan muerte a hombres inocentes; los indios se
encuentran en tal situacion; luego justamente los espafioles

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

mueven guerra contra ellos.”

Las Casas rechaza los tres elementos del silogismo: “Tal
guerra —viene a decir- seria justa si el Papa o los principes
cristianos que la mueven tuvieran jurisdiccién sobre tales
pueblos paganos; como éste no es el caso, la guerra es injusta.”
Para Las Casas, las Gnicas guerras justas que los principes
cristianos pueden mover contra otros pueblos son aquéllas que
se hacen a titulo defensivo, bien para rechazar el ataque o bien
para resarcirse de los dafios graves inferidos por tales pueblos
a los cristianos: guerras contra los mahometanos, judios,
herejes. Pero en el caso de los indios, que jamas conocieron
al cristianismo ni previamente hicieron dafio grave a los
cristianos, éstos no tienen por qué entrometerse en sus asuntos
ni hacerles la guerra, a pesar de que su religién practique los
monstruosos ritos de sacrificios de victimas humanas:

Si se encuentran, pues, infieles que cometen tal clase de crimen,
es decir, que sacrifican nifios para inmolarlos a los dioses o para
comérselos, aunque a la Iglesia corresponda poner remedio para
suprimir este mal, no siempre se les ha de hacer la guerra, sino que
anteriormente se debe ponderar mucho la cuestion, no vaya a ser
que para impedir la muerte de unos cuantos inocentes sacrifiqguemos
una innumerable multitud de hombres, sin que éstos lo merezcan,
destruyamos reinos enteros e inculquemos en las almas de aquéllos

39 Segiin Garcia Pelayo, la concepcion del indio en el Democrates
alter de Septilveda estd basada en la idea de un Derecho natural impreso
por ley eterna en la criatura racional. Ahora bien, la doctrina sepulvediana
identifica el Derecho natural con el de los paises mds civilizados, por lo que
de esta manera los indios se sitiian al margen de las condiciones de vida
juridica indispensables para las relaciones con los demds pueblos. Hay, por
decirloasi, una identificacion entreel iusnaturaey el ius gentium primarium
restringido a los paises civilizados. De ahi que una de las principales
razones por las que Sepilveda justifica la conquista y dominacion de los
pueblos del Nuevo Mundo sea la ‘violacion’ por los indios de los preceptos
de la ‘ley natural’, es decir, de las ‘normas naturales’ del pais conquistador.
Cfr., Juan Ginés de Sepilveda. Tratado de las justas causas de la guerra
contra los indios, con una Advertencia de Marcelino Menéndez y Pelayo y
un estudio por Manuel Garcia Pelayo. México: Fondo de Cultura Economica,
1941, pp. 12-17.

Alfonso Maestre Sanchez

71



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

el odio a la Religion Cristiana de manera que para siempre se
nieguen a oir el nombre de Cristo o su doctrina, lo cual ciertamente
es contrario al fin al que tienden Dios y nuestra misma madre la
Iglesia. Mds atin, hay que abstenerse en tal caso de la guerra y se
debe tolerar aquel mal, a menos por un tiempo, y en ciertos casos
a perpetuidad (.. ) mds bien se deberd pensar en alguna manera
prudente y cristiana por medio de la cual, con la palabra de Dios
que todo lo limpia, con amonestaciones, ruegos y exhortaciones,
aquellas gentes se abstengan de tal crueldad.

He aqui el nudo gordiano de la argumentacion lascasiana:
la “novedad del caso indio™®. Asi, pues, sobre la soberania de
Espafia en Indias no hubo duda entre los teélogos y juristas
del siglo XVI. La hubo, eso si, sobre los métodos y tactica de
colonizacion, pero en lo que todos estaban de acuerdo era en
que, una vez iniciado el proceso de evangelizacién de Indias
y convertidos sus habitantes al cristianismo, la soberania
espafola era irrefutable.

El Padre Las Casas se nos presenta como el verdadero
precursor de la acepcién de un pluralismo de razas, religiones
y culturas, que trata de indagar cudnto hay de positivo y es
conforme a la doctrina y moral cristiana en esta diversidad. La

40 Contra los titulos invocados por Sepilveda y Vitoria, Las
Casas no acepta mds que uno: la “predicacion pacifica” del
cristianismo, titulo por €l invocado y puesto en prdctica en el paso
a la jurisdiccion de los Reyes de Espaiia de la region de Verapaz.
Del episodio de Verapaz tenemos abundantes datos: los propios de
Bartolomé de las Casas en su Apologia y en De Thesauris, la version
novelada del fraile dominico Anton Remesal publicada en Madrid en 1619,
Historia de la provincia de San Vicente de Chyapa y Guatemala de la
Orden del Padre Sancto Domingo [tt. IV y V de la Biblioteca Goathemala,
de la Sociedad de Geografia e Historia, Guatemala, 1932] y la vision
definitiva de Marcel Bataillon, “IV. La Vera Paz, novela e historia”, en
Estudios sobre Bartolomé de las Casas [Traduccion de ]. Coderch y J. A.
Martinez Schrem]. Barcelona: Ediciones Peninsula, 1976, pp. 181-243.
Un resumen esclarecedor de los pronunciamientos anteriores en Angel
Losada, Fray Bartolomé de las Casas a la luz de la moderna critica historica.
Madrid: Editorial Tecnos, S. A., 1970, pp. 166- 183.

72 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

lucha contra el “etnocentrismo” que pareciera haber sido un
descubrimiento de nuestros modernos pensadores encuentra
ya en Las Casas un decidido campeén. Aqui si que radica la
diferencia esencial entre las doctrinas de Las Casas, por una
parte, y las de Vitoria y Sepulveda, por otra. Vitoria y Septlveda
participan del estado de opinién de la superioridad de la
cultura occidental sobre la de los demas pueblos. Sin embargo,
Sepulveda y Vitoria, partidarios ademas de la transmisibilidad
de tal cultura y religién, jamas aspiran a un monopolio de
superioridad por parte de los pueblos tradicionalmente
de cultura cristiana, sino que, como cristianos que son,
preconizan la igualdad de todos los hombres y pueblos, previa
su conversién al cristianismo®.

41 Sepuilveda, Las Casas y Vitoria difieren mucho entre si, pero coinciden en
tres cosas. Primera, su etnocentrismo eurocéntrico, inevitable en su tiempo y
circunstancias y comprensible hoy; en todo el proceso histérico no ha habido
colonizacion sin la existencia de un complejo de superioridad del colonizador
sobre el colonizado; aiin hoy, cuando tan ufanos nos sentimos con el reciente
invento del relativismo cultural, sequimos viviendo nuestro etnocentrismo,
aunque comprendamos que culturas diferentes a la nuestra no deben ser
llamadas bdrbaras, primitivas ni salvajes, sino simplemente “distintas”.
Segundo factor en comiin es la legitimacion, aunque solo sea en parte, del
imperialismo y el compartiruna actitud paternalista: incluso cuando llegan
a proclamar la igualdad entre indios y espafioles (Sepiilveda se guarda muy
bien de hacerlo), admiten que estos tutelardin a aquellos, aunque solo sea
para protegerlos y mejorarlos; justo es reconocer también que en esa actitud
paternalista late a veces, en el caso especifico de Las Casas, un sentimiento
nuevo y en aquella época todavia no inventado por la civilizacion
europea: la compasion. El tercer aspecto comun a los tres doctrinarios
es el condicionar la licitud del imperialismo a una serie de precisas
restricciones de tipo juridico, y sobre todo ético; restricciones lo bastante
extensas y severas en el caso de Vitoria y de Las Casas como para asegurar
que contienen los principios bdsicos de la doctrina del antiimperialismo
moderno: la libertad de individuos y pueblos como punto esencial en Las
Casas; en Vitoria, la existencia de naciones soberanas que deben relacionarse
entre si por medio de leyes y en paz, no por la fuerza y la violencia.”
Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispdnica (1492-1898)", en
Manuel Tufion de Lara (Dir.), Historia de Espaiia. Tomo VI. Barcelona:
Editorial Labor, S. A., 1988 (1" edicion, 7° reimpresion), pp. 231.

Alfonso Maestre Sanchez

73



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

Cuando un siglo mas tarde, el ide6logo oficial de la Corte
espafola, Solérzano Pereyra, en su magna obra Politica indiana
(lib. I, cap. XI, nim. 22) exponga este principio: “Aun cuando
nuestros Reyes quisieran voluntariamente dexar las Indias, y
abdicar de si el derecho, o dominio, que tienen, y exercen en
ellas, no lo pudieran hacer sin pecado™?, invocara en su apoyo
el Tratado Comprobatorio de Las Casas y la releccién De Indis
de Vitoria.

Cuarta causa: favorecer la predicacion del cristianismo

Esta cuarta causa justificativa —siempre segin Sepulveda—
de la guerra contra los indios, brevemente expuesta es como
sigue: los espafioles mueven guerra en Indias para cumplir
la obligacién impuesta por el Papa Alejandro VI, quien
exhortd a los Reyes Catélicos de Espana “a que sometieran a
estos barbaros a su imperio y cuidasen de llevarlos a la fe de
Cristo”, e impedir a los indios y a sus jefes que se opongan a tal
predicacién.

Angel Losada subraya insistentemente que Sepulveda
no dice que deba hacerse la guerra para forzar a los indios a
abrazar el cristianismo, sino para impedir que se opongan a tal
predicacién, que son cosas muy distintas:

Este deber puede cumplirse de dos maneras: una, solamente
mediante las exhortaciones y la doctrina, y otra, acompanidndolas
de alguna fuerza y temor a las penas, no con el fin de obligarlos a
creer, sino para suprimir los impedimentos que puedan oponerse a
la predicacion y propagacion de la fe.

En este punto el cordobés es tajante y él mismo en su
Apologia se cuida de hacer la distincion:

El texto del Concilio de Toledo y el otro texto candnico segiin
el cual nadie debe ser obligado a creer, se entienden clara y
abiertamente en el sentido de que nadie, por violencia o por guerra
o por amenazas, debe ser obligado a hacerse cristiano o a recibir el

Edicion de Madrid, Imprenta Real, 1776, 1. I, p. 48 b.

74 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

bautismo contra su voluntad. Y la razon es que tal violencia resulta
inutil, pues nadie puede hacer fiel si se opone a ello su voluntad, la
cual no puede forzarse. Por lo tanto, se debe utilizar la doctrina y la
persuasion.

La predicacién del Evangelio es para Sepilveda un deber de
humanidad; ahora bien, como un deber requiere medios para
cumplirlo, si hay oposicién para la predicacion del Evangelio
por parte de los indios, o su conversiéon implica recorrer un
camino “con muchos peligros y trabajos”, no quedaria otro
remedio mas que el uso de las armas; luego éstas constituirian
un medio legitimo para el cumplimiento de tal obligacién:

Habiendo, pues, dos caminos que puedan llevar a la conversion
de los barbaros: uno dificil, largo y obstaculizado con muchos
peligros y trabajos que consiste solamente en la admonicion,
doctrina y predicacion, y otro facil, breve, expedito y muy ventajoso
para los barbaros, que consiste en su sometimiento, no es de hombre
prudente dudar cudl de estos caminos se deba seguir, sobre todo
cuando tenemos el testimonio de San Agustin, quien nos dice
expresamente que hay que marchar por el camino mds expedito
(.. ): Si son adoctrinados pero no aterrorizados, endurecidos por la
antigiiedad de su costumbre, se inclinardn demasiado lentamente
a entrar por el camino de la salvacion’. Claramente ensefia con esto
San Agustin que no solo hay que actuar con la doctrina, sino que se
debe emplear la fuerza saludable que protege el camino.

¢Qué opinaba Vitoria sobre esta razéon? He aqui su
pensamiento:

Conclusion cuarta: Si los barbaros, ya sean sus jefes, ya el pueblo
mismo, impidieran a los espafioles anunciar libremente el Evangelio,
pueden éstos, dando antes razon de ello a fin de evitar el escandalo,
predicarles aun contra su voluntad y entregarse a la conversion de
aquella gente, y, si fuere necesario, aceptar la guerra o declararla,
hasta que den oportunidad y seguridad para predicar el Evangelio.
Lo mismo se ha de decir si, permitiendo la predicacion, impiden las
conversiones, matando o castigando de cualquier otra manera a los
ya convertidos a Cristo, o de otros modos atemorizando a los demds
con amenazas.

Alfonso Maestre Sanchez

75



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

Ello es claro, porque en esto hacen los barbaros injuria a los
cristianos, como se desprende de lo ya dicho; luego tienen ya éstos
justa causa para declarar la guerra. En segundo lugar, porque
también se impediria el bien de los barbaros mismos, lo cual sus
principes no pueden impedir en justicia. Luego en favor de los que
son oprimidos y padecen injuria pueden mover guerra los esparioles,
madxime tratandose de un asunto de tanta importancia.

De esta conclusion también se desprende claramente y por los
mismos motivos que si no se puede de otro modo atender al bien de
la religion, es licito a los espafioles ocupar sus tierras y provincias,
establecer nuevos sefiores y destituir a los antiguos, y hacer las demds
cosas que por derecho de guerra son licitas en toda guerra justa,
guardando siempre moderacion y justicia para que no se vaya mds
alla de lo que sea necesario. Que mds bien se ceda del derecho propio
que se invada lo que no es licito, y siempre ordendndolo todo mds
al provecho y utilidad de los barbaros que al propio interés. [...] Este
pudo ser el seqgundo titulo legitimo por el cual los barbaros pudieron
venir a poder de los espafioles. Pero siempre debe tenerse ante la vista
lo que se acaba de decir, no sea que lo que de suyo es licito pueda por
alguna circunstancia convertirse en malo, porque el bien resulta de
la integridad de las causas, mientras que el mal lo hace cualquier
circunstancia, como ensefian Aristoteles y Dionisio.

Vemos cémo Vitoria, en la explicacién de esta razén, pone un
requisito previo: el aviso a los indios de que se les va a predicar
el cristianismo; asi, la guerra se justifica como violacién
por parte de éstos del derecho que los cristianos tienen de
predicar por todo el mundo el Evangelio, y mas especialmente,
los espafioles en Indias por el mandato de la Bula del Papa
Alejandro VL

La coincidencia entre Septulveday Vitoria es evidente: Vitoria
llega hasta a justificar la intervencién armada en Indias por
su célebre titulo del “ius communicationis”, esto es, el derecho
natural al comercio pacifico sin trabas, que es consecuencia
de la comunidad universal del género humano, y que puede
imponerse por la fuerza si un pais pretende impedirlo sin causa
legitima. Vitoria distingue perfectamente el “orden interno de
cada estado”, cuya finalidad es el bien comin de los sibditos

76 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

de dicho estado, del “bien universal” (bonum commune totius
orbis), idea ésta con razén considerada como la mas profunday
original de todo el pensamiento vitoriano: el “bonum commune
totius orbis” limita la actividad y, por tanto, la soberania de los
estados sometiéndolos a un principio superior. Asi lo expone
de manera clarisima y magistral en su De potestate civili:

Siendo asi que una republica (Estado) es parte del universo
Y que una provincia cristiana es parte de toda la repiiblica, si la
guerra fuese util a una provincia o a una republica en detrimento
del universo (“orbis”) o de la cristiandad, yo pienso que por este solo
hecho seria injusta.

No puede decirse con palabras mas claras que todo derecho
subjetivo de un miembro dela comunidad internacional debera
ceder ante un desorden mayor dentro de la comunidad. Por la
misma argumentacién, deduce que quien se opone al “Derecho
natural de comercio pacifico” se opone al “bonum commune
totius orbis” y ofrece causa de justa guerra contra él. “Mutatis
mutandis” —dice el doctor Losada- éste venia a ser el cuarto
argumento de Sepulveda: la oposicién grave a la predicacién
del cristianismo ofrece asimismo causa de justa guerra, pues
aunque no se utilice el término de Vitoria, en el pensamiento
de Ginés de Sepulveda es un “bonum commune totius orbis”.

La oposicion de Las Casas a este pronunciamiento es mucho
mas radical:

Aqui refutamos el cuarto argumento o razonamiento de
Sepulveda [Al margen, autégrafo: ‘Se responde al cuarto argumento
o causa del Doctor Sepiilveda’]. Sepulveda lo formula asi: ‘Se puede
hacer la guerra a los indios, para que se propague la religion
cristiana, abriendo asi las puertas a los predicadores del Evangelio’.

Verdaderamente, no salgo de mi asombro al pensar qué espiritu
ha inspirado a un hombre como Septilveda, tedlogo, ya anciano, y
estilista eminente de las lenguas griega y latina, para difundir tales
venenos por el mundo, con miras a que los extensisimos imperios
indianos se conviertan en el botin de cruelisimos ladrones contra
le ley de Cristo. Hasta ahora ha sido la desmedida ambicion de la
gente esparfiola la que perpetré aquellos crimenes, los cuales ninguna

Alfonso Maestre Sanchez

77



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

gente jamds, que recuerde la historia, por muy fiera que haya sido,
perpetro.

Sepulveda trata precisamente con todas sus fuerzas de
ampliar estos crimenes, con lo que conseguird que lo que
queda de los pueblos de todo aquel mundo finalmente sea
destruido, y Dios, justo y recto, indignado, derrame el furor de
su ira contra la Espafia entera, adelantandose a sus primeros
designidos.

En resumen: por ningin concepto (“predicacién del
evangelio”, “ius communicationis”) puede hacerse la guerra a los
indios que se opongan a ello:

Este es el caso de los indios, quienes mataron a
algunos predicadores no precisamente por el hecho de
ser predicadores, sino porque tanto aquéllos como todos
sus territorios de las Indias fueron objeto por parte de los
espanoles de toda clase de malos tratos, tales que jamas se
tuvo antes noticia de algo parecido, al ser desvastadas no
s6lo sus ciudades, sino también sus reinos y gradisimos
territorios [..] Sobrepasa, pues, a todo estupor y tiene
resabios de miserable ignorancia la afirmacién de que
los indios pueden ser perseguidos con la guerra, aunque
matasen a doscientos mil predicadores y al propio
Apéstol San Pablo y demads discipulos de Cristo que
los evangelizasen. Una guerra tal seria propia de fiera
barbarie y de una crueldad atn mayor que la de los
escitas, y deberia llamarse guerra diabdlica mas bien que
cristiana; y los indios que hacen la guerra a los espafioles,
por hacerla deberian ser honrados con las mas exquisitas
alabanzas por los mas prudentes fil6sofos.

5.4. Ponderacion de los argumentos teologicos
y filosdficos de Sepiilveda y Las Casas

No es de extranar que los jueces, agotados y confundidos
ante este gran conflicto, entraran en discusiones entre si y
no llegaran a una decisién definitiva. Las Casas consigné que

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

“la decision fue favorable a las opiniones del obispo, aunque
para desgracia de los indios no fuesen bien ejecutadas las
providencias del consejo”, y Sepulveda escribié a un amigo
que los jueces “creyeron lo justo y legal que los barbaros del
Nuevo Mundo fuesen sometidos al dominio de los cristianos,
con la sola excepcién de un te6logo.” El disidente era Domingo
de Soto.

Los hechos ahora disponibles no apoyan ninguna de las dos
afirmaciones. Los jueces se dispersaron después de la sesiéon
final, y durante anos el Consejo de Indias estuvo luchando
para que dieran sus pareceres por escrito: a Cano, por ejemplo,
se le pide que no parta para Trento sin dejar por escrito
su informe sobre el tema, que deberia enviar al Marqués
de Mondéjar, Presidente del Consejo de Indias. Todavia en
1557, transcurridos mas de cinco anos desde su vuelta del
Concilio, se volvié a reclamar a Fray Melchor Cano su parecer,
indicandole que todos los demas jueces habian presentado
sus testimonios y que el suyo se necesitaba enseguida. Estos
expedientes escritos nunca han salido a la luz, con la excepcién
de la opinién del Obispo Anaya Maldonado, que aprobaba la
conquista a fin de difundir la fe y de detener los pecados de
los indios contra la naturaleza, con la estipulacién de que las
expediciones fuesen financiadas por el rey y mandadas por
capitanes “celosos por servir a Dios y al rey, que habrian de
dar buen empleo a los indios con sus actuaciones.” Ningin
otro parecer se ha encontrado, y parece que los jueces nunca
tomaron una decision colectiva.

¢Cudl fue entonces el verdadero resultado y el verdadero
sentido de la gran disputa de Valladolid? Una consecuencia
esperada fue que Sepilveda se convirti6 en el héroe de los
conquistadores y demas espafioles que “querian hacerles
guerra a los indios”. El cabildo de la ciudad de México, la mas
ricay mas importante de todas las Indias, reconocié agradecido
lo que habia hecho en su favor, y en prenda de su aprecio y
“para animarle en el porvenir a que lo prosiga”, voté el 8 de

Alfonso Maestre Sanchez

79



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

febrero de 1554 “que se le envien algunas cosas desta tierra
de joyas y aforros hasta en valor de docientos de pesos.” No
se sabe si estos donativos llegaron a poder de Sepulveda, pero
es significativo que los espanoles de ultramar reconociesen la
importancia del problema para estar dispuestos a recompensar
la habilidad que Sepulveda habia demostrado en la defensa
de su causa. Y se consideraba tan universalmente como el
defensormasdestacado de este punto de vista que el historiador
contemporaneo suyo, Francisco Lopez de Gémara, no se toméd
el trabajo de justificar la conquista, sino que recomendéd
a sus lectores que consultaran a “Sepulveda, cronista del
Emperador, que la escribié en latin doctisimamente; y asi
quedara satisfecho del todo.”

Sin embargo, la doctrina de Sepilveda no triunf6. Sus
libros y sus diversas apologias no pudieron publicarse durante
su vida. Hasta fines del siglo XVIII no aparecieron su Opera,
y el libro que fue causa inmediata de la disputa de Valladolid
no llegé a imprimirse hasta 1892. Ademas se prohibieron sus
libros anteriores y se enviaron 6rdenes a las Indias para que
se recogieran, a fin de impedir su circulacién. Por el contrario,
Las Casas pudo publicar en 1552 en Sevilla, al afo siguiente de
concluirse la disputa, toda una serie de tratados provocativos,
con inclusiéon del Confesionario y del que daba su versiéon
de la controversia con Sepulveda, y de la notable Brevisima
Relacion de la Destruccion de las Indias, panfleto espeluznante
lleno de adjetivos violentos contra los conquistadores.
Sepilveda se apresuré a replicar con una andanada titulada
Proposiciones temerarias, escandalosas y heréticas que noté
el doctor Sepulveda en el libro de la Conquista de las Indias,
que Fray Bartolomé de Las Casas, obispo que fue de Chiapa,
hizo imprimir “sin licencia” en Sevilla, afno de 1552. Pero de
nada vali6. Los tratados no se prohibieron. Las Casas continu6
escribiendo y hablando como le parecié durante toda su vida,
y hasta después de su muerte en 1566 sus libros circularon por

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepulveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

todas partes, para exasperacion de los conquistadores.

6. Conclusion

¢Tuvo la disputa entre Las Casas y Sepulveda algin efecto
positivo? Tal vez seria prudente iniciar las conclusiones
insistiendo en que todavia hoy no se conocen todos los hechos.
Cierto que las conquistas no se interrumpieron, porque en
1566 el rey envi6 de nuevo érdenes permitiendo a sus virreyes
en América dar licencias para nuevos descubrimientos,
aunque encargandoles estrictamente que cuidaran de que se
dieran a sus jefes todas las leyes e instrucciones necesarias.
Tampoco se resolvié el problema de la “guerra justa en las
Indias”, pues Las Casas continu6 presentando memoriales al
rey y al Consejo de Indias sobre el tema, y hasta traté de hacer
que el Papa excomulgara y anatematizara a cualquiera que
considerase justa la “guerra contra los infieles”. Es cierto que
la conquista de las Filipinas de 1570 en adelante se hizo en
forma relativamente pacifica porque el bando de Sepulveda no
habia triunfado®, y es probable que la ley arquetipo de 1573
sobre nuevos descubrimientos se redactase en términos tan
generosos debido ala batalla que rifié Las Casas en Valladolid“.

43 Interesante, como ya hemos dicho en pdginas anteriores, el “corpus”
documental que presenta Lewis Hanke en su libro Cuerpo de documentos
del siglo XVI. Sobre los derechos de Espafia en las Indias y las Filipinas.
Descubiertos y anotados por Lewis Hanke. Compilador Agustin Miralles
Carlo. México: Fondo de Cultura Economica, 1977, 1° reimpresion.

44 Creemos que el significado historico dela disputa de Sepiilveda con Las Casas
ademds de provocaruna ruptura de los presupuestos ideologicos del Medioevo
conlosdela Modernidad, representd tambiénla bisqueda deun orden politico
nuevo: detrds de la cuestion de la legitimidad de la Conquista de Indias se
esconde la cuestion de la legitimidad de la naturaleza del régimen politico.
Como muy bien dice el jesuita Joblin, “la legitimidad de la conquista de las
Indias [iba a plantear el problema] de la conciliacion de los derechos de un
individuo con las exigencias de un bien comiin, no solamente en una sociedad
particular, sino a escala mundial.” Con ello, se mostro la necesidad de definir
las ‘nuevas bases’ de la ciencia y de la prdctica de la decision politica, y que en
este momento histdrico se concreta en no poder tomar para lo sucesivo como
‘hipotesis directrices’la superioridad dela Cristiandad sobrelos otros pueblos.

Alfonso Maestre Sanchez

81



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

En una época en que muchas personas dudaban de que los
indios “fuesen hombres”, el obispo de Chiapas alzé su voz en
favor de ellos, y no sélo ejerci6 todo “su santo celo de convertir
almas a Jesucristo sacadndolas del poder de las tinieblas
paganas”, como decia un autor de la época de la reina Isabel,
sino que exclamaba como lo habia hecho Antén de Montesino
cuarenta afnos antes en la isla Espafiola: “;No son estos indios
hombres? ;:No tienen almas racionales? :No estais obligados a
amarlos como os amais a vosotros mismos?"%

Cfr, J. Joblin, S. ], “Significado historico de la disputa de Sepillveda con
Las Casas”, Actas del Congreso Internacional sobre el V Centenario del
nacimiento del Dr. Juan Ginés de Septilveda, celebrado del 13 al 16 de Febrero
de 1991 en Pozoblanco (Cordoba). Cordoba, 1993, pp. 237-249.

45 Las palabras finales de la Apologia del Padre Las Casas justifican nuestra
afirmacion: “Todo esto es lo que se me ha ocurrido decir, conforme el médulo
de gracia que me ha sido concedida, en defensa de esta larga y santisima
causa, tan ligada a la piedad cristiana [...] Para terminar, insto y amonesto
por Jesucristo a mi hermano y colega en Cristo Sepiilveda y a los demds
enemigos de los indios a que obedezcan a las palabras del Sefior y presten
oidos a las tradiciones de los Santos Padres y las reverencien y teman a Dios
vengador de todas las perversas maquinaciones [...] Los indios son nuestros
hermanos, por los cuales Cristo dio su vida. :Por qué los perseguimos sin que
hayan merecido tal cosa, con inhumana crueldad? [..] Lo pasado, como lo
que ha dejado de hacerse, no tiene remedio; atribiiyase a nuestra debilidad
siempre que se haga restitucion de los bienes impiamente arrebatadas [...]
Ademas, esté ausente de nosotros toda crueldad y aparato bélico mds propio
de los mahometanos que de los cristianos [..] Sean enviados a los indios
pregoneros integros, cuyas costumbres sean espejo de Jesucristo y cuyas almas
sean reflejo de las de Pedro y Pablo [...] Si esto se hace asi, estoy convencido de
que ellos abrazardn la doctrina evangélica, pues no son necios ni barbaros,
sino de innata sinceridad, sencillos, modestos, mansos y, finalmente, tales
que estoy sequro de que no existe otra gente mds dispuesta que ellos a
abrazar el Evangelio, el cual, una vez por ellos recibido, es admirable con
qué piedad, ardor, fey caridad cumplen los preceptos de Cristo y veneran los
sacramentos; pues son dociles e ingeniosos, y en habilidad y dotes naturales
superan a muchas gentes del mundo conocido, lo cual pondrd ante los
ojos de todos la sequnda parte de nuestra Apologia, escrita en espafiol, con
numerosisimos argumentos, ejemplos y verdadera descripcion de aquel
mundo, para que finalmente callen los impiisimos salteadores que con
virulentas detracciones y criminales mentiras infamaron a aquella gente,
docil, modesta, ingeniosa y la mds sincera de todas. Gracias sean dadas a

82 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda



Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Septlveda

Si la analizamos -dice Hanke- desde esta perspectiva,
la disputa de Valladolid en 1550 y 1551 ha de interpretarse
claramente no como una contienda personal entre un fraile y
un erudito, ni como una violenta argumentacién para aprobar
o desaprobar la impresién de los tratados de Sepulveda, sino
como el testimonio apasionado de un hecho decisivo en la
historia de la humanidad: por no haber triunfado las ideas de
Juan Ginés de Sepulveda se dio un paso mas, penoso e inseguro
todavia, en el camino de la justicia para “todas las razas en un
mundo de multiples razas”; por hablar con tanta vehemencia
Fray Bartolomé de las Casas en Valladolid en favor de los
indios americanos, su larga y complicada argumentacién tuvo
también otra utilidad: fortaleci6é a todos aquellos que en su
tiempo, y en los siglos que siguieron, trabajaron con la creencia
de que “todaslas gentes del mundo son hombres”. No bestias, ni
esclavos por naturaleza, no como nifios con un entendimiento
limitado o estatico, sino hombres que son capaces de llegar a
ser cristianos, que tienen pleno derecho a gozar de sus bienes,
su libertad politica y su dignidad humana, y que en su creencia
deberian serincorporados a la civilizacién espafiola y cristiana
en vez de ser esclavizados o destruidos®.

Dios.” Cfr., Apologia de Juan Ginés de Sepiilveda contra Fray Bartolomé de
las Casas y de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Septilveda.
Traduccion, con introduccion, notas e indices, hecha por Angel Losada.
Madrid: Editora Nacional, 1975. Cfr., #252 v# y #253# del original [p.393
de la traduccion].

46 Cfr, Lewis Hanke, La Humanidad es Una. Estudio acerca de la querella
que sobre la capacidad intelectual y religiosa de los indigenas americanos
sostuvieron en 1550 Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepiilveda.
Traduccion [del original inglés] por Jorge Avendario-Inestrilla y Margarita
Sepulveda de Baranda. México: Fondo de Cultura Econdmica, 1985.

Alfonso Maestre Sanchez

83



mandato .. Asi
b costumbresjpaganas'y, d&!ﬁlfes/;coﬁ afablhdad 1mpulsarlos ‘
aque adoptenel Derecho natural cﬁon esta m:fgn}flcaﬁ
e- risto, qatraerlos con




(Re)pensar el Derecho y la
nocion del sujeto indio(a) desde
una mirada descolonial’

Por K. Ochoa Munoz

Resumen

n el presente trabajo se hace un recorrido por los
Epostulados teoldgicos del fraile dominico Francisco de
Vitoria, considerado padre del Derecho internacional,
quien formula las bases juridicas de la empresa colonialista
Europea y de lo que -en adelante seria el derecho moderno.
El objetivo es reconocer los elementos constitutivos del orden
legal que da sustento a la concepcién que sobre las poblaciones
amerindias se construye a partir del siglo XVI, y que encuentra
un continuum en las concepciones del derecho moderno.

Abstract

This paper runs through the theological tenets of the
Dominican friar Francisco de Vitoria, considered the father of
international law , who makes the legal bases of the European
colonialistenterprise and whatwould bedone-in belowmodern
law. The aim is to recognize the constituent elements of legal
order that gives support to the conception of Amerindian
populations constructed from the sixteenth century, which is
a continuum in the conceptions of modern law.

Palabras clave

sujeto amerindio(a), Derecho de gentes, ley natural, ley civil,
humanidad-deshumanizacién

Keywords

Amerindian subject, law of nations, natural law, civil law,
humanity-dehumanization

1 Tomado de Revista Internacional de Comunicacion y Desarrollo (RICD).
https://agora.edu.es/servlet/revista?codigo=22971.



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

1. INTRODUCCION

no de los eventos que trastocé profundamente la

historia del pensamiento moderno en occidente fue

el mal nombrado “descubrimiento de América”, ya
que ante la inminente invasion sobre los “nuevos” territorios
se volvi6 necesaria una argumentaciéon —con bases teologicas
y legales- que justificara el sometimiento de los pueblos
originarios de Ameérica; lo anterior promovié importantes
debates entre los mas ilustres pensadores del “viejo mundo”.

De tal suerte que de forma paralela a las exploraciones y
la conquista de los territorios americanos se fue perfilando
una particular nocién sobre el “sujeto” amerindio/a que logra
articularse con la visién colonial y hegemoénica sobre la cosa
publica, lo cual, sin duda, estd marcado por los supuestos de
desigualdad subyacente no s6lo en la tradicién escolastica sino
también en la filosofia clasica, y sobre todo por los intereses
estratégicos de las potencias colonizadoras.

La razén por la cual resulta tan relevante la recuperacion
critica del debate sobre la cuestién indiana se debe a que
representa el punto de partida para la formulaciéon de los
principios que le dan sentido a la concepcion del mundo
moderno, ademas de encarnar los fundamentos ideolégicos
sobre el cual se organiza la desigualdad y subordinacién en
América, condicion que, histéricamente, ha impedido a los/
as indios/as incursionar como sujetos colectivos con plenos
derechos en el ambito politico.

Con las controversias sobre la conquista de América “se da
inicio a la ‘masiva formacién discursiva” de construccién de
Europa/ Occidente y lo otro, del europeo y del indio, desde el
privilegiado lugar de enunciacién asociado al poder imperial”
(Lander, 1993, p. 16). Sin duda, el debate que llevé a una
particular concepcion sobre lo indio encierra una diversidad de
posturas entre los pensadores de la época. Sin embargo, pese a
las diferentes posiciones y percepciones, en dicha controversia

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

prevaleci6 una visiéon donde el otro, o sea el/la indio/a, “se veia
reducido al estado de objeto” (Todorov, 1989, p. 142).

Parece ocioso reproducir la polémica que hace casi cinco
siglos marcé el rumbo de los pueblos nuestroamericanos, pero
las implicaciones que tuvo, y sigue teniendo, en lo referente a
la comprension de lo indio, es por de mas relevantes. Por ello,
nos parece importante hacer esta revision analitica sobre el
tema con el fin de comprender las percepciones, las gramaticas
politicas y las relaciones jerarquicas que se establecen al
momento de abordar el problema indiano y femenino, pues sin
duda constituye una linea explicativa que encuentra vigencia
en los procesos que llevaron a la constituciéon del moderno
sistema mundo, los Estados nacién en América Latina y, con
la sucesién del tiempo, la actual lucha por el reconocimiento
de los derechos politicos y culturales de los pueblos indios de
México y el continente.

Asi pues, en este texto se intentara exponer a uno de los
tedlogos que formula las bases de la empresa colonialista
europea y, por tanto, del derecho moderno, me refiero a Fray
Francisco de Vitoria. Dicha revision tiene como fin reconocer
los elementos constitutivos del orden legal moderno que da
sustento a la concepcién que sobre las poblaciones amerindias
se construye desde el siglo XVI, y encuentran un continuum en
las concepciones mas actuales de los Derechos humanos.

2. Los postulados de Fray Francisco De Vitoria

La obra de Fray Francisco de Vitoria (1483 1546) es en
suma relevante, ya que desde una postura muy original logra
formular la idea de una comunidad universal capaz de reunir
a pueblos de diferentes culturas y creencias, y a partir de alli
posicionarse frente al problema indiano. Es de todos conocido
que en “su Relectio de Indis, [Vitoria] desarroll6 teoremas
esencialmente tomistas sobre los derechos naturales para
establecerlos cimientos doctrinales del derecho internacional”
(Brading, 2003, p. 23). Recordemos que en el siglo XVI el mito

K. Ochoa Murioz

87



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

de que los indios americanos vivian en estado de naturaleza
reanimé los debates respecto a la Ius Naturale y la relacién de
ésta con el ambito politico o civil, asi como el significado de
la civilidad y la barbarie, por ello no resulta extrafio que Fray
Francisco de Vitoria posicionara en su obra temas relacionados
al dominio, la soberania y el Estado para tratar el problema
indiano.

Si bien Francisco de Vitoria “no pudo, obviamente, haber
conocido, ni en manuscrito siquiera, el libro de Sepulveda, da
cuenta del argumento por ser algo conocidisimo desde la Edad
Mediay sobre todo en el Renacimiento” (Gémez Robledo, 2000,
p. LIII). De inicio es pertinente situar sus contribuciones en el
marco de los acontecimientos derivados del mal nombrado
“descubrimiento de América”, ya que los europeos, hasta antes
dequeColén arribaraaestastierras, noimaginaron que pudiera
existir una comunidad universal. Es con el “descubrimiento”
de los pueblos americanos

..(que) nace la posibilidad de una sociedad internacional con
caracteres ecuménicos, y de esta posibilidad se hace cargo Vitoria en
su concepcion del totus orbis.. Y por eso decimos que América estd
detrds —como estimulo o inspiracion de esta idea de la comunidad
universal y del derecho que le es propio (Gomez Robledo, 2000, p.
XLVI).

Francisco de Vitoria se gana el titulo de Padre del derecho
internacional -cuya actualidad es absolutamente reconocida
en las sociedades contemporaneas?- debido al tratamiento
que hace al tema de Derecho de Gentes en su vinculo con la
jurisprudencia universal. Y es que para el fraile dominico el
derecho de gentes “no sélo tiene fuerza por el pacto y convenio
de los hombres, sino que contiene verdadera fuerza de ley” en
todo el orbe, porque “tiene el poder de dar leyes justas y a todos
convenientes”. De tal suerte que los que violan estos preceptos,

2 Véase Gomez Robledo, Antonio (2000). Introduccién. En Francisco de
Vitoria. Reelecciones del Estado, de los indios y del derecho de la guerra (pp.
IX-XC). México: Porriia.

88 Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

“sea de paz, sea de guerra, particularmente en asuntos tan
graves como la inviolabilidad de los embajadores”, pecan
mortalmente. Ademas, para nuestro autor, ninguna nacién
puede eximirse de este derecho y sus respectivas obligaciones
porque esta dictada por la autoridad mundial (de todo orbe),
que en sus planteamientos aparece, en cierta forma, como
una Republica global, es decir, como un sujeto de derecho
internacional (Gémez Robledo, 2000, p. XLIV).

Para comprender lo expuesto por el teélogo dominico es
de vital importancia reconocer que entre sus preocupaciones
esta la necesidad de explicar: primero, la forma como se
establece el Poder civil en el momento mismo en que se
comienza a configurar la comunidad universal; y segundo, el
tipo de facultades, derechos y obligaciones que tienen quienes
sustentan el uso delarazén en ese nuevo orden global/colonial.
Y es en esta Gltima linea de reflexiéon donde aborda el problema
de “la salvaciéon del gentil nacido y crecido en la barbarie
-infans nutritus in sylvis- o que... pasa su vida sin haber sido
predicada la fe cristina”, es decir, de los indios americanos y los
pueblos barbaros (Gémez Robledo, 2000, p. XXXV).

En la Reeleccion del poder civil, Fray Francisco de Vitoria
plantea diversos argumentos respecto a las causas materiales
que le dan sentido de existencia a la Repiblica (como el deber
de resguardar la paz y la justicia entre los miembros asociados
a un Estado), asimismo establece que el poder publico es la
facultad o autoridad para gobernar la Republica civil, y que
la prosecucién del bien comin es el fin Gltimo de la sociedad
politica, a decir, del Estado®. Al respecto Gémez Robledo, quien
introduce -en la edicién mexicana de Porraa- las Relecciones
del Estado, de los Indios y del derecho de la guerra, menciona
que:

Bien comiin llamaban ellos a lo que hoy denominamos, con
expresion perfectamente sinonima, el bien publico, y que no es la
suma de los bienes particulares, sino la condicién o el conjunto

3 Ibid., p. XLI.

K. Ochoa Murioz

89



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

de condiciones que hacen posible el goce de aquellos bienes, como,
principalmente, la seguridad en el interior y en el exterior y la
administracion de la justicia. (Pero) a estos requerimientos no
pueden satisfacer cumplidamente las sociedades menores, como
la familia y otras aiin, pero siempre perfectas y limitadas, sino
unicamente la sociedad que puede en todo bastarse a si misma, la
sociedad perfecta, como se decia entonces, es decir, el Estado (Gomez
Robledo, 2000, p. XL).

Ahora bien, todo lo que Francisco de Vitoria desarrolla sobre
la Reptiblica y las sociedades politicas es aplicable a los pueblos
paganos. “No se puede poner en duda -dice Vitoria- que entre
los paganos haya legitimos principes y sefiores” (De Vitoria,
citado por Gémez Robledo, 2000, p. XLII), pues siguiendo a
Santo Tomas de Aquino, ni el pecado original, ni los pecados
humanos o personales, como la infidelidad, pueden “privar
al hombre de nada de lo que le compete por naturaleza...”Por
tanto, “el derecho divino... no cancela el derecho humano, que
procede de la razén natural” (Gémez Robledo, 2000, p. L).

Es claro que por la influencia tomista en el pensamiento
vitoriano la condicion de fidelidad e infidelidad corresponde
al derecho divino que no puede sustituir al derecho humano.
En este sentido, para el jurista y catedratico de Salamanca no
s6lo hay una clara distincién entre derecho divino, natural y
civil, sino que existe plena autonomia entre estas esferas y sus
respectivas competencias.*

Visto con este telon de fondo, el interés de Fray Francisco de
Vitoria no se ubica precisamente en explicar la condicién de
naturaleza de los pueblos barbaros o infieles -que para algunos
pensadores de la época, como Sepulveda, son de espiritu
“naturalmente” servil-, sino en reflexionar sobre cuestiones
tales como el dominium et praelatio® en la republica.

Y entonces ¢desde donde aborda el problema indiano

4 Ibid,, p. LIL
5 En espafiol: dominio y soberania.

90 Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

nuestro autor? Es preciso decir que Vitoria, en su Relectio
de Indis, no pretende hacer una defensa del indio como ser
humano, sino afrontar el problema de la legitimidad, o no,
de la conquista espanola sobre los territorios americanos,
por lo que de inicio se pregunta si los amerindios, antes de la
invasion espanola, eran duefios de sus bienes y territorios, ello
con el objeto de enunciar las circunstancia precisas en las que
la ocupacién peninsular tiene validez juridica.

La respuesta a su pregunta es categéricamente afirmativa®,
y es que -como dice el fraile dominico- si un nifio puede tener
dominio sobre sus bienes antes del uso de la razén, en tanto
que tienen una personalidad propia e inalienable, entonces
los nativos de las Indias americanas, por muy agrestes que
parezcan, pueden ser verdaderos duenos y sefiores de sus
tierras y propiedades. Prueba de ello es que los indios no
tuvieron ningln obstaculo para que, antes de la llegada de los
espanoles, estuvieran “publica y privadamente, en pacifica
posesion de las cosas” (De Vitoria, 2000, p. 28). Por tanto, segin
Francisco de Vitoria, los indios:

..deben ser tenidos por verdaderos sefiores, y no se les puede
desnozar de su posesion en tales circunstancias.. Y, por tanto (..),
debe notarse que si los barbaros no tuvieran dominio, no parece que
pudiera alegarse otra causa sino porque son pecadores, porque son
infieles o porque son amentes o idiotas (De Vitoria, 2000, p. 28. El
subrayado no es del autor).

Pero frente a la sentencia que dicta para los barbaros el
no dominio sobre su pertenencias, dado que en su calidad
de infieles estaban en pecado mortal, el te6logo de la orden
dominicana “establece la siguiente proposicién: el pecado
mortal no impide el dominio civil y dominio verdadero” (De
Vitoria, 2000, p. 29). De esta forma queda abierta la posibilidad
de que los indios puedan ser reconocidos con capacidad de
accién y dominio sobre sus posesiones; o sea, que:

Véase: Gomez Robledo, Antonio, op. cit, p. LIL

K. Ochoa Murioz

91



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

(el) paganismo... de los indios no invalida de modo alguno sus
derechos naturales al auto gobierno, la propiedad y la libertad. Por
barbaros que parezcan, son hombres y gozan de los derechos de
todas las sociedades humanas (Brading, 2003, p. 54).

En vista de lo anterior, las voces que se oponen a reconocer
el dominio que los amerindios tienen sobre su persona,
sus bienes y sus territorios -a razén de su pecaminosidad,
bestialidad o demencia-, quedan plenamente desautorizadas,
ya que como Vitoria lo prueba en los alegatos que hace junto a
Cayetano, San Agustin, Santo Tomas de Aquino y otros doctos
en el tema, “la potestad espiritual no se pierde por el pecado
mortal; luego ni la civil, que mucho menos parece se funde en
la gracia que la espiritual” (De Vitoria, 2000, p. 30).

De hecho, Fray Francisco de Vitoria manifiesta que: la
infidelidad no es, ni debe ser, impedimento para reconocer
a los paganos como verdaderos sefiores con dominio de sus
propiedades o bienes, pues por derecho natural los hombres
son libres salvo por dos excepciones: la de dominio paterno y
marital.

Asi, desde una sensible elocuencia critica, Vitoria observa
que el problema indiano no puede remitirse a cuestiones de
derecho natural sino ala de protestad civil’, aun cuando los mas
reconocidos argumentos que en su época se esgrimieron para
legitimar el derecho de conquista sobre los indios encontraran
sustento en la interpretacion de la tesis aristotélica que postula,
por cuestiéon de Natura, para unos (los indios) la condicién de
esclavitud y para otros (los espanoles) la de mando.

7 Vale aclarar que para que para Francisco de Vitoria “La nocion de derecho
natural es del todo solidaria de la nocion de Dios (simul stabunt, simul
cadunt, seguin el viejo adagio), y con solo que esto se tuviera presente podria
dirimirse (por un “si” o por un “no” evidentemente metajuridicos) la eterna
controversia sobre el derecho natural. Su existencia o inexistencia estd en
funcion, evidentemente, de la existencia o inexistencia del Ser supremo que...
ha tenido forzosamente que dar una ley de comportamiento a sus criaturas;
una ley que, en el caso de la criatura racional, del hombre, se hace parte
presente en su conciencia y es de ejecucion voluntaria.” (Gomez Robledo,

2000, p. XXXVII).

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Si bien, la cualidad natural de siervos que se asigna a los
nativos americanos se justifica —como se mencion6é con
Sepulveda porque no se les reconoce la suficiente razén para
regirse y auto representarse a si mismos, también es cierto que
para el tedlogo salamantino existe cierta racionalidad entre los
indios de América, en tanto que éstos, “a su manera”, ejercen
el uso de la razén para establecer un orden “a sus cosas”. Al
respecto el tedlogo dominico dice:

Tienen, en efecto, ciudades que requieren orden, y tienen
instituidos matrimonios, magistrados, sefiores, leyes, artesanos,
mercados, todo lo cual requiere el uso de razon. Ademds tienen
también una especie de religion, y no yerran tampoco en las cosas
que para los demds son evidentes, lo que es un indicio de su uso de
razon... (De Vitoria, 2000, p. 35).

Aunque Francisco de Vitoria hace una elocuente defensa
de la “peculiar” racionalidad de los indios, también plantea
-en apoyo a las tesis aristotélicas-, que la servidumbre civil y
legitima que el fil6sofo griego postula en la Politica:

..o hace a nadie siervo por naturaleza. Ni tampoco quiere decir
(con esto el Filésofo griego) que sea licito ocupar sus propiedades,
reducira esclavitud y llevar a mercado a los que Natura hizo bastante
cortos y faltos de ingenio. Lo que quiere enseriar (Aristoteles) es que
hay en ellos una necesidad natural de ser regidos y gobernados por
otros, siéndoles muy provechoso el estar a otros sometidos, como los
hijos necesitan estar sometidos a los padres y la mujer al marido.
Y que ésta sea la intencion del filosofo es claro; porque del mismo
modo dice que hay algunos que por naturaleza son sefiores, a saber,
los que abundan en capacidad intelectual. Cierto es, sin embargo,
que no entiende aqui que estos tales puedan, a titulo de mads
sabios, abrogarse el mando de los otros, sino que han recibido de la
naturaleza facultades para mandar y gobernar... (De Vitoria, 2000,
p. 36. El subrayado no es del autor).

En este sentido, la subordinacién que Aristoteles atribuye a
los faltos de ingenio y razén (en este caso aplicado a los indios),
. no debe, ni puede ser mas que una servidumbre de caracter

L civil que abre la posibilidad de que estos sean gobernados

K. Ochoa Murioz

93



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

por otros: los de mayor ingenio y virtuosidad (es decir, los
espanoles)®. Pero lo anterior no significa, de ninguna manera,
que se les pueda tomar en esclavitud forzada y a sus bienes en
dominio. Por el contrario, lo que Vitoria sefiala es que “aun en el
supuesto de que estos barbaros sean tan ineptos y romos como
se dice, no por eso debe negarseles el tener verdadero dominio,
ni tenérseles en el nimero de los siervos civiles”, pues -asegura
nuestro autor- “el que nos parezcan tan idiotas (...) proviene en
su mayor parte de la mala y barbara educacién, pues tampoco
entre nosotros escasean rustico poco desemejantes de lo
animales” (De Vitoria, 2000, p. 36).

Pero Vitoria no niega que de los preceptos aristotélicos
pueda proceder algin derecho que permita legitimamente
someter a los indios. Es decir, para el te6logo salamantino es
posible que los indios puedan ser gobernados por los espanioles
sin que los primeros pierdan la posesién de sus bienes y
territorios (como con el tutelaje que los adultos tienen sobre
los nifios o los maridos sobre las mujeres)®. De hecho, en sus
argumentos transfiere del orden natural derechos que se rigen
por la Ley humana o civil; de tal suerte que, los derechos de
tutela que por via familiar'® detentan los padres y esposos (en
calidad de varones), les permiten también en el orden civil"
obtener derechos de mando sobre los nifios y las mujeres. Este
derecho se equipara al que tienen los méas aptos para gobernar

8 Véase De Vitoria, Francisco (2000). Relecciones del Estado, de los indios y del
derecho de la guerra. México: Porriia. pp. 22-36.

9 Pero, para ello, deben estar claramente definidas las circunstancias en
las que esto sea legitimo, por lo que en su obra se encarga de enunciar los
motivos que tienen espafioles para declararles una guerra justa o legal a los

indios.

10 Segtin Fray Francisco de Vitoria, este derecho de mando “..del padre respecto
de los hijos y la del hombre respecto de su mujer, (..) es natural” (Vitoria,
2000, p. 39).

1 La ley civil “aunque es cierto que deriva de la naturaleza (y puede, por

tanto, llamdrsele natural, como Santo Tomas lo hace...), no obstante, no estd
constituida por la naturaleza, sino por la ley” humana (De Vitoria, 2000, p.
39).

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

a los “ineptos” o “brutos”, a decir, los indios y los barbaros. Asi
lo sefiala Antonio Gémez Robledo:

Vitoria nos da una interpretacion ciertamente colonialista
(esto era imposible eludirlo), pero templada y humanitaria, del
pensamiento del Filosofo (griego). (En la interpretacion vitoriana,
Aristoteles) No quiso decir... que los pueblos barbaros o de cultura
inferior puedan ser reducidos a esclavitud o privados de sus
propiedades por los pueblos superiores, sino simplemente que los
primeros deben ser regidos y gobernados por los seqgundos, como el
hijo por el padre o la mujer por el marido. Y ya en esta exegética,
no sélo no rechaza Vitoria el pensamiento de Aristdteles (ningiin
tomista se atrevié jamds a tanto, fuera de Bartolomé de las Casas),
sino que concede desde este momento que de ahi podria nacer, en
los esparfioles, algiin derecho para someter a los indios: posset oriri
aliquod ius adsubiiciendum eos (Gomez Robledo, 2000, p. LIIILIV).

Queda claro que en el pensamiento vitoriano, lo dicho por
Aristoteles se encuentra estrechamente vinculado al orden
civil que debe regir a todos los hombres del planeta, por ello,
rechaza la idea de reducir al indio a condiciones de esclavitud
forzada; sin embargo, también reconoce que:

Esos barbaros, aunque, como se ha dicho, no sean todos faltos
de juicio, distan, sin embargo, muy poco de los amentes, por lo que
parece que no son aptos para formar o administrar una republica
legitima dentro de los términos humanos y civiles. Por lo cual no
tienen una legislacion conveniente, ni magistrados, y ni siquiera
son suficientemente capaces para gobernar la familia. Por eso
carecen también de ciencia y artes, no son liberales, sino también
mecdnicas, y de cuidada agricultura, de trabajadores y de otras
muchas cosas provechosas y hasta necesarias para los usos de la
vida humana (De Vitoria, 2000, p. 7071).

Para nuestro autor, el problema radica en la incapacidad de
los indios para autogobernarse, ya que “su ‘rudeza’ es ‘mayor
queladelos ninos y amentes de otras naciones’. Asi que es licito
en su pais intervenir para ejercer lo que equivale a un derecho
de tutela” (Todorov, 1989, p. 161), y bien harian en entregar se al
gobierno de los mas “aptos” y ceder la administraciéon de sus
pueblos y territorios a la Corona espaiiola.

K. Ochoa Murioz

95



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

Ahora bien, de los argumentos expuestos por el teélogo
dominico se pueden inferir algunos presupuestos basicos.
Primero, en la obra de Francisco de Vitoria se establecen,
claramente, dos &mbitos de accién separados y auténomos: el
publico y el privado, siendo la Ley natural la que determina
los cédigos de organizacién del dmbito doméstico (donde,
por ejemplo, los esposos varones y los padres adultos tienen
derecho de tutela sobre los hijos menores y las esposas
mujeres)’?, y la Ley civil (proveniente de la ley natural) que
norma a las sociedades publicas en la comunidad universal
(donde los esparnioles tienen derecho de mando y gobierno
sobre los indios, tutela que se equipara a la que por naturaleza
detentan los padres y esposos sobre los nifos y las mujeres,
respectivamente). En contraposicién a la esfera privada, el
ambito publico o civil adquiere un significado universal que
encierra los fundamentos naturales para el ordenamiento de
la vida ptblica de todo el orbe.

Segundo, los postulados de Vitoria establecen un principio
de desigualdad/subordinacién entre los espafioles (superiores)
y los indios (inferiores), con la salvedad de que ahora esta
distribucién inequitativa tiene un caracter civil, que si bien
proviene de la ley de naturaleza en realidad esta impresa en el
marco de la ley humana.

Tercero, encontramos en los manuscritos de Vitoria la tesis
que equipara a los indios con las mujeres y los nifios, quedando
circunscritos a la calidad de menores feminizados que
requieren de la tutela civil de los mejores en ingenio, a decir,
de los europeos. En este sentido, el derecho paterno y marital
se convierte en un derecho de caracter politico asociado a las
capacidades para la administracién de una republica.

Cuarto, el indio es reconocido por nuestro autor como un

12 No olvidemos que, en los alegatos de Vitoria, estos preceptos naturales se
convierten en ordenanzas humanas al transferirse al dmbito civil como
derechos de tutela a los varones de mayor capacidad intelectual sobre los
faltos de raciocinio (o sea, mujeres, nifios e indios).

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

“sujeto incompleto”, pues aun que tiene dominio sobre sus
bienes y persona, civilmente carece (como las mujeres y los
nifios) de la capacidad que tienen los “superiores en ingenio”
para el autogobierno y la administracién de la reptiblica. De
tal suerte que, en el pensamiento vitoriano, la humanidad del
amerindio es, al mismo tiempo, afirmada y negada. Afirmada
en el sentido de que se le reconoce como un “sujeto productor
de objetos®” (y hasta consumidor de mercancias); y negada en
tanto que no poseen las facultades necesarias para ostentar la
capacidad de mando civil y autodeterminacién.

Quinto, aun cuando al padre Vitoria se ha considerado un
defensor de los amerindios -al mismo nivel de fray Bartolomé
de Las Casas!-, su discurso no deja de ser profundamente

13 La nocion de “sujeto-productor-de objetos” es retomada de Tzvetan Todorov,
en el libro La conquista de América. El problema del otro, donde hace
referencia al “sujeto intermedio” para sustentar la eficacia del colonialismo
frente al esclavismo. A continuacion reproducimos parte de sus argumentos:
“Si en vez de tomar al otro como objeto, se le considerara como un sujeto
capaz de producir objetos que uno poseerd, se aniadiria un eslabon a la
cadena —un sujeto intermedio- y, al mismo tiempo, se multiplicaria al
infinito el niimero de objetos poseidos. De esta transformacion vienen dos
preocupaciones adicionales. La primera es que hay que mantener al sujeto
‘intermedio’ precisamente en ese papel de sujeto-productor-de-objetos
e impedir que lleque a ser como nosotros: la gallina de los huevos de oro
pierde todo su interés si ella misma consume sus productos. El ejército, o la
policia, se ocupard de eso. La sequnda preocupacion se traduce de la manera
siguiente: el sujeto serd mds productivo cuanto mejor cuidado este.

14 Para Marcel Bataillon en la Apologia de Fray Bartolomé de Las Casas queda
claro que “mds que un desacuerdo doctrinal con Vitoria o una divergencia
de apreciacion doctrinal respecto al mismo sobre las violaciones del derecho
de gentes por parte de los conquistadores, (Las Casas) traduce un profundo
malestar ante el método de seleccion de titulos de guerra practicado por el
gran profesor, a quien sin embargo manifiesta Las Casas toda su deferencia.
Fray Bartolomé... sigue facilmente la discusion de los titulos ‘legitimos’ que
Vitoria empieza por destruir, sin miramientos hacia los supuestos derechos
del emperador y del papa, pero cuando aborda la cuestion de los titulos que
Vitoria reconoce como ‘legitimos’ se decepciona al ver que se fundan sobre
hechos hipotéticos que, de ser ciertos (los espafioles llegan pacificamente
para comerciar y son recibidos belicosamente por los indigenas), podrian

K. Ochoa Munoz

97



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

colonialista. Si se hace un examen minucioso del pensamiento
vitoriano podemos concluir que, aunque menos evidente,
sus posturas son tan etnocéntricas como las de Juan Ginés
de Sepulveda y otros autores de la época, pues, como sefala
Todorov:

¢Quién decide una vez mds qué es barbarie o salvajismo, y qué
es civilizacion? Sélo una de las dos partes que se enfrentan, entre
las cuales (..) no subsiste ninguna igualdad ni reciprocidad... (Por lo
que,) queda claro que su papel (el de Vitoria) es otro: al amparo de un
derecho internacional fundado en la reciprocidad, proporciona en
realidad una base legal para las guerras de colonizacion, que hasta
entonces no la tenian [por lo menos no tenia una justificacion que
pudiera resistir a un examen mds o menos serio] (Todorov, 1989, p.
161).

Por ello es que, siendo el “padre de la Modernidad juridica
en la cuestion de la expansion europea en Ultramar, es decir,
en la justificacién del mundo colonial del World System, a
Fray Francisco de Vitoria debe juzgarsele, “desde esta nueva
perspectiva, como el fundador del ius gentuim europeum...”
(Dussel, 2007, pp. 207208).

No se puede ocultar que, frente a tantos argumentos que
desmeritanlaesclavitud delosindios, Vitoria formula otros mas
que justifican la conquista de América y el sometimiento “civil”
de los nativos desde un particular punto de vista eurocéntrico
y mercantil. Por ejemplo, en: De los titulos legitimos por los
cuales pudieran venir los barbaros a poder de los espanoles®,
el tedlogo dominico plantea que los indios estan obligados a
cumplir y respetar las ordenanzas derivadas del derecho de
gentes, en tanto que tienen un caracter universal16. Pero ese

justificar una guerra defensiva. Vitoria no lo dice como lo gritaria Las Casas
que estas hipotesis son irreales y que no pueden considerarse realizadas mds
que por los conquistadores o por un Sepulveda” (Bataillon, 1976, p. 22).

Véase De Vitoria, Francisco op. cit., De los titulos legitimos por los cuales
pudieran venir los barbaros a poder de los espafioles, pp. 59-72.

“Y ciertamente —para Vitoria— muchas cosas parecen proceder el

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

principio de universalidad quién lo establece si no los propios
espafioles, convirtiéndose no sélo en juez sino en parte. De
hecho, en dichos titulos encontramos las siguientes facultades
(o derechos) que sélo son atribuibles a los peninsulares en
América:

1) Los espanoles tienen derecho a transitar libremente
sobre el territorio Americano y establecerse o permanecer
en él siempre que no dafen a los naturales de estas tierras’;
y éstos Ultimos no pueden prohibirselos de modo alguno,
pues “en todas las naciones tienen como inhumano el tratar y
recibir mal a los huéspedes y peregrinos sin motivo alguno...”
(De Vitoria, 2000, p. 60). Bajo este precepto, los “barbaros” no
pueden hacerles guerra justa a los espanoles mientras éstos
ultimos no les hagan dano. Y tampoco pueden expulsarlos de
sus territorios, dado el supuesto de hospitalidad dictado para
todas las naciones.

2) Los espaiioles pueden comerciar sus productos con los
indios y extraer el oro, la plata y otras cosas que abundan en
sus tierras,® “y ni sus principes pueden impedir a sus stibditos
que comercien con los espanoles, ni por el contrario, los

derecho de gentes, el cual, por derivarse suficientemente
del derecho natural tiene manifiesta fuerza para dar
derecho y obligar. Y dado que no siempre se derive del
derecho natural, parece que basta el consentimiento de
la mayor parte del orbe, sobre todo si es a favor del bien
comun” (Vitoria, 2000, p. 63).

17 Para Vitoria “la naturaleza establece cierto parentesco entre los hombres”,
por lo que es contra natura que se impongan barreras infranqueables entre
ellos, “pues no es el lobo del hombre para otros hombres, como dice Ovidio,
sino hombre” (De Vitoria, 2000, p. 62).

18 El argumento que Francisco de Vitoria esgrime para justificar este principio
es que “los principes estdn obligados por derecho amar a los espafioles, luego
no es licito, si puede hacerse sin propio dafio, prohibirles sin causa alguna el
disfrute de aquellas regiones”, porque si lo hicieran “obrarian en contra del
proverbio que dicta: No hagas a otro lo que no quieras que te hagan a ti” (De
Vitoria, 2000, p. 62).

K. Ochoa Murioz

929



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

principes espafoles pueden prohibirles comerciar con ellos”
(De Vitoria, 2000, p. 62).

3) Tampoco es licito prohibir a los peninsulares la
comunicacion y la participacion de las cosas que sean
comunes tanto a éstos como a los indios. “Por ejemplo: si es
licito a otros extranjeros extraer el oro en un campo o en los
rios.., no pueden impedirlo a los es pafioles, sino que, del mismo
modo que a los demas, les es licito hacer estas cosas y otras
semejantes, en tanto que no sean gravosas a los ciudadanos y
naturales del pais” (De Vitoria, 2000, p. 62).

4) “Las cosas que no son de ninguno, por derecho de gentes,
sondel quelas ocupa... Luego si el oro que se halla en el campo,
las perlas del mar o cualquier otra cosa de los rios, no es
propiedad de nadie, por derecho de gentes sera del ocupante...”
(De Vitoria, 2000, pp. 6263. Las negritas no son del autor).

5) No se puede negar a los espafioles y a los hijos que nacen
en los “nuevos territorios” habitar en las ciudades de las
Indias americanas. Por tanto, “si algunos (espafoles) quisieran
domiciliarse en algunas de las ciudades, sea tomando mujer
a de algin modo, conforme a lo cual otros los suele hacerse
ciudadanos, no parece que se les pueda prohibir mas que otros,
y por consiguiente, gozar de los privilegios de ciudadanos
como los demas... (De Vitoria, 2000, p. 63. Las negritas no son
del autor).

Para Enrique Dussel, estos derechos de caracter universal
resultan muy “convenien tes y justos” si no se considerara la
situacion que se vivia en las Indias Americanas en 1539, por
ello, para nuestro autor, “tales afirmaciones... o son ingenuas o
son cinicas, ya que nadie ‘pasaba’ a las Indias a hacer un tour
estético o turistico para contemplar la belleza de los lugares
o efectuar un intercambio equitativo de mercancias” (Dussel,
2007, p. 208209).

Como es evidente, Francisco de Vitoria emplea como
criterio de universalidad lo que corresponde en exclusiva a la

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

particular experiencia espafiola, validando la perspectiva ética
e ideolégica de los europeos. Por ejemplo, en los anteriores
postulados nuestro autor sélo hace referencia a los derechos
que ostentan los espafioles en los territorios americanos (y en
todo el orbe), nunca al de los indios para resistirse al etnocidio.
Al respecto, Dussel comenta:

Dichos derechos se enuncian en nombre del ‘derecho de todos
los pueblos’, pero solo los europeos pueden ser sus sujetos, porque
Vitoria no se estd refiriendo al derecho de peregrinar, comerciar o
de adoptar los derechos de ciudadania de los indigenas en Europa.

Por ello, es un eufemismo hablar, por ejemplo, de ‘comercio’
en el sistema de encomienda, donde el indigena debia
contribuir con trabajo gratuito, sin recibir nada a cambio; y
el oro y la plata que se extraian simplemente pasaban a ser
propiedad privada del subdito o de la corona... (Dussel, 2007, p.
209. El subrayado y las negritas no son del autor).

Sin embargo, es preciso senalar que, en correspondencia
con sus alegatos, Vitoria reconoce -explicitamente- un
derecho que resulta exclusivo de los indios americanos: el
de voluntariamente aceptar el mando y el gobierno de los
espanoles. Nuestro autor advierte que:

Si los bdarbaros, comprendiendo la humanidad y sabia
administracion de los espafioles, libremente quisieran, tanto los
sefiores como los demds, recibir pro principe al rey de Espafia. Esto
podria hacerse y seria titulo legitimo y de ley natural (De Vitoria,
2000, p. 69. El subrayado no es del autor).

En realidad, los indios no tienen mas opcién que aceptar el
yugo espafiol y someterse a la corona, reconociendo esto como
un “derecho” y no como lo que histéricamente fue: una guerra
genocida. De hecho, se presupone de inicio que los indios
no cumplen los requisitos minimos para ostentar derechos
de mando civil, mientras los espafioles tienen todas las
prerrogativas de ley para recurrir al uso legitimo de la violencia
si los nativos americanos les impidieran ejercer los derechos
que se derivan de lo enumerado con anterioridad. Después de

K. Ochoa Murioz

101



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

todo, “la negacién del derecho del colonizado comienza por la
afirmacion del derecho del colonizador” (Bartolomé Clavero,
citado por Lander, 1993, p. 17).

Aunque queda demostrada la pretensién de que sean los
espanoles/europeos los garantes de los valores universales que
ellos mismos definen y estipulan -y, por tanto, de establecer
un orden mundial para ellos conveniente-, a continuacién
describimos y reflexionamos sobre algunas de las causas que
Vitoria considera legitimas para guerrear contra los indios:

1) Para garantizar los derechos de los espafoles: “Si los
barbaros quisieran negar a los espafioles las facultades arriba
declaradas de derecho de gentes, como el comercio y las otras
cosas dichas, los espafioles deben, primero con razones y
consejos evitar el escandalo.. Mas si dada razén de todo los
barbaros no quieren acceder, sino que acuden a la violencia,
los espanoles pueden defenderse y tomar todas la precauciones
que para su seguridad necesiten; porque licito es rechazar la
fuerza con la fuerza” (De Vitoria, 2000, p. 6364).

2) Para obtener la paz y la seguridad de los espafioles
establecidos en América: “Si, tentados todos los medios, los
espafioles no pueden conseguir seguridad respecto de los
barbaros, sino ocupando sus ciudades y sometiéndolos, pueden
licitamente hacerlo” (De Vitoria, 2000, p. 64).

3) Parapredicarlareligion cristiana: Silosindios “impidieran
a los espafioles anunciar libremente el Evangelio, pueden
éstos..., predicarles aun contra su voluntad y entregarse a la
conversion de aquella gente, vy, si fuere necesario aceptar la
guerra o declararla, hasta que den oportunidad y seguridad
para predicar el Evangelio”. Del mismo modo, “Si alguno de los
barbaros se convirtiera al cristianismo, y sus principes quieren
por la fuerza y el miedo volverlos a la idolatria, pueden por este
capitulo también los espanoles... declarar la guerra y obligar a
los barbaros a que desistan de semejante injuria y utilizar todos
los derechos de guerra contra los obstinados hasta destruir en

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

ocasiones a los sefiores, como en las demas guerras justas” (De
Vitoria, 2000, p. 67 y 68).

4) Para evitar la tirania de los Principes indios “o de las leyes
inhumanas que perjudican a los inocente, como el sacrificio de
hombres inocentes o matar a hombres inculpables para comer
sus carnes”, Vitoria afirma que: “sin necesidad de la autoridad
del Pontifice, los espafioles pueden prohibir a los barbaros toda
costumbre y rito nefasto” (De Vitoria, 2000, p. 69).

Con estas ordenanzas el tedlogo salamantino establece,
por un lado, el principio de inalienabilidad de los derechos
que, para el caso americano son asumidas como facultades
exclusivas de los espafioles y, por otro, las razones legales para
hacerlos valer mediante el uso de la violencia legitima, a decir,
las guerras justas.

Vitoria, como ningin otro de los pensadores del siglo
XVI que revisamos en este documento, construye un cuerpo
argumentativo profundamente moderno que como doctrina
general fundamenta los criterios éticos y legales para el
expansionismo europeo. Por supuesto, los valores superiores
que se plasma en el locus del pensamiento vitoriano son
definidos -de forma categérica- sélo por una de las partes en
cuestion: los espafioles europeos.

Lo anterior se evidencia, por ejemplo, cuando Fray Francisco
de Vitoria se refiere a libre divulgacion de ideas®. Alli se afirma
que si los indios se niegan a la propagacién del Evangelio, los
peninsulares pueden declarar les la guerra hasta generar las
condiciones para divulgar el cristianismo. Pero Vitoria sé6lo
esta pensando en “la libertad de los espanoles para predicar el
Evangelio alos indios, y nunca en la delos indios para propagar
el Popol Vuh en Espaiia, (ya que) la ‘salvacién’ cristiana es para
él un valor absoluto” (Todorov, 1989, p. 160).

L 19 Véase inciso 3, de las causas legitimas que Vitoria considera para declarar
una guerra justa a los indios.

K. Ochoa Munoz 103



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

De manera similar, cuando nuestro autor sostiene que para
evitar la tirania de los principes indios contra “los inocentes”
es licita la intervencién espanola®, se expresa una falta
de reciprocidad en sus planteamientos, pues -siguiendo a
Todorov- “aun si esta regla se aplicara indistintamente a indios
y espafioles, estos Ultimos son quienes decidieron el sentido de
la palabra ‘tirania’, y eso es lo esencial”. Los espafioles son los
que establecen los criterios para definir qué costumbres son
“nefastas” y juzgar a los indios; son ellos quienes “deciden,
por ejemplo, que el sacrificio humano implica tirania, pero no
opinan lo mismo para la matanza” en territorios americanos?
(Todorov, 1989, p. 161).

El alcance de estas formulaciones es todavia mayor si
retomamoslatesis de Enrique Dussel sobre el mitoirracional de
la Modernidad. Para el filésofo delaliberacion, 1492 no sélo es el
momento en el que nace la modernidad “como concepto, (sino)
el origen de un muy particular mito de violencia sacrificial,
(y) también marca el origen de un proceso de ocultamiento o
no reconocimiento de lo no europeo” (Dussel, 2001, p. 58). De
acuerdo con el autor, entre los elementos constitutivos del
mito de la modernidad encontramos los siguientes:

(4) Alli donde los barbaros o los primitivos se oponen al proceso
civilizatorio, la praxis de la modernidad debe, en tiltima instancia,
recurrir a la violencia necesaria para remover los obstdculos para la
modernizacion. (5) Esta violencia que produce victimas en muchos
modos diferentes, lleva un cardcter ritual: el héroe civilizador enviste
a la victima (colonizado, esclavo, la mujer, la destruccion ecologica

20 Véase inciso 4.

21 Para Todorov esto es vigente: “Los cristianos se indignan por los casos de
canibalismo; la introduccion del cristianismo lleva a suprimirlos. Pero para
lograrlo, Thay hombres a los que queman vivos! Toda la paradoja de la pena
de muerte: la instancia penal realiza en mismo acto que condena, mata
para impedir que se mate. Para los espafioles era una forma de lucha contra
lo que consideraban barbarie; como los tiempos han cambiado, apenas
percibimos la diferencia de ‘civilizacion’ entre quemar vivo y comer muerto”
(Todorov, 1989, p. 192).

104 Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

del mundo, etc.) con el cardcter de participe en un proceso de sacrificio
redentor. (6) Desde el punto de vista de la modernidad, el barbaro
o el primitivo, estd en un estado de culpabilidad [por oponerse al
proceso de civilizacion]. Esto per mite a la modernidad presentarse
a si misma ..como una fuerza que emancipard o redimird a las
victimas de su culpa. (7) Dado este cardcter “civilizado” y redentor
de la modernidad, los sufrimientos y los sacrificios (los costos) de
la modernizacion impuestos a los pueblos “inmaduros”, razas
esclavizadas, el sexo “débil”, etcétera, son inevitables y necesarios
(Dussel, 2001, pp. 6869. El subrayado no es del autor).

Aunque debemos guardar ciertas reservas respecto a los
planteamientos de Dussel -dado que €l se refiere puntualmente
a la modernidad como concepto y a algunos elementos del
mito que encierra, resulta muy sugerente la recuperacion de
sus postulados para reflexionar sobre el estado de inocencia
y/o culpabilidad de los indios en el discurso vitoriano, asi
como el papel de la violencia y la manera en que se justifica
moralmente.

RecordemosqueparaFranciscode Vitorialas“guerrasjustas”
lo son porque tienen como telén de fondo la reparaciéon de una
injuria o el rechazo a cierta injusticia®. Esquematicamente, se
puede decir que si hay injuria hay agravio, y si hay injusticia
implicitamente hay victimas; y las victimas siempre son
inocentes. Por ello, el catedratico de Salamanca escribe que no
es lo mismo el derecho de guerra contra culpables que contra
inocentes.

Para Vitoria los indios al ser “ignorantes”, “imbéciles”,
“necios” y “medrosos” son inocentes, y aunque los espafioles
estén obligados, por norma general, a trasmitir sus intenciones
“pacificas” en Ameérica, estos barbaros podrian sentir temor
de hombres mas poderosos que ellos y tan extranos como los

22 Pero, “.Como se podrd decidir sobre lo injusto de una guerra?... Esta justicia
absoluta —segtin Vitoria— solo es accesible a los hombre sabios, que estdn
obligados a ella. Al respecto dice: “Conviene [...] consultar a hombres probos y
sabios que [...] hablen con entera libertad y sin ira, odio ni pasion” (Todorov,
1989, p. 193).

K. Ochoa Murioz

105



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

peninsulares. Tal desconfianza es entendible para el teélogo
salmantino; sin embargo, no exculpa a los amerindios de los
agravios cometidos contra los espafioles si no les respetaran
los derechos de gentes (aun cuando la ofensa se diera por
“imbecilidad” o “necedad”, o sea, que no fuera intencionada).
En tal caso, para ambas partes seria legitimo declararla guerra
justa, ya que los espafioles deben defenderse y hacer valer
sus derechos y los indios por temor o falta de entendimiento
pueden expulsar o matar a los espafoles, provocando con ello
una grave injuria®.

Desde esta perspectiva, la ignorancia indiana se traduce en
inocencia, pero dicha inocencia no surge del agravio cometido
por los espafioles se deriva, en cambio, de su condicién de
“amentes” e “ignorantes”. Es decir, los indios son inocentes
porque les falta la racionalidad que otorga la definiciéon misma
de sujeto, y como los indios no son sujetos plenos?, entonces,
no pueden saber lo que es mejor para ellos. Por lo tanto, aun
cuan do Francisco de Vitoria equipara la ignorancia con la
inocencia, tarde o temprano la inocencia de los indios se vuelve
culpabilidad, pues como escribe nuestro autor: “El que duda y
es negligente para la verdad, no posee de buena fe” (De Vitoria,
citado por Todorov, 1989, p. 193). Y la verdad no puede estar en
manos de los ignorantes sino de los hombres probos y sabios,
por tanto, la verdad so6lo es aprehensible para los espafioles®.

La justificacién moral de Vitoria para el uso de la fuerza
es en suma interesante porque se base en la idea de derechos
universales, es decir, en el derecho de gentes, y aunque alega
igualdad y reciprocidad de derechos en realidad no siempre se
plasma asi.

23 Véase De Vitoria, op. cit., p. 64.
24 Recordemos que como las mujeres y los nifios deben ser tutelados por lo mds
aptos para el gobierno.

25 Fray Francisco de Vitoria se distingue y distancia de Fray Bartolomé de las
Casas que consideraba a los indios inocentes. Véase debate posterior sobre la
inocencia de los indios en Las Casas.

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Finalmente, vale mencionar que aun cuan do Francisco de
Vitoria desarrolla importantes argumentos sobre el derecho de
los indios para mantener el dominio de sus bienes, también es
cierto que en sus alegatos ratifica la exclusion de los nativos
americanos en el nuevo ordenamiento juridico que da sustento
a la universalizacion de los derechos, cuyo caracter “universal”
se desprende, evidentemente, de la particular experiencia
europea y de los intereses de las potencias colonizadoras.
Pero, al mismo tiempo que los excluye (al considerarlos
implicitamente sujetos incompletos), los obliga a reconocer
dicho orden mediante el acato de sus leyes (sea este voluntario
o inducido por el uso de la fuerza).

Esta también es una paradoja inherente a la modernidad
que, por un lado, excluye de la nocién de sujeto (moderno) a
quien considera “barbaro”, “incivilizado”, “fundamentalista”,
“antidemocratico”, etc., y, por otro, demanda de ese Otro-
excluido el reconocimiento y la aceptacién del orden legal
moderno y de sus valores éticos.

El uso legal de la violencia es, nuevamente, el vehiculo
que garantiza ambas cuestiones, por ello -como menciona
Immanuel Wallerstein en su conocido libro: Universalismo
Europeo. El Discurso del poder- la facultad para declarar
la guerra o intervenir a otras naciones, en los hechos “es un
derecho que se apropian los poderosos. Pero es un derecho
dificil de legitimar”, por lo que ha estado sujeto a controversias
como las que se exponen en este documento. No obstante,
cuando se cuestiona y desafia a los interventores “recurren
siempre a la justificacion moral: el derecho natural y el
cristiano en el siglo XVI, la misién civilizatoria en el siglo
XIX y los derechos humanos y la democracia a fines del XX
y principio del XXI” (Wallerstein, 2007, p. 44). Sin duda este
debate contiene muchas aristas todavia abiertas a la discusion,
pues -como podemos apreciar con Dussel- “la relacién entre la
conquista de América y la formacién de la Europa Moderna
permite una nueva definicién”, o sea una nueva forma de verla

K. Ochoa Murioz

107



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

cuestién indiana y la propia modernidad, la cual “muestra no
s6lo su lado emancipador sino también su costado destructivo
y genocida” (Dussel, 2001, p. 68).

3. A manera de conclusiones

Ahora bien, ¢Por qué hacer este largo recorrido por los
postulados de uno de los primeros juristas modernos, Fray
Francisco de Vitoria?, ¢qué nos ofrece esta mirada general
sobre el Derecho de Gentes y las causas “justas” para guerrear
con los indos? Es preciso sefialar aqui que si consideramos
la contemporaneidad y vigencia del discurso de Vitoria en
el derecho internacional moderno, podemos deducir de sus
principios juridicos algunos planteamientos:

Primero, que la experiencia de conquista y colonizacién
de Nuestramérica apuntala al “Derecho” como instrumento
de dominio y explotacion de los pueblos colonizados y de
todas aquellas poblaciones que no se ajustan a los canones
eurocéntricos de las potencias colonizadoras (es decir, a la
civilidad, la modernizacién, el desarrollo, las democracias,
etc.).

Segundo, que el marco juridico del Derecho de gentes, es
decir, la incipiente plataforma de los derechos de los humanos
en Vitoria justifica plenamente la empresa colonialista
europea bajo el supuesto de que las poblaciones indigenas (o
no europeas) son incapaces de autogobernarse y, por tanto,
deben dejar en manos de los mejores en “virtud” (léase para
la actualidad las potencias europeas y estadounidense) la
posibilidad de la administracién de sus bienes, territorios,
recursos naturales y hasta sus vidas.

Tercero, que las poblaciones no europeas y colonizadas
quedanreducidas al estatus de “sujetos” no plenos, incompletos,
infantilizados, sujetos-productores de mercancias u “objetos”
del derecho publico, “incapaces” de autodefinirse a si mismos,
auto representarse y autodeterminarse. Como a los indios/as
en siglo XVI, a las poblaciones dominadas, subdesarrolladas o

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

periféricas se nos racializa y se nos feminiza; y digo que se nos
feminiza porque se nos impone una condicién de tutela que
en el caso de los infantes termina en el momento mismo en
que llegan a la mayoria de edad, pero en las mujeres se vuelve
perpetua porque se hereda por linea androcéntrica de padres
a esposos.

Asi, me atrevo a decir que uno de los principales problemas
del derecho moderno y de sus derechos humanos es que
constituyen la base del sistema de explotacién y dominio
imperial colonial que se sustenta sobre la negacién del “otro”,
pues los derechos de humanidad no se confieren de manera
igualitaria a todas las personas, éstos quedaron resguardados
para a las poblaciones blancas, burguesas, hetero normadas,
generando en ellas privilegios legalmente incuestionables.

Por todo lo anterior, los retos para descolonizar el Derecho
no son menores, pues porla forma como se configura el sistema
mundomodernocolonial (sexista y androcéntrico), requiere de
repensarlo desde las bases que le dan sustento. Esto nos obliga
a desmontar la falsa idea de igualdad que guardan los derechos
humanos, y pensar desde la diversidad de experiencias otras
muchas plataformas éticas y juridicas que reconozcan a los
sujetos excluidos y feminizados, asi a como los sistemas de
desigualdad racial, de clase y de sexogénero, que atraviesan
al sistema de desigualdad desde su caracter imbricado. En las
resistencias, la organizacion social, los movimientos y en las
practicas cotidianas de multiples sujetos subalternizados de
Nuestrameérica se pueden vislumbrar ejercicios que fisuran los
componentes centrales del derecho moderno y positivo.

No por nada, a poco mas de 500 afios de la guerra genocida
contra las poblaciones amerindias -hecho conocido como
“Descubrimiento de América™, las y los indigenas del sureste
mexicano se levantaron en armas para exigir el derecho de los
pueblos a la autodeterminacién. No por nada, los hijos e hijas
de desaparecidos y desaparecidas en la llamada guerra fria,
enarbolan la consigna: “Ni perdén, ni olvido”. No por nada,

K. Ochoa Murioz

109



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

crecen las policias comunitarias en la Costa Chica de Guerrero,
conmétodos deimparticiéon dejusticia basadosnoenlasancién
sino en la reinsercion social. No por nada, las mujeres Xincas
en Guatemala luchan por la defensa de sus territorios contra la
explotacion minera y aseguran que “Defender un territorio de
la mineria sin defender a las mujeres de la violencia sexual es
una incoherencia”.

Pensemos pues desde estas realidades multiples y complejas
nuevas plataformas que posicionen alos sujetos histéricamente
excluidos ante la posibilidad de un ejercicio pleno y efectivo de
los derechos de humanidad, basados en los principios éticos de
justicia y dignidad.

Referencias Bibliograficas

Bataillon, Marcel (1976). Estudios sobre Fray Bartolomé de Las
casas. Barcelona: Ediciones peninsula

Brading, David (2003). Mito y profecia en la historia de
México. México: FCE.

Castro Gémez, Santiago y Grosfoguel Ramén (Eds.), (2007).
El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad
epistémica mds alla del capitalismo global. Bogota: Siglo
del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto
de Estudios Sociales Contempordneos y Pontificia
Universidad Javeriana, Instituto Pensar.

Concha Malo, Miguel (1992). El uso alternativo del derecho en
Bartolomé de Las Casas. En Dominicos en Mesoamérica,
500 arios, suplemento de la revista Analogia Filosdfica
(pp. 5774). Santiago de México y Teutona.

De Las Casas, Bartolomé (1997). Tratados de Fray Bartolomé
de Las Casas. México: FCE.

De Vitoria, Francisco (2000). Relecciones del Estado, de los
Indios y del derecho de Guerra. México: Porriia

Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Dussel, Enrique (2007). Politica de la liberacion. Historia
mundial critica. Madrid: Editorial Trotta.

Dussel, Enrique (2006 a). Etica de la liberacion en la edad de
la globalizacion y la exclusion. Madrid: Editorial Trotta

Dussel, Enrique (2006 b). Filosofia de la cultura y la liberacion.
Meéxico: UACM.

Dussel, Enrique (2001). Eurocentrismo y modernidad
(Introduccion a las lecturas de Frankfurt). En Walter
Mignolo (comp.), Capitalismo y geopolitica del
conocimiento. El eurocentrismo y la filosofia de la
liberacion en el debate intelectual contempordneo
(pp. 5970). Buenos Aires: Ediciones del Signo/Duke
University.

Femenias, Maria Luisa (2000). Sobre sujeto y género.
Lecturas feministas desde Beauvoir a Butler. Argentina:
Catalogos

Garcia Pelayo, Manuel (1996). Juan Ginés de Sepilveda y
los problemas juridicos de la Conquista de América.
Introduccion. En Juan Ginés de Sepilveda, Tratado
sobre las justas causas de la guerra contra los indios (pp.
142). México: FCE.

Ginés de Sepulveda, Juan (1996). Tratado sobre las justas
causas de la guerra contra los indios. México: FCE.

Gomez Robledo, Antonio (2000). Introduccion. En Francisco
de Vitoria, Relecciones del Estado, de los Indios y del
derecho de Guerra (pp. IXXC). México: Porria.

Hanke, Lewis (1997). Prologos. En Tratados de Fray Bartolomé
de Las Casas (pp. XXILXXXVII). México: FCE.

Hinkelammert, Franz J. (1991). La fe de Abraham y el Edipo
Occidental. Costa Rica: Departamento Ecuménico de

K. Ochoa Munoz

111



REVISTA INALTERA Vol. 3- No. 16 - 2025

Investigaciones.

Lander, Edgardo (1993). Ciencias sociales: saberes coloniales
y eurocéntricos. En Edgardo Lander (Comp.), La
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.
Perspectivas latinoamericanas (pp. 1140). Buenos Aires:

UNESCO/FLACSO.

Lugones, Maria (2008). Colonialidad y Género. En Tabula
Rasa, 9, 73101.

Maldonado Torres, Nelson (2007). Sobre la colonialidad de
ser: contribuciones al desarrollo de un concepto. En
Santiago Castro Gomez y Ramon Grosfoguel (eds.),
El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad
epistémica mds alla del capitalismo global (pp. 127167).
Bogota: Siglo del Hombre Editores; Universidad
Central, Instituto de Estudios Sociales Contempordneos
y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto Pensar.

Mendoza, Breny (2007). Los fundamentos no democrdticos de
la democracia: un enunciado desde Latinoamérica pos
occidental. Encuentros, Revista Centroamericana de
Ciencias Sociales, 6, 8593.

Quijano, Anibal (2001). Colonialidad del poder, cultura y
conocimiento en América Latina. En Walter Mignolo
(Comp.), Capitalismo y geopolitica del conocimiento. El
Eurocentrismo y la filosofia de la liberacion en el debate
intelectual contemporaneo (pp. 117131). Buenos Aires:
Ediciones del Signo/Duke University.

Todorov, Tzvetan (1989). La conquista de América. El problema
del otro. México: Siglo XXI.

Wallerstein, Immanuel (2007). Universalismo Europeo. El
discurso del poder. México: S. XXI editores.

112 Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial



Re)pensar el Derecho y la nocién
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Yariez, Agustin (2001). Fray Bartolomé de Las Casas. El
conquistador conquistado. México: Planeta.

NOTAS BIOGRAFICAS

Karina Ochoa Murfioz es profesora-investigadora de la
Universidad = Autéonoma  Metropolitana, unidad
Azcapotzalco. Es integrante del colectivo “La Guillotina”
y del “Grupo Latinoamericano de Estudios Formacion y
Accion Feminista” (GLEFAS).

Contacto: karina.otxoa@gmail.com

K. Ochoa Munoz

113



