


Publicación del área de las 
ciencias sociales y humanas

Volume 3, Número 16, Mayo- Junio, 2025
ISN: 2981-3395
Medellín, Colombia
www.inaltera.org



Colectivo Inaltera:

Diagramación y edición:
	
	 Paul  Gutiérrez C.
	 Sergio Gutiérrez

Cada trabajo expresa la opinión de su autor. La opinión de Inaltera se expone 
en Palabras del editor y en aquellas notas que así lo indiquen.

Vol. 3 / No. 16, Mayo- Junio, 2025
 Derechos © 2024 Inaltera.org ISSN: 2981-3395

Redacción: Proyecto Inaltera, calle 106 C 70 24, Medellín Antioquia 

www.inaltera.org Informes y suscripción: info@inaltera.org
Cubierta: Ccomposición Sergio gutiérrez



Palabras del Editor
Dando continuidad a la reflexión desde las ciencias sociales en 

torno a un pasado pretérito, el cual ha sido considerado superado 
por procesos independistas que invocaron el modelo racional de 
Montesquieu, basado en la separación de poderes, como conquista de 
la libertad del individuo expresada en una democracia representativa, 
esta edición de la revista Inaltera nuevamente avoca (pide, solicita) 
por el debate sobre las discusiones planteadas en el medioevo 
como sustento ideológico para el desarrollo e implementación de 
procesos socioeconómicos y políticos surgidos en el marco de la 
transformación de la sociedad feudal en que se adentraba Europa. 
Debates olvidados pero que denotan una fuerte contradicción y 
preocupación por “el otro”.

Uno de estos debates fue “La controversia de Valladolid de 1550”, 
el cual versó sobre el "descubrimiento", "conquista" y "gobierno de las 
Indias". Sus protagonistas fueron el sacerdote Juan Ginés Sepúlveda, 
erudito, historiador, cronista real y confesor del rey Carlos V; y el 
sacerdote dominico Bartolomé de las Casas, ardiente defensor de 
los nativos americanos, quien creía que nada diferencia a los indios 
de cualquier otro ser humano. Debates estos que iban más allá de 
una “piedad cristiana”, que revestia las argumentaciones de los 
expositores, para dejar en claro la necesidad de formular las bases 
jurídicas de la empresa colonialista europea.

“…Yo no mantengo el que los bárbaros deban ser reducidos a la esclavitud, 
sino solamente que deban ser sometidos a nuestro mandato; no mantengo el 
que debamos privarles de sus bienes, sino únicamente someterlos sin cometer 
contra ellos actos de injusticia alguna; no mantengo que debamos abusar 
de nuestro dominio, sino más bien que éste sea noble, cortés y útil para ellos. 
Así, primeramente debemos arrancarles sus costumbres paganas y después, 
con afabilidad, impulsarlos a que adopten el Derecho natural y, con esta 
magnífica preparación para aceptar la doctrina de Cristo, atraerlos con 
mansedumbre apostólica y palabras de caridad a la religión cristiana…” 
(De las Casas en Maestre: 2004)

Paul Gutiérrez





Sumario

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres 
con alma como los conquistadores?

Por M.ª del Camino Vidal Fueyo 					   
							       Pág. 8 – 21

“Todas las gentes del 
mundo son hombres”
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas 
(1474-1566) y Juan Ginés de Sepúlveda (1490-1573)

Por Alfonso Maestre Sánchez	 			 
							       Pág. 22 – 83

(Re)pensar el Derecho y la 
noción del sujeto indio(a) desde 
una mirada descolonial.

Por K. Ochoa Muñoz 
			   				    Pág. 84-113





"Qué cosa puede suceder a estos bárbaros, más "Qué cosa puede suceder a estos bárbaros, más 
conveniente ni más saludable, que el quedar conveniente ni más saludable, que el quedar 

sometidos al imperio de aquellos cuya prudencia, sometidos al imperio de aquellos cuya prudencia, 
virtud y religión los han de convertir de salvajes virtud y religión los han de convertir de salvajes 

(tales que apenas merecen el nombre de seres (tales que apenas merecen el nombre de seres 
humanos) en hombres civilizados, en la medida humanos) en hombres civilizados, en la medida 

en que puedan serlo"en que puedan serlo"
Juan Ginés de SepúlvedaJuan Ginés de Sepúlveda

Imagen: Sergio Gutiérrez inaltera.comImagen: Sergio Gutiérrez inaltera.com



La controversia de 
Valladolid de 1550:

¿Son los indios del nuevo mundo, hombres 
con alma como los conquistadores?1

Por M.ª del Camino Vidal Fueyo

Agosto de 1550 en Valladolid, donde tiene fijada su 
residencia el Emperador Carlos I de España y V de 
Alemania, arrecia el calor. El Emperador tiene 50 

años y una larga experiencia como gobernante desde que a la 
edad de dieciséis heredó el trono de España y, sólo tres años 
después, las coronas de Alemania, Austria y Borgoña. Se trata 
de un monarca que ha librado ya cuatro guerras contra Francia; 
que ha sofocado el levantamiento de los Comuneros en Castilla 
y de las Germanías en Valencia y Mallorca; que ha librado 
batallas contra los musulmanes en defensa de los dominios 
españoles en el Mediterráneo; que está centrado en sofocar la 
extensión del luteranismo en sus territorios centroeuropeos; 
que ha continuado la conquista y colonización de América 
iniciada por sus abuelos maternos y que, en definitiva, ha 
vivido sabiéndose el soberano más poderoso de Europa, 
dirigiendo un Imperio en el que no se pone el sol.

No obstante, hay una cuestión que le preocupa en torno 
al “descubrimiento”, “conquista” y “gobierno” de las Indias”: 
¿cuenta, como Emperador, con un ‘justo título’ para ‘el 
sometimiento de las poblaciones indígenas’?, ¿cuál es el 
status jurídico de los indios; cuál ha de ser el trato que han 
de recibir por parte de los colonizadores? El problema tiene 

1	 Tomado de https://educacion.uncuyo.edu.ar/upload/controversias-de-
valladolid.pdf



10

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

una importante dimensión jurídica, filosófica y teológica, y el 
monarca es consciente de que no puede ser afrontado desde las 
pautas ideológicas heredadas de la Edad Media. Por ello, el 16 
de abril de 1550, por sugerencia del Consejo de Indias2, ordena 
la suspensión de todas las conquistas en el Nuevo Mundo y 
convoca, para el mes de agosto, la celebración de una Junta 
en la ciudad de Valladolid, con la finalidad de que eminentes 
y reconocidos humanistas dictaminen sobre la justicia o 
injusticia de la colonización americana.

Cierto es que ya los Reyes Católicos, al mismo tiempo que 
defendían los títulos romanísticos del “descubrimiento y 
ocupación”, solicitaron la correspondiente confirmación papal, 
que obtuvieron mediante las llamadas Bulas Alejandrinas de 
1493. Sin embargo, las consecuencias de la lógica resistencia de 
los aborígenes son conocidas: guerras, malos tratos, trabajos 
forzados, expropiación de bienes y de tierras, reducción a 
esclavitud, etc., dando lugar al desplazamiento del problema 
inicial, pues no se trata ya de buscar un “justo título” para la 
conquista del territorio, sino de responder a las preguntas que 
formulara el dominico Fray Antón de Montesinos en la ciudad 
de Santo Domingo de la Isla Española, en 1511:

“¿Con qué derecho y con qué justicia tenéis en tal cruel y horrible 

2	 El Consejo de Indias de España fue creado por una Real Cédula del 14 de 
septiembre de 1519. Era dependiente del Consejo de Castilla y más tarde, el 
1 de agosto de 1524, pasó a ser un órgano independiente bajo la presidencia 
del Cardenal Loayza. Inicialmente tuvo su sede en Valladolid, hasta que en 
1561 la Corte se trasladó a Madrid.

	 El Consejo de Indias de España llego a ser la más alta autoridad legislativa 
y administrativa para el Nuevo Continente después del Rey. Tenía tres 
Departamentos. Dos de ellos se dedicaban a los asuntos de gobierno en 
América y uno a las cuestiones legales o de justicia. El 25 de agosto del 
año 1600 se creó la Junta de Guerra, en el seno del Consejo, dedicada a 
examinar las contiendas bélicas contra los indígenas, que se convirtió en 
una importante fuente del Derecho Internacional Indiano. El estudio de 
la documentación sobre las leyes de India rebela una actitud formalmente 
protectora por parte de los reyes de España hacia los indígenas de la época 
que, sin embargo, no se correspondía con la realidad vivida en las colonias.



11M.ª del Camino Vidal Fueyo

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

servidumbre apuestos indios?, ¿con qué autoridad habéis hecho tan 
detestables guerras a estas gentes que estaban en sus tierras mansas 
y pacíficas?”3

Con esos precedentes retornemos de nuevo a nuestro 
escenario: agosto de 1550 en la ciudad de Valladolid. Las altas 
temperaturas que soporta la ciudad no traspasan los gruesos 
muros de la magnífica capilla del Colegio de San Gregorio, 
regido por los dominicos. Las dudas del Emperador han de 
resolverse y dos hombres discuten enconadamente.

Uno de ellos, Juan Ginés Sepúlveda4, sacerdote de sesenta 
años; afamado erudito de la época, historiador y cronista real 
desde hace décadas; confesor del rey desde 1536; preceptor del 
Infante Felipe; hombre cultivado en las Lenguas Clásicas, en 
la Historia, el Derecho y la Teología, afirma que los indios del 
Nuevo Mundo no tienen alma, que es lo mismo que decir que 
han nacido para ser esclavos.

Frente a él, Bartolomé de las Casas5, sacerdote dominico de 
sesenta y seis años, ardiente defensor de los nativos americanos, 
cree que nada diferencia a los indios de cualquier otro ser 
humano. En torno a ellos, catorce jueces escuchan y valoran 
las diferentes tesis, entre ellos figuran los eminentes teólogos 
Melchor Cano y Domingo de Soto; también especialistas en 
América como Bernardino de Arévalo y Gregorio López; un 
representante del Consejo de Indias, otro del Consejo Real y un 
consejero de Inquisición, entre otros.

El debate es beligerante, profundo y en cierta manera 
premonitorio. El lenguaje es depurado, culto, barroco en la 
forma pero profundamente renacentista en el fondo. Como 
renacentista es el hecho de que el soberano de un gran Imperio 

3	 Cfr.: MAESTRE SÁNCHEZ, A., “Todas las gentes del mundo son hombres. El 
gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda”, 
Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 2004, 21, pp. 95.

4	 Nace en Pozoblanco (Córdoba) en 1490 y muere en Pozoblanco, en 1573.
5	 (Sevilla 1485- Madrid 1566)



12

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

pregunte a un grupo de expertos si es lícita la consolidación 
y extensión de su Imperio en las colonias de América, y si se 
acomodan a la moral los métodos de sometimiento que se 
están practicando sobre los indígenas.

El debate se desarrolla a puerta cerrada y se alargará durante 
ocho meses (hasta abril de 1551). Se trata de una cuestión de 
Estado y se le da un carácter secreto. No se toma nota escrita del 
contenido de las discusiones, y sólo se conservan los alegatos 
de los contendientes, publicados años después en forma de 
libros. De la respuesta que se dé a la pregunta va a depender, 
durante siglos, la suerte de decenas de millones de hombres: 
¿Son los indios del Nuevo Mundo, hombres con alma como los 
conquistadores?

Los argumentos y las posiciones intelectuales de ambos 
contendientes están condicionados, como no podía ser de otra 
manera, por su propia trayectoria personal. Bartolomé de las 
Casas con tan solo veinte años había viajado a la Isla de La 
Española (actual Santo Domingo) para hacerse cargo de una 
encomienda de indios (pues su padre había acompañado a 
Colón en su segundo viaje a América). Allí entra en contacto con 
los indígenas y, pocos años después, renuncia a este modo de 
explotación repudiando la crueldad empleada por los colonos6. 
En 1512 fue ordenado sacerdote (se trata del primer sacerdote 
español ordenado en América) y viaja a la isla de Cuba. Movido 

6	 Las encomiendas estaban constituidas por un grupo de indios adjudicados, 
junto con tierras, a colonos españoles. Los indios tenían la obligación de 
trabajar las tierras, por lo que recibían un pequeño salario, y el encomendero 
tenía el deber de cristianizarles y de “elevarles a la civilización”. Se crean 
en 1497 cuando Colón impone a los indios el trabajo obligatorio. Isabel 
la Católica prohíbe esclavizarles, pero autoriza este tipo de organización. 
Desde 1511, los misioneros atacan duramente no sólo los abusos que se 
producen en las encomiendas, sino la propia institución. Las Leyes de Burgos 
de 1512 establecen medidas para controlar los abusos, pero las denuncias 
por parte de los misioneros continúan. Las Leyes Nuevas de 1542 llegaron a 
suprimir la concesión de nuevas encomiendas, así como la herencia de las 
que existían, pero los encomenderos se opusieron violentamente y Carlos V 
accedió desgraciadamente a mantenerlas y siguieron existiendo hasta 1720.



13M.ª del Camino Vidal Fueyo

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

por una acérrima defensa de los derechos humanos, se dedicó 
de lleno a defender a los indios y a intentar garantizarles un 
status acorde con su dignidad de seres humanos7.

En 1535 sus ideales le impulsan a regresar a España para 
mantener una entrevista con el Emperador Carlos V, a quien 
le propone un programa de colonización pacífica en las tierras 
colonizadas, programa que, desde nuestra perspectiva del S. 
XXI, se podría calificar de moderno y ambicioso. Podemos 
intuir que el dominico es persuasivo pues el Emperador accede 
a que lo ponga en práctica en una zona de lo que es la actual 
Venezuela; pero también podemos deducir que es perseverante, 
pues en 1540 de Las Casas vuelve a visitar a Carlos I en 
Valladolid, e intenta trasladarle las nuevas ideas del Derecho 
de Gentes difundidas por Francisco de Vitoria impulsando, 
en 1542, la promulgación de las Nuevas Leyes de Indias, que 
propiciaban un trato más justo para los indígenas y la lucha 
por la abolición de las encomiendas8.

7	 En esta fecha Bartolomé de la Casas escribió su famoso libro Brevísima 
Relación de la Destrucción de las Indias. En 1515 volvió a España y junto 
al Arzobispo de Toledo, Monseñor Francisco Jiménez de Cisneros, se 
presentaron como defensores de los indígenas ante el Rey Fernando V. En 
1516 vuelve a América como miembro de la Comisión Investigadora del 
Trato a los Indígenas. Mas adelante, en 1519, vuelve nuevamente a España y 
en 1520 presenta una denuncia formal del trato a los indios al Rey Carlos I. 
El Cardenal Cisneros, en aquella época Regente de Castilla, no sólo permitió 
las actuaciones de Fray Bartolomé de las Casas, sino que le dio el título de 
Defensor de los Indios, encargándole de esa tarea. En 1530 logro obtener de 
la Corona el decreto que prohibía la esclavitud de los indígenas del Perú y 
que trajo personalmente para su implementación. En 1537 recibió el apoyo 
del Papa Pablo III, quien a través de la Bula Papal Sublimis Deus, declaraba 
a los indígenas de América como seres humanos racionales y espirituales y 
que sus vidas y propiedades debían ser protegidas. En 1542 regresa a España 
y logra conveWWWncer a Carlos I a que firme una nueva ley que prohíba 
la esclavitud en toda América y se limite el sistema de Encomiendas a una 
sola generación.

8	 Se ha considerado a Francisco de Vitoria, teólogo, jurista y profesor 
universitario (Vitoria 1486- Salamanca 1546), como uno de los pensadores 
más influyentes de la Historia de España. En su extensa obra profundiza 



14

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

En esta época renuncia al importante obispado de Cuzco, 
pues considera que le alejaría de su labor de defensa, “a pie 
de obra”, de los derechos de los indios y en 1546 se traslada a 
Méjico, donde finalmente fue nombrado obispo de Chiapas. 
Sin embargo su vehemente defensa de los derechos de los 
indígenas le granjeó la enemistad de los colonos y provocó su 
regreso definitivo a España en 15479.

sobre la legitimidad de las diversas formas de las “guerras de conquista” 
no a partir del Derecho Romano, o de las donaciones pontificias, sino del 
Derecho Natural, lo que supone otra forma de abordar el problema, poco 
acorde con las prácticas que estaban llevando a cabo sus contemporáneos en 
América y con la filosofía de las encomiendas. Ingresó muy joven en la orden 
dominicana y en 1509 viaja a Paris para estudiar Teología, doctorándose 
en 1523, fecha en que vuelve a España para trabajar en el Colegio de San 
Gregorio de Valladolid. El 7 de septiembre de 1526 gana la cátedra de Prima 
Teología en la Universidad de Salamanca, donde se hace famoso por sus 
críticas al sistema jurídico impuesto por los conquistadores en América. Fue 
uno de los primeros pensadores europeos en concebir la idea de una sociedad 
de naciones, esto es, la idea de una comunidad universal de todos los pueblos 
organizados políticamente y fundada en el derecho natural de cada hombre 
y de cada pueblo, definiendo el llamado Derecho de Gentes. En 1536 fustigó 
duramente los abusos de los conquistadores y, en sus escritos relacionados 
con la conquista del Perú, declara que los indígenas no son seres inferiores 
para ser explotados o esclavizados, sino seres libres con iguales derechos que 
los españoles y dueños de sus tierras y bienes. De sus famosas Relecciones, 
las que pasan a los anales de la ciencia jurídica son las tituladas Sobre 
los indios (De Indis prior y De Indis posterior sive de iure belli, 1530 y 1539 
respectivamente), que tratan del aspecto jurídico de las relaciones de los 
españoles con los indios, y el Derecho de Guerra, tratado en el que analiza 
los principios jurídicos que han de regir las relaciones internacionales. Cfr., 
entre otras obras, BROWN SCOTT, J., The Spanish origin of international 
law. Francisco de Vitoria and his law of nations, Oxford University Press, 
Oxford, 1934; CORDERO PANDO, J., “La apertura a la modernidad en 
España: la contribución de Francisco de Vitoria”, Cuadernos de Realidades 
Sociales, 47-48 (1996).

9	 Como autor dejó inconclusa la Historia General de las Indias, impreso 
en 1875, que resulta un documento de gran relevancia histórica sobre la 
conquista y colonización de América. También escribió la Apologética 
historia sumaria, en defensa de los derechos de los indios, y en 1552 vio 
la luz su obra cumbre Brevísima relación de la destrucción de las Indias, 
considerada por muchos como uno de los puntos de arranque de la leyenda 



15M.ª del Camino Vidal Fueyo

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

Estas rápidas pinceladas biográficas nos proporcionan un 
breve boceto de uno de los protagonistas de la controversia de 
Valladolid. Es un hombre que sabe de lo que está hablando: ha 
vivido muchos años en América y conoce de cerca la realidad 
que viven los indígenas en las tierras que hoy constituyen 
Santo Domingo, Perú, Cuba, Venezuela, Méjico o Guatemala. 
Pero además, es un importante teólogo y jurista que conoce 
profundamente la doctrina del Derecho de Gentes de Francisco 
de Vitoria y aunque enfoca la problemática de la conquista 
americana desde las coordenadas de la teología moral 
propias de la época, esto es, sobre la base de unos principios 
aristotélicos iusnaturalistas, no le interesa, como a la mayoría 
de los pensadores contemporáneos, la verdad teórica o el valor 
técnico de un texto filosófico o jurídico, sino su valor práctico 
al servicio de una idea que le obsesionará durante toda su vida: 
la defensa de los indios y de sus derechos como personas10.

Frente a él, Juan Ginés de Sepúlveda. Se trata de un 
importante erudito, vinculado a la Corte desde hace años. 
Traductor de los clásicos, formado en Bolonia y Roma (en donde 
residió durante cerca de veinte años), gran conocedor de la 
obra de Aristóteles, y autor de múltiples obras historiográficas, 
filosóficas y doctrinales. Sin embargo, nunca viajó a América 
y no conoce de cerca la realidad de las colonias. Sepúlveda 
defiende el derecho de España, como nación civilizada, a 
someter mediante las armas a quienes califica como “salvajes”, 
oponiéndose abiertamente incluso a las normas del Consejo de 
Indias11. Las ideas de Aristóteles estuvieron muy presentes en 

negra sobre la colonización española (Vid. Personajes de la historia de 
España, Tomo 3, Espasa Calpe, 1999, p. 359).

10	 Cfr.: MAESTRE SÁNCHEZ, A., “Todas las gentes del mundo son hombres. El 
gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda”, 
Anales del Seminario de Historia de la Filosofía, 2004, 21, pp. 104 y ss.

11	 Y también a la doctrina oficial de la iglesia en aquel momento, pues la Bula 
Sublimis Deus, de Pablo III, dictada en 1538 ante el hecho consumado de la 
colonización, recogía que los indios tienen todos los derechos como súbditos 
del rey de Castilla, y los españoles no pueden privarles de ninguno de ellos. 
La colonización, según la Bula, se justifica por la autoridad del Papa para 



16

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

su discurso, y en ellas se apoya para afirmar:

“La primera razón de la justicia de esta guerra o conquista es 
que, siendo por naturaleza siervos los hombres bárbaros (indios), 
incultos e inhumanos, se niegan a admitir el imperio de los que 
son más prudentes, poderosos y perfectos que ellos, imperio que les 
traerá grandísimas utilidades”12.

En definitiva, para Sepúlveda la dominación que Europa 
ejerce sobre América y, por tanto, sobre las culturas que allí 
se encuentran, es una acción pedagógica que se convierte en 
una “violencia necesaria” (guerra justa). Es la consecuencia de 
lo que califica como “inmadurez culpable” de los indios. Así, 
el conquistador europeo no sólo es inocente, sino meritorio, 
puesto que ejerce una violencia emancipadora.

“Qué cosa puede suceder a estos bárbaros, más conveniente 
ni más saludable, que el quedar sometidos al imperio de aquellos 
cuya prudencia, virtud y religión los han de convertir de salvajes 
(tales que apenas merecen el nombre de seres humanos) en hombres 
civilizados, en la medida en que puedan serlo”13

Sepúlveda niega la dignidad y la “alteridad” de otras culturas, 
así como su derecho a defenderse frente al opresor y, como 
argumento de autoridad, se remite a Aristóteles, para quien 
“lo perfecto debe imperar y dominar sobre lo imperfecto; lo 
excelente sobre lo contrario”. Ideas que, por otra parte, imperan 
en la mentalidad eurocentrista de finales del S XV y mediados 
del XVI, conocida como la Doctrina del Descubrimiento, en 
virtud de la cual se negaba absolutamente a los indígenas su 

evangelizar al mundo -no para conceder territorios a príncipes cristianos-. 
La colonización es justa sólo si es pacífica y si se halla subordinada a la labor 
misional. Los indios no tienen más deberes que aquellos comunes a todos 
los súbditos de la Corona y deben vivir en libertad, bajo el gobierno de sus 
propios jefes, supervisados por funcionarios del monarca que administren 
justicia y tutelen a los nativos hasta que estén plenamente civilizados.

12	 De la justa causa de la guerra contra los indios, publicado por primera vez 
en Roma en 1550. Cita de la Edición Crítica del Fondo Cultural Económico 
de México, 1987, p. 153.

13	 Óp. cit. P. 133.



17M.ª del Camino Vidal Fueyo

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

calidad de personas, de sujetos, e incluso de seres humanos. 
En correspondencia con esa doctrina, no se consideraba a los 
indígenas sujetos de derecho y, por tanto, no podían realizar 
ningún tipo de negocio, ni de acto jurídico.

Por el contrario, los argumentos de Bartolomé de las Casas 
presentan a las personas originarias de América como seres 
humanos racionales y libres de proyectar su propia vida y de 
defender su cultura autóctona. De las Casas plantea, entre otras 
cosas, la ilegalidad de mantener las Encomiendas a perpetuidad 
y expone las consecuencias desastrosas que podría acarrear a 
la comunidad indígena.

Para este humanista, se debe intentar “civilizar” al indio sin 
destruir su cultura o sus costumbres y en sus argumentaciones 
alcanza un alto grado de conciencia crítica, tanto respecto de la 
filosofía imperante en la época como respecto de los métodos 
utilizados por los colonos. Sus argumentos, aún desde los 
parámetros del S. XXI, resultan extremadamente modernos, 
pues para De las Casas “se ha de cristianizar contando con la 
cultura y costumbres del otro”. Es más, afirma que sólo desde la 
argumentación racional y desde los métodos pacíficos, se puede 
convencer al gentil sobre la religión católica. Argumentos que 
deja claros en su obra Del único modo de atraer a los pueblos a 
la verdadera religión, escrita en 1536.

En cierto modo es inevitable establecer un paralelismo 
entre las ideas que defiende De las Casas y “la inclusión del 
otro’, a la que Jürgen Habermas dedicaba recientemente una 
monografía14, porque ambos nos colocan ante un profundo 
interrogante que dista de estar resuelto al día de hoy: ¿la 
inclusión del “otro” implica que los límites de la comunidad 
están abiertos para todos, también para aquellos que son 
extraños y quieren continuar siendo extraños?15. En el S. XVI 

14	 La inclusión del otro. Estudios de teoría política, Paidós, Barcelona, 1996.
15	 HABERMAS, J., La inclusión del otro. Estudios de teoría política, Paidós, 

Barcelona, 1996, p. 24.



18

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

el problema emerge del colonialismo; en el S. XXI de una 
globalización despiadadamente asimiladora y unificadora, y 
de unos procesos de inmigración no siempre bien entendidos 
por la sociedad de acogida.

Pues bien, la discusión intelectual entre De las Casas y 
Sepúlveda, que ha pasado a la historia con el denominación de 
la controversia de Valladolid, supuso un hito en la historia de 
Occidente, porque planteó una pregunta que sirvió de punto 
de partida para el nacimiento de una corriente filosófica 
(aunque minoritaria y desgraciadamente no seguida por el 
poder dominante) tendente al reconocimiento de los derechos 
humanos desde una perspectiva asombrosamente moderna, 
esto es, desde la posición del indio, del “otro”. Esto es, no a 
partir del esquema imperante en el imperialismo y, por tanto, 
no a partir de un paradigma pretendidamente universal 
e indiscutible, sino desde la defensa de los presupuestos 
culturales de los indígenas.

Por ello, tras una lectura detenida de algunos de los escritos 
de Bartolomé de las Casas, no creo que sea muy aventurado 
afirmar que se trata de un precursor del multiculturalismo, 
pues nos encontramos ante un defensor de los derechos de 
los indios que, lejos el paternalismo de quien se cree superior, 
acepta y defiende férreamente su propia identidad, esto es, 
sus costumbres, su cultura, en definitiva y como venimos 
diciendo, su “alteridad”. Con seguridad, lo verdaderamente 
“revolucionario” del planteamiento de De las Casas es que afirma 
la condición humana del indio no por mera caridad cristiana, 
sino que lo hace comprendiendo que el etnocentrismo vigente 
para definir esa condición no era el único criterio válido. En 
proclamar la humanidad, racionalidad, libertad personal y 
colectiva de los pueblos indígenas, partiendo de la defensa de 
sus propios valores culturales radica, precisamente, el carácter 
innovador del pensamiento de Bartolomé de las Casas16.

16	 Historiadores europeos colocan al dominico a la altura de Erasmo y 
Tomás Moro y como un precedente de Rousseau. Su obra fue traducida 



19M.ª del Camino Vidal Fueyo

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

Así transcurrió la Controversia de Valladolid. ¿Quién 
ganó? Formalmente ninguno de los dos. La mayor parte de los 
teólogos presentes en la capilla del Colegio de San Gregorio se 
inclinaron por De las Casas; mientras que los juristas apoyaron 
a Sepúlveda, pero no hubo sentencia oficial. Los jueces se 
dispersaron después de la sesión final, y durante años el Consejo 
de Indias estuvo luchando para que dieran sus pareceres por 
escrito. A Fray Melchor Cano, por ejemplo, se le pide que no 
parta para Trento sin dejar por escrito un informe sobre el 
tema, que debería enviar al Marqués de Mondéjar, Presidente 
del Consejo de Indias. Sin embargo en 1557, trascurridos cinco 
años desde su vuelta del Concilio, se le vuelve a reclamar su 
parecer pues aún no lo había remitido. Otros de los jueces sí 
llegaron a emitir su informe, pero estos expedientes escritos 
jamás llegaron a ser publicados o difundidos y, por otro lado, 
tampoco alcanzaron una decisión colegiada.

¿Cuál fue, entonces, el verdadero resultado de la gran 
disputa de Valladolid?17. Una consecuencia esperada fue que 
Sepúlveda se convirtió en el referente de los conquistadores. El 
cabildo de la Ciudad de México, la más rica y más importante 
de todas las Indias, reconoció agradecida lo que había hecho 
en su favor, y en prenda de su aprecio y “para animar en el 
porvenir a que lo prosiga”, votó el 8 de febrero de 1554 “que se 
le envíen algunas cosas desta tierra de joyas y aforros hasta el 
valor de 200 pesos”. Sin embargo, su doctrina no triunfó y no 
logró publicar en vida sus diversas apologías pues el Consejo 
de Indias negó tal licencia18. Es más, el Consejo Real de Castilla 

inmediatamente al inglés, al francés, al alemán, al italiano y al flamenco. 
El norteamericano Lewis Hanke afirma que, con la Controversia, “por 
primera y sin duda por última vez, una nación colonizadora organizó 
una investigación formal sobre la justicia de los métodos utilizados para 
extender su imperio”.

17	 Seguimos en este punto a Maestre Sánchez, A., “Todas las gentes del mundo 
son hombres. El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés 
de Sepúlveda”, op. cit., pp. 131 y ss

18	 Archivo de Simancas, Legajo nº 69 de la Secretaría de Estado.



20

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

La controversia de Valladolid de 1550:
¿Son los indios del nuevo mundo, hombres con alma como los conquistadores?

decidió solicitar de las Universidades de Salamanca y Alcalá 
de Henares un dictamen sobre si debía imprimirse o no dicha 
obra. A finales de 1557 las Universidades consultadas emitieron 
un parecer desfavorable19.

Por el contrario, De las Casas pudo publicar en Sevilla, en 1552, 
una serie de tratados en los que daba su versión de la Disputa 
de Valladolid. No obstante, ni el Imperio abandonó las Indias, 
ni el proceso de colonización terminó, y las Encomiendas se 
mantuvieron. En 1556, el Emperador dictó de nuevo órdenes 
permitiendo a sus virreyes en América dar licencias para 
nuevos descubrimientos. Sin embargo, De las Casas continuó 
presentando memoriales al Emperador y al Consejo de Indias 
y hasta trató de que el Papa excomulgara y anatematizara a 
cualquiera que considerase justa la guerra contra los indios y, 
en cierto modo, a él se le debe que la conquista de las Filipinas 
de 1570 en adelante, se hiciera de forma mucho más pacífica20.

“Lo pasado, como lo que ha dejado de hacerse, no tiene remedio; 
atribúyase a nuestra debilidad siempre que se haga restitución de 
los bienes impíamente arrebatados (.). Si esto se hace así, estoy 
convencido de que ellos abrazarán la doctrina evangélica, pues no 
son necios ni bárbaros, sino de innata sinceridad, sencillos, modestos, 
mansos y, en habilidad y dotes naturales, superan a muchas gentes 
del mundo conocido”21.

La controversia de Valladolid ha sido publicada a casi todos 
los idiomas del mundo, y se considera el origen de la lucha 
por los derechos humanos, de la tolerancia y del respeto a las 
diferencias.

19	 MAESTRE SÁNCHEZ, A., op. cit., p. 109.
20	 MAESTRE SÁNCHEZ, A., op. cit., p. 132.
21	 Apología de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepúlveda. 

Traducción, con introducción, notas e índices hecha por Ángel LOSADA, 
Madrid, ed. Nacional, 1975, p. 393.





Imagen worldhistory.orgImagen worldhistory.org



“Todas las gentes del 
mundo son hombres”

El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas 
(1474-1566) y Juan Ginés de Sepúlveda (1490-1573)1

Por Alfonso Maestre Sánchez2

Resumen

La primera mitad del siglo XVI es un momento 
trascendental en la historia de España. En efecto, 
no sólo es una época de transición del Medioevo a la 

Modernidad, sino que con ella asistimos a un “renacimiento” 
en todos los órdenes de la vida cultural, política, ideológica... 
En este tiempo –finales del siglo XV y mediados del XVI– los 
problemas del “descubrimiento”, “conquista” y “gobierno 
de las Indias” únicamente podían ser afrontados con pautas 
ideológicas heredadas de la Edad Media. El problema que 
ahora se plantea –desde una dimensión jurídica, filosófica y 
teológica– es el del ‘justo título’ que tienen los Reyes cristianos 
de Castilla y León para ‘el sometimiento de las poblaciones 
indígenas’, produciéndose así uno de los acontecimientos 
más curiosos en la historia del mundo occidental cuando dos 
notables españoles, Bartolomé de Las Casas y Juan Ginés de 
Sepúlveda, se reunieron en Valladolid en 1550 para discutir 
un gran problema nacional que concernía tanto a los indios 
americanos como a Aristóteles. Entonces, por primera 
vez y quizá por última, un imperio organizó oficialmente 

1	 Tomado de https://revistas.ucm.es/index.php/ASHF/article/view/
ASHF0404110091A

2	 Departamento de Filosofía III (Hermenéutica y Filosofía de la Historia) 
Universidad Complutense de Madrid



24 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

una encuesta sobre la justicia de los métodos empleados 
para extender su dominio. La disputa de Valladolid ha de 
interpretarse claramente como el testimonio apasionado de 
un hecho decisivo en la historia de la humanidad: por no haber 
triunfado las ideas de Juan Ginés de Sepúlveda se dio un paso 
más, penoso e inseguro todavía, en el camino de la justicia para 
“todas las razas en un mundo de múltiples razas”; por hablar 
con tanta vehemencia Fray Bartolomé de las Casas en Valladolid 
en favor de los indios americanos, su larga y complicada 
argumentación tuvo también otra utilidad: fortaleció a todos 
aquellos que en su tiempo, y en los siglos que siguieron, 
trabajaron con la creencia de que “todas las gentes del mundo 
son hombres”. No bestias, ni esclavos por naturaleza, no como 
niños con un entendimiento limitado o estático, sino hombres 
que son capaces de llegar a ser cristianos, que tienen pleno 
derecho a gozar de sus bienes, su libertad política y su dignidad 
humana, y que en su creencia deberían ser incorporados a la 
civilización española y cristiana en vez de ser esclavizados o 
destruidos.

Palabras claves: Renacimiento, Humanismo, Bartolomé de 
las Casas, Juan Ginés de Sepúlveda, Aristóteles, ‘justo título de 
conquista y gobierno de las Indias’.

Abstract

The first half of the XVI century is a momentous time in 
Spanish history. Indeed, it is a transition from the Middle Ages 
into Modernity and it also lets us find a “renaissance” in all 
aspects of cultural, political or ideological life. At this moment

–the end of XV century and the middle of XVI– problems 
of “discovery”, “conquest” and “the goverment of the Indias” 
could only be fought with ideological directions, inherited 
from the Middle Ages. The problem now outlined –from its 
juridical, philosophical and theological dimension– is the 
“fair title” which christian Kings of Castille and Leon for “the 
submission of the native population”, because of this, one of 



25Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

the most curious events in the history of the western world 
was created: two Spanish notables, Bartolomé de las Casas and 
Juan Ginés de Sepúlveda, had a meeting in Valladolid in 1550 
to discuss a big national problem that was as important for 
the Indians as for Aristotle. It is then, for the first time and 
maybe for the last, an empire officially organized a poll about 
justice of the methods to extend its dominion. The dispute 
of Valladolid must be clearly interpreted as the passionate 
evidence of a decisive fact in human history: firstly, as the 
ideas of Juan Ginés de Sepúlveda didn’t win, a new step (yet 
painful and unsecured) was given in the way to justice for “all 
races in a world of multiple races”; secondly, Fray Bartolomé 
de las Casas was very vehement in Valladolid talking in favour 
of American Indians. His long argumentation was also useful 
strengthening all those who at that moment and through the 
following centuries worked with the belief that “all the people 
in the world are human beings”. They are not beasts, or slaves by 
their own nature, they are not like children, with a limited and 
static thought, they are human beeings, they can be christians, 
they have a right to enjoy their possessions, their political 
liberty and their human dignity, and in their belief they should 
be incorporated to Spanish and christian civilization instead 
of being enslaved or destroyed.

Keywords: Renaissance, Humanism, Bartolomé de las Casas, 
Juan Ginés de Sepúlveda, Aristotle, “fair title of conquest and 
goverment of the Indias”.



26 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

1. Introducción

Debemos –escribe Héctor Gross Espiell– luchar para 
evitar el renacimiento basado en otros enfoques 
de otra leyenda negra sobre la obra de España en 

América. Hubo sin duda errores, equivocaciones y aspectos 
lamentables; pero creo que hoy el avance de la historia y el 
conocimiento de los hechos permite juzgar y decir, sin duda 
alguna, que no hay otro ejemplo en el proceso de expansión 
europeo, entre el siglo XV y el siglo XX que haya llegado a un 
análisis más sincero y más hondo de la libertad e igualdad 
entre los hombres.

América no es la obra de la destrucción de una cultura y de 
la sustitución de una civilización por otra, sino de una fecunda 
y maravillosa unión de las diversas corrientes. Recuerdo –sigue 
diciendo– la frase que hay grabada en la plaza de Tlatelolco en 
la ciudad de México, y donde se dice: “... De esta lucha surgió 
algo nuevo; no hubo vencidos ni vencedores, sino una generosa 
y fecunda fusión de razas y de ideas. Sí, humanamente no hay 
ningún otro ejemplo en la historia de la humanidad como el 
que España brindó de analizar jurídicamente el problema de 
la conquista (mediante el choque ideológico Sepúlveda-Las 
Casas), para llegar a la afirmación excepcional de la igualdad 
jurídica de los indios y de los españoles; mientras que otros, 
prácticamente todos los otros ejemplos de colonización se 
basaban en la esclavitud del conquistado y en el desprecio 
de su naturaleza jurídica. No hay tampoco que olvidar que 
las Indias nunca fueron colonias. España jamás sostuvo que 
América era una colonia de España, sino que las Indias fueron 
por lo menos jurídica y teóricamente un reino colocado en la 
misma jerarquía política que el reino de España.

Y tampoco puede olvidarse que la independencia americana 
(independencia a la que –no se olvide– tanto apuntaban Las 
Casas como Sepúlveda) se realizó y solamente pudo realizarse 
en virtud de la fórmula jurídica de la revolución española. Sin 
la idea de la retroversión de la soberanía a su fuente originaria 



27Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

como consecuencia de la acefalía de la Corona (a causa de 
la invasión napoleónica) y consiguiente existencia de dos 
reinos separados y unidos por una unión real, la fórmula de la 
independencia americana no hubiera sido posible.3

La primera mitad del siglo XVI es un momento trascendental 
en la historia de España.  En efecto,  no  sólo es una época de 
transición del Medioevo a la Modernidad, sino que con ella 
asistimos a un “renacimiento” en todos los órdenes de la 
vida cultural, política, ideológica... Nuestros humanistas del 
Renacimiento plantean problemas que hoy, en pleno siglo 
XXI, presentan una extraordinaria actualidad. Nos referimos, 
por ejemplo, a los “presupuestos ideológicos del Imperio 
español”, y que en el ámbito de la espiritualidad se plasma 
en lo que se llamó “Contrarreforma española”, muy distinta 
de la “Contrarreforma de Roma” y la “Contrarreforma del 
resto de Europa”; nos referimos también a lo que en nuestros 
días entendemos por “objeción de conciencia”, es decir, la 
compatibilidad del “pacifismo” (recordemos a Juan Luis 
Vives) con la profesión militar, los títulos de “justa guerra”, 
los muchísimos tratados que se escribieron sobre los “deberes 
del rey”, y que no son otra cosa más que la interpretación 
moderna del cuál debe ser la función del Estado; nos referimos 
asimismo a la respuesta que se daba al ‘problema de las aguas 
territoriales’ mediante el reconocimiento de que por “derecho 
natural, son comunes a todas las aguas corrientes y el mar... 
y por tanto nadie puede impedir su uso”, o al problema de la 
emigración: “Al principio del mundo –decía Vitoria–, como 
todas las cosas eran comunes, era lícito a cualquiera dirigirse y 
recorrer las regiones que quisiera. Y no se ve que haya sido esto 
abolido por la división de las tierras”, etc.

En este tiempo –finales del siglo XV y mediados del XVI– los 

3	 Véanse estos textos de H. Gross Espiell en “Un paso adelante hacia un nuevo 
orden internacional” –Actas del Coloquio Ciencia y Tecnología– Universidad 
de La Rábida. Marzo de 1978. Instituto Internacional de Estudios Laborales 
de la OIT. Moderador: Dr. H. Gross Espiell. Págs. 282-283.



28 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

problemas del “descubrimiento”, “conquista” y “gobierno 
de las Indias” únicamente podían ser afrontados con pautas 
ideológicas heredadas de la Edad Media, y así, mientras que 
el viejo Derecho Romano era taxativo: el descubrimiento y 
la ocupación constituyen títulos suficientes para legitimar 
el pleno dominio y la incorporación a la Corona de aquellos 
inmensos territorios, el Derecho Medieval dictaminaba, por su 
parte, que los ‘infieles’ carecían de personalidad jurídica y, por 
consiguiente, no eran sujetos de derechos, pudiendo incluso 
ser sometidos a esclavitud. Pero había además una tercera vía 
de conquista: la donación del Papa a “príncipe cristiano” en 
virtud de la pretendida suprema jurisdicción de la Santa Sede.

En el siglo XV el Papa había legitimado la expansión 
portuguesa por el litoral africano mediante la expedición 
de varias Bulas: por la Romanus Pontifiex (1455) se otorgaba 
a Portugal el territorio al sur del Cabo Bojador, donación 
confirmada por la Bula Inter caetera (1492); la Bula Aeterni Regis 
del Papa Sixto IV (21 de junio de 1481) fijaba los derechos de los 
reinos de Portugal y de Castilla conforme a la Capitulaciones 
entre los Reyes Católicos y Alfonso V de Portugal, concluidas 
en las Alcáçovas el 4 de septiembre de 1479, y ratificadas por 
los Reyes Católicos en Toledo el 6 de marzo de 1480 y por el Rey 
de Portugal en Évora el 8 de septiembre de 1480 como capítulos 
adicionales al “Tratado de las paces”. Los Reyes Católicos, 
al mismo tiempo que defendían la suficiencia de los títulos 
romanísticos de ‘descubrimiento y ocupación’, solicitaron 
la correspondiente confirmación papal, que obtuvieron 
mediante las llamadas ‘Bulas Alejandrinas”: a partir de 1493, 
cuatro Bulas papales datadas en fechas sucesivas otorgaban 
“(...) a vos, Reyes de Castilla y Aragón, y a vuestros herederos los 
Reyes de Castilla y León perpetuamente” las islas y tierras no 
pertenecientes a otros príncipes cristianos que se descubriesen 
navegando hacia Occidente, con idénticos derechos a los 
otorgados a los monarcas portugueses.

Estas Bulas –”Inter caetera” (3 de mayo de 1493), “Eximie 



29Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

devotionis” (3 de mayo de 1493), “Inter caetera” (4 de mayo de 1493), 
“Dudum siquiden” (25 de septiembre de 1493), a la que hemos 
de añadir la Bula “Sublimis Deus” del Papa Paulo III (2 de junio 
de 1537)– platean el afianzamiento de la presencia castellana 
en el Nuevo Mundo en función del ‘territorio descubierto y 
a descubrir en el futuro’, que a la vez presuponía la pacífica 
sumisión de los indianos. Sin embargo, las consecuencias de 
la resistencia de los aborígenes son bien conocidas: guerras, 
malos tratos, trabajos forzados, expropiación de tierras y 
bienes, reducción a esclavitud, etc., dando lugar con ello al 
desplazamiento del problema inicial: no se trata ya de aportar 
‘justos títulos’ para conquistar el territorio, sino de responder 
a las preguntas que en las Navidades de 1511 formulaba el 
dominico Fray Antón de Montesino en la ciudad de Santo 
Domingo de la Isla Española:

Esta voz, dijo él, que todos estáis en pecado mortal y en él vivís 
y morís, por la crueldad y tiranía que usáis con estas inocentes 
gentes. Decid, ¿con qué derecho y con qué justicia tenéis en tan 
cruel y horrible servidumbre aquestos indios? ¿Con qué autoridad 
habéis hecho tan detestables guerras a estas gentes que estaban 
en sus tierras mansas y pacíficas; donde tan infinitas dellas, con 
muertes y estragos nunca oídos, habéis consumido? ¿Cómo los 
tenéis tan opresos y fatigados, sin dalles de comer ni curallos en sus 
enfermedades, que de los excesivos trabajos que les dais incurren y 
se os mueren, y por mejor decir, los matáis, por sacar y adquirir oro 
cada día? ¿Y qué cuidado tenéis de quien los doctrine, y conozcan a 
su Dios y criador, sean baptizados, oigan misa, guarden las fiestas y 
domingos? ¿Estos, no son hombres? ¿No tienen ánimas racionales?

¿No sois obligados a amallos como a vosotros mismos? ¿Esto no 
entendéis? ¿Esto no sentís? ¿Cómo estáis en tanta profundidad de 
sueño tan letárgico dormidos? Tened por cierto, que en el estado que 
estáis no os podéis más salvar que los moros o turcos que carecen y 
no quieren la fe de Jesucristo4.

4	 Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias lib. 3, cap. 4. Edición 
de Agustín Millares Carlo y estudio preliminar de Lewis Hanke. 
Tomo II. México: Fondo de Cultura Económica, 1965, 2ª, pp. 441. 
Este admirable sermón de Montesino fue el comienzo de una enérgica 



30 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

Así, pues, el problema que ahora se plantea –desde una 
dimensión jurídica, filosófica y teológica– es el del ‘justo 
título’ que tienen los Reyes cristianos de Castilla y León para 
‘el sometimiento de las poblaciones indígenas’, produciéndose 
así uno de los acontecimientos más curiosos en la historia 
del mundo occidental “(... ) cuando dos notables españoles, 
Bartolomé de Las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda, se reunieron 
en Valladolid en 1550 para discutir un gran problema nacional 
que concernía tanto a los indios americanos como a Aristóteles. 
Entonces, por primera vez y quizá por última, un imperio 
organizó oficialmente una encuesta sobre la justicia de los 
métodos empleados para extender su dominio.”5

El cronograma de este periodo histórico vendría 
determinado por los años 1511 y 1573. A lo largo de estas 
décadas la polémica atravesó por tres etapas: la primera 
transcurre entre 1511 y 1530 aproximadamente, y en ella 

defensa de los indios, basada en el supuesto cristiano de que todos los 
hombres son hermanos e iguales ante Dios. El fraile renovó sus denuncias en 
España, a donde fue llamado, y un representante de los colonos le siguió para 
defender los intereses de estos. El rey tomó en serio el problema, consultando 
a teólogos, juristas e intelectuales. Hubo unanimidad en que la recién 
iniciada colonización era lícita y debía seguir adelante, pero en todo lo 
demás la controversia se cumplió. Las posturas extremas fueron, por un lado, 
considerar que los indios eran hombres libres y que la única justificación 
de la presencia europea en América era la predicación del Evangelio; en 
el otro extremo, se pensó que Dios había dado las Indias a España como 
en otro tiempo diera a los judíos la Tierra Prometida; como Josué hizo 
ante Jericó, los españoles podían reclamar “su” tierra y atacar, matar y 
esclavizar a sus habitantes, por el hecho de ser idólatras. La controversia 
inicial se resolvió con un compromiso, plasmado en las Leyes de Burgos, 
penosamente elaboradas entre 1512 y 1513, que mantenían el trabajo forzoso 
de los indios aunque limitándolo y humanizándolo, pero desgraciadamente 
estas Leyes no lograron detener la extinción de los aborígenes en las Antillas. 
Cfr., Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispánica (1492-1898)”, en 
Manuel Tuñón de Lara (Dir.), Historia de España. Tomo VI. Barcelona: 
Editorial Labor, S. A., 1988 (1ª edición, 7ª reimpresión), p. 228.

5	 Lewis Hanke, El prejuicio racial en el Nuevo Mundo: Aristóteles y los indios 
de Hispanoamérica. Traducción de Marina Orellana. Santiago de Chile: 
Editorial Universitaria, 1958, p. 15.



31Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

se producen los primeros pronunciamientos doctrinales y 
legales: sermón de Fray Antón de Montesino, Leyes de Burgos 
de 1512, Requerimiento de Pedrarias Dávila de 1513; la segunda 
se desarrolló hasta la promulgación de las Leyes Nuevas en 
1542. En este tiempo se elaboran las relecciones De Indis [De 
Indis prior y De Indis posterior sive de iure belli] de Francisco 
de Vitoria, y se acentúa el problema de los ‘justos títulos’ 
debido, en parte, a la intensa actividad libertaria de Fray 
Bartolomé de las Casas y a las dificultades de la conquista de 
Perú; la última etapa se desenvuelve entre las Leyes Nuevas y 
la promulgación de las Ordenanzas de 1573. La radicalización 
doctrinal de Las Casas y el debate de éste con Juan Ginés de 
Sepúlveda en la famosa Junta de Valladolid (1550-1551) es lo 
más sobresaliente de este periodo, llegándose al extremo de 
que el rey Carlos I de España ordenara el 16 de abril de 1550 la 
suspensión de todas las conquistas en el Nuevo Mundo hasta 
que dicha Junta de Valladolid, por él convocada, y compuesta 
de teólogos y juristas, dictaminase sobre la justicia o injusticia 
de la colonización americana. A partir de aquí, el problema 
empieza a perder virulencia y prácticamente desaparece hacia 
1573 con la redacción de la “Copulata”.

2. Teoría e importancia de Francisco de Vitoria

Es el pensador más influyente de la Historia de España6. Al 
entender que la sociedad natural o civil no debe subordinarse 
a la sobrenatural o eclesiástica, Vitoria rescata la doctrina 
romana del Derecho Natural y del Derecho de Gentes. Ello le 
conduce a definir al hombre como un “ser social” que pertenece 

6	 La vida y las teorías de Francisco de Vitoria han sido estudiadas por 
grandes especialistas: Luis González Alonso-Getino, Vicente Beltrán de 
Heredia, Honorio Muñoz, Rubén González, James Brown Scott, Fernando 
Piñero, etc., son autores que hacen análisis valiosos de los escritos de Vitoria, 
dando razón de sus manuscritos y ofreciendo estudios imprescindibles para 
conocer la doctrina de Francisco de Vitoria y la Escuela de Salamanca. 
Cfr., Ramón Hernández Martín, Francisco de Vitoria. Vida y pensamiento 
internacionalista. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1995, pp. 
XVI-XXIV.



32 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

a una “comunidad universal” (Communitas Orbis). El mérito 
de Vitoria –en opinión de gran parte de los autores citados– es 
que su lucha contra una idea absoluta del poder y contra la 
desigualdad de los hombres por razones de origen y religión 
se produce en tiempos del Imperio y del “descubrimiento” 
de América. En su relección De temperantia (1537) y más 
ampliamente en sus relecciones De Indis [De Indis prior y De 
Indis posterior sive de iure belli] (1538 y 1539 respectivamente), 
además de confirmar que la donación papal carecía de 
valor político, Vitoria explica de forma complementaria los 
títulos legítimos e ilegítimos de la conquista de América y en 
consecuencia, puesto que se producían episodios bélicos, la 
legitimidad o ilegitimidad de las diversas formas de “guerra 
de conquista”, no ya a partir del Derecho Romano, o de las 
donaciones pontificias, sino del Derecho Natural, lo que 
supone otra forma de abordar el problema, menos favorable 
para los conquistadores y la doctrina de las encomiendas7.

Aportaciones doctrinales de Vitoria

¿Cuáles fueron sus aportaciones más importantes? La 
universalidad de su planteamiento y el rigor intelectual de su 
estructura hacen que se considere a Vitoria como el fundador 
del Derecho Internacional moderno. Con independencia –ya 
lo hemos dicho– de la afirmación de que la donación papal 
carecía de valor político, Vitoria destacó el hecho de que 
ciertos ‘títulos de conquista’ eran ilegítimos, especificándolos 
de manera detallada: ni el Papa, ni el Emperador poseían el 
menor derecho a ejercer jurisdicción política sobre príncipes 
o pueblos fuesen éstos cristianos, paganos o infieles; todas las 
naciones tienen derecho a su libertad y soberanía, así como a 
establecer relaciones con otras naciones y a comerciar con ella 
pacíficamente; todo imperialismo es injusto, y toda conquista 

7	 Cfr., Juan Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovación de la 
teología del siglo XVI. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2000, pp. 
920-924.



33Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

agresiva es ilícita8.

Influencias de Francisco de Vitoria

Se ha prestado gran atención a la cuestión de si Vitoria 
ejerció o no influencia sobre sus contemporáneos y sobre 
el curso de los acontecimientos en el Nuevo Mundo. Como 
podemos leer en multitud de obras, no luchó abiertamente 
como lo hicieron Las Casas y otros defensores de los indios. No 
participó en las numerosas Juntas convocadas por el rey, nunca 
fue a América, y su muerte en 1546 impidió la posibilidad de 
que hubiera sido designado como uno de los jueces en la gran 
disputa de Valladolid entre Las Casas y Sepúlveda, celebradas 
en 1550 y 1551, aunque uno y otro sí opinaron en sus respectivas 
Apologías sobre el pensamiento de Francisco de Vitoria 
concerniente a los ‘títulos’ para la conquista de América9. 
Entonces, ¿cuál fue su verdadera influencia? Ninguna, en 
opinión de Roberto Levillier: no influyó en la aprobación de 

8	 Cfr., Obras de Francisco de Vitoria. Relecciones teológicas. Edición bilingüe. 
Edición crítica del texto latino, versión española, introducción general 
e introducciones con el estudio de su doctrina teológico-jurídica, por el 
padre Teófilo Urdanoz, O. P. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1960. 
Al respecto, recomendamos la lectura del artículo de Jesús Cordero, “La 
apertura a la modernidad en España: la contribución de Francisco de 
Vitoria”, Cuaderno de Realidades Sociales, 47-48 (1996), pp. 351-367.

9	 Cfr., Héctor Gross Espiell, “En el V Centenario de Las Casas: Vitoria 
en la controversia Sepúlveda-Las Casas”, Revista Humanitas, 16 
(1975), Universidad Autónoma de Nueva León (Uruguay), pp. 48-61. 
Para comprender la influencia o no de Francisco de Vitoria en Juan Ginés 
de Sepúlveda y en Fray Bartolomé de las Casas, y sobre todo la crítica a 
la “situación de hecho” supuesta por Vitoria sobre los ‘justos títulos’ de la 
guerra contra los indios en la que se apoya Sepúlveda, resulta imprescindible 
–en mi opinión– leer la extraordinaria traducción, con introducción, 
notas e índices, hecha por Ángel Losada de la Apología de Juan Ginés de 
Sepúlveda contra Fray Bartolomé de las Casas y de Fray Bartolomé de 
las Casas contra Juan Ginés de Sepúlveda. Madrid: Editora Nacional, 
1975. Cfr., #238# y #238v.# del original [pp.375-376 de la traducción]. 
Véase también el estudio de Vicente Beltrán de Heredia, “El Maestro 
Domingo de Soto en la controversia de Las Casas con Sepúlveda”, La Ciencia 
Tomista, 45 (1932), pp. 35-49 y 46 (1932), pp. 177-193.



34 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

las Leyes Nuevas en 1542, ni sus ideas se pusieron en práctica 
en la conquista de las Islas Filipinas, ni Martín Pérez de 
Ayala ni Diego de Covarrubias y Leyva, profesor de derecho 
canónico en el “Alma Mater” de Salamanca, Obispo de Ciudad 
Real y después de Segovia, presidente del Consejo de Castilla, 
etc., lo consideraron nunca como autoridad en la materia10. 
Sin embargo, es posible que indirectamente, a través de sus 
escritos y la actividad de sus discípulos tanto religiosos como 
seglares, Vitoria ejerciera una influencia real en los asuntos 
concernientes a la instrucción y conversión de los indios, así 
como en el estilo de gobernación de las Indias: Alonso de la Vera 
Cruz, autor de varios libros de cosmografía, poseedor de una 
de las mayores bibliotecas de la época y profesor de teología 
de la Universidad en México; Bartolomé de Ledesma, profesor 
de las Universidades en México y posteriormente en Perú; 
Domingo de Salazar, políglota, gran defensor de los indios con 
Las Casas, primer Obispo de Manila, autor de varios tratados, 
como por ejemplo, Tratado en que se determina lo que se ha de 
tener acerca de llevar tributos a los infieles de las Islas Filipinas 
(1593) y Tratado del título que los reyes de España tienen para 
ser señores de las Indias (1593), y Miguel de Benavides, sucesor 
de Salazar en el obispado, considerado uno de los fundadores 
de la Universidad de Santo Tomás en Manila, que escribió una 
larga y muy elaborada Instrucción para el gobierno de las 
Filipinas y de cómo las han de regir y gobernar aquellas gentes 
(1595), defensor de la ‘predicación pacífica’ en las Islas Filipinas; 
Domingo de Soto y Melchor Cano en España; el oficial y oidor 

10	 Cfr., Roberto Levillier, Comentario sobre la aplicación de las Leyes 
de Indias. México: Academia Mexicana de Jurisprudencia, 1935. 
Sin embargo, Beltrán de Heredia cree demostrar que fueron las ideas 
de Vitoria sobre la colonización americana las que realmente se 
impusieron, tanto en la teoría como en la práctica, sobre todo a partir 
de que el rey Felipe II prohibiese la ‘guerra ofensiva’ en América. 
Cfr., Vicente Beltrán de Heredia, “Ideas del Maestro Fray Francisco de Vitoria 
anteriores a las Relecciones De Indis acerca de la colonización de América 
según documentos inéditos”, La Ciencia Tomista, 41 (1930), pp. 145-165. 



35Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

real Alonso de Zurita; el poblador de la Nueva España Juan 
Suárez de Peralta; el gobernador de la isla Margarita, Bernardo 
de Vargas Machuca, autor de Apologías y discursos contra 
la Brevísima relación de Las Casas, etc., fueron discípulos y 
admiradores de Vitoria11.

3. Fray Bartolomé de las Casas

¿Humanista? ¿Fanático?12 Con independencia de la dureza de 

11	 Cfr., James Brown Scott, The Spanish origin of international law. Francisco 
de Vitoria and his law of nations. Oxford: Oxford University Press, 1934.En  
realidad, como dice el profesor Cordero Pando, “no parece cuestionable que, 
en torno a la figura del Maestro Vitoria, se fue configurando una escuela de 
pensamiento en sentido propio: ese fenómeno tan infrecuente en España de 
que una personalidad destacada consolide lazos de continuidad con una 
tradición inmediata y logre suscitar el entusiasmo necesario para formar un 
grupo amplio y compacto de discípulos, aunados en el estilo, en las actitudes 
vitales e intelectuales y en el contenido de sus enseñanzas. Pero, sobre todo, 
dotados de capacidad creativa, artífices de un pensamiento propio y no 
meramente repetitivo, al proyectar sus análisis sobre realidades cambiantes, 
que exigen nuevos planteamientos y soluciones renovadas. Es decir, un grupo 
de pensadores coherente, pero de carácter esencialmente dinámico y abierto.” 
Cfr., Jesús Cordero, “La apertura a la modernidad en España: la contribución 
de Francisco de Vitoria”, Cuaderno de Realidades Sociales, 47-48 (1996), p. 352. 
Recomendamos la clásica obra de Lewis Hanke, Cuerpo de documentos 
del siglo XVI. Sobre los derechos de España en las Indias y las Filipinas. 
Compilador: Agustín Millares Carlo. México: Fondo de Cultura Económica, 
1977, 1ª reimpresión.

12	 Contrariamente a las teorías de Menéndez Pidal (que ve en Las Casas 
un paranoico cuyas andanzas intelectuales y comportamientos 
sociales les resultaban anómicos), Marcel Bataillon considera al 
Obispo de Chiapas como el más célebre y audaz de los evangelizadores 
defensores de los indios: “Las Casas ha sido el enderezador de entuertos 
terriblemente reales y actuales; y lejos de ser un aislado, es, en su tiempo, 
el más célebre y el más notorio de los evangelizadores defensores de los 
indios, que forman una minoría activa en todas partes aborrecidas 
por los colonos, pero que éstos deben más o menos escuchar sobre el 
terreno, de igual manera que les escuchan, en la Corte, los legisladores.” 
Cfr., Marcel Bataillon, Estudios sobre Bartolomé de las Casas. Traducción 
de J. Coderch y J. A. Martínez Schrem. Barcelona: Ediciones Península, 1976, 
p. 15.



36 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

sus escritos13, y pese a sus invectivas dialécticas, Bartolomé de 
las Casas (o Casaus) tiene unas formulaciones doctrinales sobre 
filosofía política muy bien estructuradas (aunque basadas en 
los conceptos fundamentales de la Europa del Medievo), que 
son la elaboración teórica de sus investigaciones formales in 
situ, y que responden al problema central de la ciencia política: 
¿qué es lo que hace legítima la dominación política? Y de un 
modo más específico: ¿qué es lo que hacía justa la dominación 
de los reyes de Castilla y León en las Indias? La obra de Las 
Casas sobre este tema, el Tratado comprobatorio del Imperio 
soberano y principado universal que los Reyes de Castilla y 
León tienen sobre las Indias, editado en Sevilla en 1552, y que 
tanto indignó al virrey don Francisco de Toledo, junto con el 
resto de sus opúsculos, tratados e historias, demuestran que Las 
Casas fue un humanista erudito con una notoria preparación 
intelectual: Averroes, Avicena, San Agustín, San Anselmo, 
Aristóteles, Boecio, Casiodoro, Cicerón, Diógenes Laercio, 
Dionisio Areopagita, Esther, Ezequiel, Escipión, Eusebio de 
Cesarea, Filón de Alejandría, el Papa Gelasio, Graciano, Gregorio 
Nacianceno, Guillermo de Ockham, Herodes, Homero, San 
Jerónimo, Juan de Lisnano, Juan de París, Julio César, Juvenal, 
Mahoma, Moisés, Nicolás de Liria, Nabucodonosor, Ovidio, 
San Pablo, Pedrarias, Pedro Lombardo, Petrarca, Pitágoras, 
Platón, Plinio, Plutarco, Pompeyo, Ptolomeo, Séneca, Suetonio, 
Santo Tomás de Aquino, Tito Livio..., son autores o personas 
repetidamente citados en sus libros14.

13	 Véase por ejemplo el contenido de Brevísima relación de la destrucción de las 
Indias, colegida por el Obispo Don Fray Bartolomé de las Casas o Casaus, de 
la Orden de Santo Domingo. 1552.

14	 “En el vasto conjunto de escritos de Bartolomé de las Casas es posible 
discernir un cuerpo de doctrina riguroso y coherente, según el cual los indios 
son seres racionales y libres, miembros de pleno derecho de la humanidad; 
este punto se convertiría en doctrina oficial de la Iglesia desde 1537 (Bula 
Sublimis Deus de Pablo III). Ante el hecho consumado e irreversible de la 
colonización, los indios tienen todos los derechos como súbditos del rey 
de Castilla, y los españoles no pueden privarles de ninguno de ellos. La 
colonización sólo se justifica por la autoridad del Papa para evangelizar el 



37Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

3.1. Las teorías políticas de Las Casas versan 
principalmente sobre el origen del gobierno, el poder 
del Papa y las responsabilidades de la corona.

a) El origen del gobierno.

Las Casas es un apologista cristiano más que un teórico 
sistemático. Por eso nunca escribió un tratado especialmente 
dedicado al origen del gobierno, aunque habló incidentalmente 
del problema en varios lugares. Su doctrina está efectivamente 
dispersa a lo largo de sus obras, y su punto de partida es la 
libertad original de todos los hombres: la libertad individual es 
un derecho concedido por Dios como un atributo esencial de la 
persona humana. Afirma que decir que la esclavitud es natural 
“es cosa absurdísima, vanísima, sin fundamento alguno de 
razón ni de autoridad; digo que es inicuísima, escandalizativa 
y turbativa de todo el linaje humano.” Así, pues, por ley natural 
todos los hombres son libres. Y también originariamente 
fueron libres la tierra y todos los bienes, que eran usados para 
el provecho común. Esta ley natural es inherente a todos los 
hombres, tanto cristianos como paganos. Por medio de la ‘luz 

mundo entero —no para conceder territorios a príncipes cristianos— y la 
del rey para organizar y dirigir la evangelización, por delegación legítima 
del pontífice. La presencia de españoles en América sólo está justificada en la 
medida en que sean agentes y súbditos del rey de Castilla; la colonización es 
justa si es pacífica y se halla subordinada a la labor misional. Los indios no 
tienen más deberes que aquellos comunes a todos los súbditos de la Corona, 
y deben vivir en libertad, bajo el gobierno de sus propios jefes, supervisados 
estos por funcionarios del monarca que administren justicia y tutelen a los 
nativos hasta que estén plenamente civilizados (entiéndase hispanizados). 
Comunidades de pacíficos labradores castellanos son aceptables en el 
Nuevo Mundo siempre que no usurpen tierras que ya tienen dueño, den 
ejemplo de vida cristiana a los indios y les sirvan de modelo. Y, sobre todo, 
lo más importante: los misioneros predicarán la fe, como otrora hicieran los 
Apóstoles. Todo el resto sobra; violentos conquistadores, rapaces encomenderos 
y demás gente de ese jaez, no tienen ni siquiera derecho a ir a América.” 
Cfr., Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispánica (1492-1898)”, en 
Manuel Tuñón de Lara (Dir.), Historia de España. Tomo VI. Barcelona: 
Editorial Labor, S. A., 1988 (1ª edición, 7ª reimpresión), p. 229.



38 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

natural’, los hombres descubren quienes son los mejores, los 
eligen y se someten libremente a su señorío. Es interesante 
subrayar como Las Casas cita a Aristóteles como fundamento 
doctrinal en lo que se refiere al carácter natural de la 
comunidad, siempre orientada al ‘bien de todos’.

b) El poder del Papa

Las Casas sostiene que la autoridad de los reyes cristianos de 
Castilla y León sobre las Indias deriva de la donación del Papa 
Alejandro VI hecha a los Reyes Católicos. ¿Cuál es entonces su 
teoría del poder papal? Las Casas da por supuesto en su Apología 
que todos están conformes en que el Papa tiene jurisdicción 
sobre los cristianos y, por tanto, se dedica a la debatida cuestión 
del poder papal sobre los no cristianos. Después de una larga 
serie de citas de autoridades, concluye que el Papa es el pastor, 
cabeza, prelado y sacerdote de los no cristianos, en ciertos casos 
“en acto” y en otros casos “en potencia”. Esto quiere decir que 
no tiene autoridad coercitiva, sino sólo jurisdicción voluntaria. 
El Papa no tiene autoridad para forzar a los infieles a aceptar el 
cristianismo. Esto sería seguir el procedimiento proselitista de 
Mahoma. Además, los indios tienen sus dioses propios, y como 
el creer es un acto de la voluntad, el poder del Papa se extiende 
sólo a enseñarles la falsedad de sus dioses y proponerles la 
verdad del Cristianismo. Por consiguiente, el Papa no puede 
castigar los pecados de los indios porque –insiste– no tiene 
jurisdicción coercitiva, ni puede tampoco privar a los infieles 
de sus tierras y propiedades. Sólo puede emplear la fuerza 
para eliminar los obstáculos que los infieles puedan poner a 
la predicación del Evangelio. Y como el Papa sí tiene autoridad 
–dice Las Casas– sobre cuestiones temporales si media un 
fin espiritual, podría delegar su autoridad en un príncipe 
cristiano para que éste desempeñe las responsabilidades 
de la expansión del Cristianismo. Por otra parte, hay que 
distinguir entre las distintas clases de infieles: no es lo mismo 
la infidelidad de los ‘turcos y musulmanes’, que impiden la fe 
y persiguen a los cristianos, que la de los indios, pues éstos 



39Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

‘nunca hicieron daño a los cristianos’. En cualquier caso, según 
Las Casas la intervención contra los infieles siempre tendría 
un carácter excepcional, y desde luego no podría darse nunca 
por la ‘actitud pasiva’ del infiel, sino por actitudes beligerantes 
contra la predicación evangélica. De nuevo, la influencia de 
Aristóteles es palmaria: para conseguir un fin noble hay que 
emplear los medios más óptimos... Para conseguir el fin de la 
conversión de los indios, los Reyes de Castilla y León son los 
instrumentos más adecuados15.

c) Teoría de la realeza

Las Casas se adhirió con firmeza a la idea de que los reyes 
españoles tenían los mismos atributos, responsabilidades y 
limitaciones que los reyes medievales: teocratismo, por una 
parte; obligación de rectificar errores e injusticias, por otra. Y 
a pesar de que el contexto histórico de Las Casas se encuadraba 
en el gran esplendor de la monarquía española (Fernando el 
Católico, Carlos I y Felipe II ejercieron un poder casi absoluto) 
y en el máximo apoyo de la Iglesia a la institución real, el sentir 
de los humanistas del Renacimiento español no era el mismo. 
En efecto, el franciscano Alfonso de Castro (1495-1558), que 
asistió como teólogo al Concilio de Trento y fue con Felipe II 
a los Países Bajos, sostenía que por ley natural corresponde al 
pueblo hacer las leyes: “el rey es dado para el uso del pueblo, no 
el pueblo para el uso del rey”. De ahí que el rey que se excede en 
su autoridad, publicando leyes sin tener en cuenta los usos y 
costumbres del país, sea un tirano; el ya mencionado Diego de 
Covarrubias y Leyva (1512-1577) definía el poder de la respublica 
como superior al del rey: el poder del rey se establecía por la 
libre elección del pueblo, y el rey no podía abusar de él sin 
ser un déspota; Fadrique Furió Ceriol (1527-1584), autor del 
libro dedicado a Felipe II Concejo y consejeros del príncipe, se 
manifiesta como un luchador incansable contra la intolerancia, 

15	 Cfr., Ángel Losada, Bartolomé de las Casas a la luz de la moderna crítica 
histórica. Madrid: Editorial Tecnos, S. A., 1970, pp. 281-283.



40 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

contra cualquier guerra ideológica, y propone una política de 
razón y universalismo, rechazando toda explicación que haga 
intervenir la divinidad en los asuntos políticos de los hombres: 
lo que se pide al príncipe ‘es que sepa bien su oficio’ y sea 
hábil en el manejo de los asuntos públicos; Domingo de Soto 
(1494-1560), en su obra maestra De iutitia e iure, presenta a la 
autoridad como proveniente de Dios sólo de manera mediata, 
pues por medio de la ley natural Dios la transmite a toda la 
respublica y ésta la delega al jefe que ella elige para suplirla, 
y siempre ‘de manera temporal y revocable’; Sebastián Fox 
Morcillo (1528-1559), en su libro De regni regisque institutione, 
se apoya en parte en Aristóteles, declarando que los reyes ‘no 
son los amos y poseedores de sus reinos, sino más bien los 
súbditos y servidores de la respublica universal’; Francisco 
Suárez (1548-1617) define en su obra Defensor fidei la noción 
de pacto o ‘contrato social’: la democracia, es decir, el gobierno 
directo del pueblo por el pueblo, es la forma más natural de 
gobierno, y no necesita de una institución particular, pues es 
conforme a la espontaneidad de nuestro ser. Pero puede que sea 
preciso investir de este poder a un mandatario: un rey. De todos 
modos, la autoridad del gobierno queda restringida a ciertos 
límites: si el soberano abusa de su potestas se convierte en un 
tirano, contra el que no sólo es legítimo luchar, sino que en 
caso extremo incluso está permitido matarlo, una vez agotados 
todos los medios para llevarlo a la renuncia de la autoridad.

Los escritos de Las Casas en favor de los indios expresaban 
un ideal sumamente exaltado de la realeza, que coincidía en 
todos los puntos fundamentales con la concepción corriente 
medieval: los reyes han sido puestos por providencia divina 
para el bien común del reino. Pero su autoridad no es arbitraria: 
proviene del pueblo y ha de ejercerse para el bien común. 
¿De qué manera? Sometiéndose a la ley. El rey es un rector o 
administrador de los ‘asuntos públicos’. Esto implica que los 
miembros del reino no son súbditos del rey, sino de la ley. Esta 
doctrina lascasiana se funda en una larga tradición que tiene 
sus orígenes en San Isidoro de Sevilla: la autoridad política 



41Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

se derivaba de Dios e imponía responsabilidades a quien la 
ostentaba.

Ahora bien, enfrentado Las Casas al problema de ‘salvar’ a 
los indios de la explotación de los conquistadores, no adopta 
una simple actitud piadosa, sino que establece una larga lista 
de ‘obligaciones reales’. Estas responsabilidades se asientan 
en el orden natural, e implican obligaciones positivas para 
el monarca, a la vez que concretas limitaciones en cuanto al 
ejercicio de la autoridad del rey. Las obligaciones positivas 
podemos formularlas así: siendo la paz atributo muy importante 
para la república cristiana, el rey debía ante todo librar a los 
indios del poder de los españoles que les hacían la guerra; 
luego debe establecer el hecho de que son súbditos de la corona 
a los que no se ha de oprimir ni explotar. Pero las obligaciones 
espirituales del rey son todavía más pesadas: ha de asegurar que 
la fe se difunda por métodos suaves y cristianos; ha de gobernar 
a estos súbditos indios con leyes conformes a la fe cristiana; 
ha de arrancarles de los hábitos bárbaros e irracionales y 
llevarlos a todo lo que sea bueno; y por último, ha de asegurar 
su libertad contra la opresión de los conquistadores. En cuanto 
a las limitaciones de la autoridad del rey, Las Casas enseña que 
la autoridad jurisdiccional del monarca es la mayor del reino, 
pero no es arbitraria ni ilimitada. Y siendo la libertad ‘cosa 
preciosa y muy apreciada por los seres racionales’, no pueden 
imponerse a la gente sujeción, esclavitud o trabajos forzados, 
a no ser que primero consientan voluntariamente a ello. Por lo 
tanto, el rey –‘que no es señor arbitrario de su reino, sino más 
bien el administrador’– debe usar su autoridad solamente para 
aumentar el bien espiritual y material de sus súbditos. El uso 
del poder coercitivo está permitido –según Aristóteles–, pero 
sólo cuando se practica conforme a la ley.

¿Conclusiones prácticas? El rey no tiene derecho a enviar 
a las Indias a conquistadores y administradores perniciosos, 
ni a jueces injustos e irrazonables; asimismo está obligado 
a respetar las propiedades de los indios y de sus súbditos en 



42 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

general. ¿Cómo? Mediante la no enajenación de los bienes: 
ni de ciudades, ciudadanos, o autoridad jurisdiccional; ni de 
las propiedades del Estado, pues el rey las administra, pero 
‘no las posee’; sí tiene derecho a la alienación de los bienes 
patrimoniales del rey, pero este derecho debe ejercitarlo con 
moderación; por último, el rey no podrá enajenar bajo ningún 
concepto las propiedades de los ciudadanos individuales.

3.2. La dimensión teológico-jurista del Padre Las Casas.

El Padre Las Casas fue un “teólogo-jurista” en plena 
consonancia con el sentir y modos de pensar de su tiempo. 
Enfocó toda la problemática del caso americano desde las 
altas perspectivas de la teología moral y sobre la base de unos 
principios apriórico-iusnaturalistas aristotélicos válidos 
para todo tiempo y lugar. Cierto que su estilo de pensar y 
sus planteamientos concretos distan mucho, a nivel crítico- 
científico, de los de otros pensadores juristas como Francisco 
Vitoria, Domingo de Soto o Francisco Suárez, por ejemplo. A 
Bartolomé de las Casas le interesa no tanto la verdad teorética 
o el valor técnico y parcial de un texto filosófico, jurídico o de 
una autoridad, cuanto el sentido práctico con que es utilizado. 
Es pensador de una sola idea: la defensa de los indios, y acepta 
o rechaza todo lo demás (hechos o derechos) en función de tal 
idea.

3.3. Las Casas y la Escuela de Salamanca.

En su carta a los dominicos de Chiapa y Guatemala, ya al 
final de su vida, Las Casas pondera la calidad magisterial, 
doctrinal y jurídica de sus propios escritos. Según él, los 
profesores de la Universidad de Salamanca y los teólogos de 
las Juntas admiraban sus obras, compartían su doctrina y 
sus escritos incluso los leían “a la letra en las cátedras de las 
Universidades de Salamanca y Alcalá y en nuestro Colegio [San 
Gregorio] de Valladolid muy largamente”. Concluye que tras 
cuarenta y ocho años de dedicación al estudio e investigación 
de los problemas indianos para “sacar en limpio el derecho”, 



43Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

no “ha dado Dios a hombre vivo ni muerto (y esto por sólo su 
bondad y sin merecimiento mío) que tuviese noticia y ciencia 
del hecho y del derecho, por los muchos años que dije, sino a mí 
en las cosas de esas Indias.” ¿Qué pensar de estas confesiones 
de Las Casas? ¿Fue realmente maestro de catedráticos y lectura 
obligada en las Universidades más famosas de su tiempo?16

4. Juan Ginés de Sepúlveda

El otro personaje del que hemos de hablar es Juan Ginés 
de Sepúlveda que nace y muere en Pozoblanco (Córdoba), 
que estudia Humanidades en Córdoba, Alcalá de Henares, 
Bolonia..., que presta servicios a varios nobles y que fue 
nombrado cronista oficial por Carlos I y Felipe II17.

16	 Muy esclarecedoras nos parecen al respecto las referencias que sobre 
las relaciones de Las Casas con insignes teólogos y juristas de la Escuela 
de Salamanca hace Juan Belda Plans en su ya citada obra La Escuela de 
Salamanca y la renovación de la teología en el siglo XVI, editada por la 
Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2000.

17	 Sus rasgos biográficos más significativos nos los presenta Ángel Losada con 
estos contenidos: Juan Ginés de Sepúlveda (1489-1573) es sin duda uno de 
los máximos representantes del humanismo español del momento; cultivó 
las lenguas clásicas, la historia y el derecho; fue traductor de Aristóteles y 
escribió una importante obra biográfica sobre el cardenal Gil de Albornoz 
(fundador del Colegio Español de Bolonia). Se le dio, entre otros, el apelativo 
de Tito Livio español. Estudió al inicio en la Universidad de Alcalá (1510-
1515), donde alcanzó el bachillerato en Artes; posteriormente logró una beca 
para el Colegio Español de Bolonia (1515-1523), donde obtuvo el doctorado 
en Artes y Teología. Durante este periodo mantuvo gran relación con 
el mundo humanista italiano; el cardenal Julio de Médecis (más tarde 
Clemente VII) le encargó la traducción de las obras completas de Aristóteles 
al latín, como continuador de M. Ficino y Argirópulo, aunque no las pudo 
concluir. En 1535 escribe su Democrates primus, en el que defendía las 
tesis clásicas sobre la licitud de la guerra justa. Carlos V se fija en él y le 
nombra Cronista oficial y Confesor real en 1536 (desde 1529 consta que 
era ya sacerdote). En 1542 es nombrado auxiliar del cardenal Silíceo para 
preceptuar al Príncipe Felipe. Poco después (1544) escribe su Democrates 
alter, para salir al paso de las teorías de fray Bartolomé de las Casas; aquí 
aplica los principios de su anterior obra al caso de la conquista española 
en América. A ello le condujo la sana intención de defender los intereses 
de España y del Rey en América. Esta obra marca el inicio de una famosa 



44 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

Desde un punto de vista histórico, la figura de Sepúlveda 
pasa por ser “el contrincante del Padre Las Casas”, ofreciéndose 
la imagen de un Sepúlveda imperialista, defensor de la 
esclavitud y del exterminio de los indios americanos, etc. Pero 
esta imagen no es absolutamente real18, y en cualquier caso su 
figura debe entenderse en el contexto propio de los hombres 
del Renacimiento: apasionamiento verbal y aspiración a la 
realización de la idea del “uomo universalis” a partir de la 
preeminencia cultural del Cristianismo compatible con la 
moral aristotélica. Cierto. La trayectoria estudiantil de Juan 

controversia con Bartolomé de las Casas, que se prolongará largos años. 
Cfr., El extenso artículo de Ángel Losada, “Sepúlveda”: DHEE [Diccionario 
Historia Eclesiástica España] 4, pp. 2433-2437.

18	 El lacasista Lewis Hanke escribe: “Durante mucho tiempo se ha dudado 
cuál haya sido la verdadera doctrina de Sepúlveda. Él mismo nunca 
estuvo satisfecho del modo en que fue entendido. En años más recientes, 
tanto en países de habla inglesa como de habla española, ha surgido una 
vigorosa escuela que explica y defiende la posición de Sepúlveda... Si la 
doctrina de Sepúlveda ha sido mal interpretada, ello podría deberse al 
hecho de que su tratado Demócrates Segundo o de las Justas Causas de 
la Guerra contra los Indios sufrió muchas revisiones. Afortunadamente 
apareció en 1951 una edición preparada por el paciente latinista Ángel 
Losada, y los lectores deseosos de conocer las doctrinas de Sepúlveda 
acerca de la guerra justa contra los indios americanos, deben apoyarse 
en esta versión. El trabajo... está mejor organizado y es más completo que 
todas las versiones anteriores; omite las más rudas expresiones atribuidas 
a Sepúlveda acerca de los indios y enmienda lo que el autor señala como 
una serie de errores de traducción, que se deslizaron en las ediciones 
previas. Losada cree que el texto que él publica representa la verdad acerca 
de Sepúlveda, y el lector que sigue el minucioso y exhaustivo cotejo de 
los cuatro manuscritos que aporta, estará absolutamente de acuerdo.” 
Cfr., Lewis Hanke, La Humanidad es Una. Estudio acerca de la querella 
que sobre la capacidad intelectual y religiosa de los indígenas americanos 
sostuvieron en 1550 Bartolomé de Las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda. 
Traducción (del original inglés) por Jorge Avendaño-Inestrillas y Margarita 
Sepúlveda de Baranda. México: Fondo de Cultura Económica, 1985, págs. 95-97. 
El profesor Hanke se está refiriendo a la edición de la obra Demócrates 
Segundo o de las justas causas de la guerra contra los Indios. Edición crítica 
bilingüe, traducción castellana, introducción, notas e índices por Ángel 
Losada. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Instituto 
Francisco de Vitoria, 1984, 2ª.



45Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Ginés de Sepúlveda está marcada por el espíritu renacentista: 
su permanencia en Alcalá de Henares como residente en el 
“Colegio de Pobres”, su paso por el Colegio de San Antonio de 
Portaceli de Sigüenza y su ingreso en septiembre de 1515 en el 
Colegio de “Los Españoles de San Clemente” de Bolonia –con la 
presentación del Cardenal Cisneros–, marca definitivamente 
su formación humanista y su ingreso en el mundo de la cultura 
italiana. La influencia de Pietro Pomponazzi –a través de su 
tratado De immortalitate animae–, su rigor intelectual y su 
fidelidad al espíritu helénico le llevará al estudio de Aristóteles 
y al despliegue de sus obras en Bolonia y en Roma: el opúsculo 
–hoy perdido– Errata Petri Alcyonii in interpretatione 
Aristotelis; la traducción al latín del Comentario de Alejandro de 
Afrodisias a la Metafísica de Aristóteles; sus traducciones de los 
Parva Naturalia, dedicadas al Cardenal de Médicis (futuro Papa 
Clemente VII) y al Príncipe de Carpi, Alberto Pío; su traducción 
De generatione et interitu, dedicada a Ercolo Gonzaga, etc., nos 
ayudan a comprender la fidelidad romanística y el prestigio 
que en pocos años había alcanzado Sepúlveda. El profesor 
Dufour, de la Escuela Canonista Alemana, define así a Juan 
Ginés de Sepúlveda: “Teólogo, filósofo, historiador y jurista, de 
la doble Escuela del Humanismo español y del Aristotelismo 
Paduano, Sepúlveda figura con Erasmo y Vives entre los 
primeros eruditos de su tiempo”19.

4.1. Sus Tratados

Demócrates Primero o Sobre la compatibilidad entre la 
milicia y la religión cristiana (1531)20: en el Colegio de “Los 
Españoles de San Clemente” de Bolonia (Italia), fundado por 

19	 Cfr., Alfred Dufour, “Un Scholastique espagnol face au Divorce d’ Henry 
VIII.- J. G. de Sepúlveda et son De ritu nuptierum et dispensatione (1531)”, 
Incontro di Studio. La Seconda Scolastica nella formazione del diritto 
privato moderno. Firenze, 16-19/10/1972.

20	 El título real era Democrates sive de convenientia militae cum christiana 
religiones. La traducción al castellano fue debida al secretario del Cardenal 
Quiñones y se publicó en Sevilla en 1541.



46 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

el Cardenal Gil de Albornoz, se produce una “protesta de 
estudiantes” en plena guerra contra los turcos, bajo el lema 
de que “toda guerra, incluso la defensiva, era contraria a los 
principios de la religión católica”. Para hacer frente a este 
movimiento “contestatario” pacifista o irenista, que ponía en 
peligro la unión y defensa de Europa contra el avance de los 
turcos, Juan Ginés de Sepúlveda escribe en el Prólogo de su 
Demócrates Primero:

Con ocasión de mi llegada a Bolonia, como miembro de la 
Corte del Pontífice Máximo Clemente, cuando se encontraban en 
aquella ciudad éste, procedente de Roma, y el Emperador Carlos 
que regresaba de la guerra de Hungría, me fue muy grato, después 
de mi larga peregrinación durante dieciocho años por Italia, 
encontrar a muchos jóvenes de la nobleza española y gozar del 
trato y conversación muy agradables con algunos de ellos. Pero 
lo que más me agradó del todo fue el percatarme de que algunos 
sentían especial inclinación no sólo hacia las armas, sino también 
hacia las letras, contra la costumbre de nuestra gente. En efecto, en 
tiempos pasados, rarísimo hubiera sido el español de ilustre linaje 
que hubiera aprendido la lengua latina, debido ello, según yo creo, a 
las guerras que ya desde viejos tiempos hacían casi continuamente 
contra los enemigos de la religión cristiana, ya que la afición a las 
letras suele ser consecuencia de los ocios de la paz. Pero después 
que ésta nos ha sido dada y confirmada por el valor sabiduría de 
nuestros óptimos y religiosos Príncipes, Fernando e Isabel, una vez 
sometidos y en parte destruidos sus enemigos, según veo, de día en 
día son más los jóvenes de la nobleza que procuran acrecentar la 
gloria bélica de sus antepasados con el mérito de su ciencia. Pero lo 
que más pena me causó fue el ver a muchos de ellos preocupados por 
ciertos escrúpulos en materia religiosa que, me parece, eran debidos 
a su trato con algunos que, movidos por el prurito de novedades, han 
causado en nuestros tiempos grandes tumultos en la Iglesia de Dios, 
vueltos –como dice San Pablo– hacia la vanidad de las palabras, 
y pretendiendo ser doctores de la Ley, sin entender lo que dicen y 
afirman.

Nada preocupaba más a aquellos jóvenes como el temor que 
profesaban de que el valeroso militar no pudiese compaginar la 
dedicación a su profesión con el cumplimiento de los preceptos de 



47Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

la Religión Cristiana. Por ello, después de mi regreso a Roma, me 
he propuesto tratar por escrito esta cuestión, con más cuidado y 
disputar de la justicia y honestidad de las guerras, de la fortaleza y 
de la magnanimidad y demás cuestiones que tocan más de cerca a 
este asunto...

Demócrates Segundo o de las justas causas de la guerra 
contra los indios [Democrates alter sive de iustis belli causis 
apud Indos] (1544) no es otra cosa –en palabras de Ángel Losada– 
que un sumario, ampliación y aplicación al caso concreto de 
las “guerras contra los indios” de la doctrina general sobre el 
“ius belli” expuesta en el Demócrates Primero21. En esta obra, 
el autor se sitúa en la línea de Vitoria y defiende la justicia de 
esta guerra en razón al siguiente título: por la obligación de 
liberar a los indios inocentes de ser inmolados en los sacrificios 
rituales ofrecidos a los ídolos y de ser objeto de antropofagia. 
Es decir, lo que en realidad ocurre es que los indios, con sus 
“monstruosos ritos de sacrificios humanos”, suplantarían a los 
turcos en el Demócrates Segundo. Por otra parte, inmerso en la 
tradición clásica y su formulación por Aristóteles, Sepúlveda 
partió de la racionalidad como definidora de la condición 
humana; creía en la licitud de una aristocracia natural, que 
implica la existencia de una servidumbre natural; concebía 
una humanidad estructurada bajo el principio de que unos 
hombres son más racionales que otros, y que los más sabios y 
prudentes deben gobernar y dominar a los más ignorantes y 
rudos, empleando con moderación la fuerza sobre estos para 
librarlos de su salvajismo y civilizarlos22. En consecuencia, y 

21	 Juan Ginés de Sepúlveda, Demócrates Segundo o de las justas causas de la 
guerra contra los Indios. Edición crítica bilingüe, traducción castellana, 
introducción, notas e índices por Ángel Losada. Madrid: Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas. Instituto Francisco de Vitoria, 1984, 2ª, pp. 
XII-XIII.

22	 Cfr., Teodoro Andrés Marcos, “Ideología del ‘Democrates Secundus’”, en 
Juan Ginés de Sepúlveda, Demócrates Segundo o de las justas causas de la 
guerra contra los Indios. Edición crítica bilingüe, traducción castellana, 
introducción, notas e índices por Ángel Losada. Madrid: Consejo Superior 
de Investigaciones Científicas. Instituto Francisco de Vitoria, 1984, 2ª, pp. 



48 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

según Sepúlveda, los españoles tenían el derecho de conquistar 
América, el deber de civilizar a sus nativos y, como parte de este, 
el mandato expreso y legítimo del Papa para cristianizarlos23. 
Por supuesto, repudiaba la crueldad innecesaria en la 
conquista y la codicia como base de la colonización. Las Casas 
no aceptaría ni esta comparación ni tal consecuencia: en su 
opinión, los indios era un caso aparte y toda guerra contra 
ellos sería injusta y hasta criminal.

4.2. Primeras controversias con Fray Bartolomé de las Casas

Juan Ginés de Sepúlveda solicitó insistentemente licencia 
real para poder imprimir su obra Demócrates Segundo. El 
Consejo de Indias negó tal licencia24, y el Consejo Real de 
Castilla decidió solicitar de las Universidades de Salamanca 
y Alcalá de Henares un dictamen sobre si debía imprimirse o 
no dicha obra. A finales de 1547 las Universidades consultadas 
emiten un parecer desfavorable a la publicación de la 
obra Democrates alter. Entre los miembros de la comisión 
salmantina formaba parte Melchor Cano, a quien Sepúlveda 
consideraba el instigador principal de la sentencia negativa 
de la Universidad de Salamanca. El humanista cordobés “le 

XXIII-XLIV.
23	 Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispánica (1492-1898)”, en 

Manuel Tuñón de Lara (Dir.), Historia de España. Tomo VI. Barcelona: 
Editorial Labor, S. A., 1988 (1ª edición, 7ª reimpresión), p. 230.

24	 “A Su Majestad El Comendador Mayor a XXVII de Septiembre de 1545.– 
El doctor Sepúlveda, cronista de V M., demás de lo que ha trabajado en 
su historia ha compuesto un libro en latín en que muestra quán justas 
son las causas de la guerra que V. M. manda hazer a los indios y cómo se 
pueden y deven su biniestar y justo título y le embia al conffesor de V. M. 
para que le haga relaçión del y demás desto yra con ésta un traslado de 
la sustançia del en castellano para que V. M. lo pueda ver, lo que puedo 
dezir a V. M. es que, según han dicho, haviéndolo visto el Presidente y los 
del Consejo Real de V. M. y otros buenos Letrados les ha pareçido muy 
bien y a algunos del Consejo de las Yndias les parece que no sería bien 
imprimirse (V. M. mandará ver y proueer lo que en ello fuere seruido).” 
Cfr., Archivo de Simancas, Legajo núm. 69 de la Secretaría de Estado.



49Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

dirigió una arrogante carta latina (diciembre de 1548) en la 
que, tras menospreciar a los teólogos universitarios en lid, le 
rogaba que reconsiderase su juicio. Como Cano se retrasase en 
responderle, Sepúlveda cometió la torpeza de dar a conocer al 
público general la carta enviada a Cano. Es entonces cuando 
el catedrático salmantino sale de su silencio para responderle 
con una extensa carta (junio de 1549), en un latín no menos 
elegante que el de su oponente, asumiendo su propia defensa 
y la de sus colegas teólogos, al mismo tiempo que le apunta 
las razones por las que rechaza sus tesis. A tono con el tenor 
arrogante de la carta del cordobés, Cano va criticando con fina 
ironía cada una de sus petulancias, aconsejándole que fuera 
un poco más modesto en lo sucesivo:

Me haces autor principal (principem et auctorem) —afirma 
Cano en su carta— de la decisión de esta Academia al reprobar la 
doctrina de tu libro sobre la guerra con los Indios. Y en consecuencia 
haces recaer sobre mí todo tu agravio [...] Aunque no fui yo, querido 
Ginés, el principal autor de la sentencia no rehúso cargar con la parte 
que me corresponde en la misma, y ni me pesa de ello ni cambio de 
parecer [...] Habiendo disertado copiosamente sobre la materia, y 
en sentido contrario al tuyo, aquel célebre doctor fray Francisco de 
Vitoria, digno de todo respeto, no era mucho que nos permitiésemos 
poner en duda tu opinión, habiendo contra ella razones no 
despreciables. A ello se añaden las Universidades Salmantina y 
Complutense emitiendo un mismo juicio sobre tu libro (en sentido 
negativo), el cual pienso que debería tener cierta importancia para 
aquellos que saben. Y aquí apelo a tu equidad: si piensas que te he 
hecho injuria porque he dado mi parecer a favor de una opinión 
más santa y más acorde con la doctrina evangélica, con mi maestro 
(Vitoria) y con las dos insignes Academias. Pero afirmas que les 
ha parecido una injuria a los gravísimos y doctísimos teólogos 
Castro, OFM, Honcala (canónigo abulense) y Moscoso, y no dudas 
en oponer estos tres teólogos de primera clase a cierta numerosa 
turba de teólogos mediocres. Al leer en tu carta esta y otras muchas 
cosas de peor gusto, confieso que hubiera deseado mayor modestia 
de tu parte. A quienes tú calificas de teólogos primarios, con ánimo 
de suscitar envidia, yo no los considero ni como ínfimos, dicho sea 
con todo el respeto que merece [...] En cambio, de entre los que tú 



50 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

injuriosamente has llamado turba y mediocres, no hay ninguno 
que no te pueda responder, prescindiendo de tus injurias y de las de 
aquellos teólogos primarios, si se trata de dar razones, no insultos.’25

Estas Universidades oponen una serie de objeciones a las 
que contesta Sepúlveda en una Apología de su libro Demócrates 
Segundo. La Apología se edita en Roma, pero Las Casas consigue 
que se prohíba en España la difusión de este libro, se ordene la 
quema de los ejemplares entrados y se impida su envío a las 
Indias26.

5. “Todas las gentes del mundo son hombres” 
La gran polémica entre Sepúlveda y Las Casas: 
la Junta de Valladolid (1550-1551)

5.1. Estado de la cuestión

El hecho más importante de la historia de la “guerra justa” 
en las Indias fue el debate de Valladolid (1550–1551), en que Fray 
Bartolomé de las Casas, teólogo y jurista y con más de medio 
siglo de experiencia misionera en América, discutió con Juan 
Ginés de Sepúlveda, humanista español y cronista real, sobre 
la cuestión que tanto preocupó a muchos españoles del siglo 
XVI: ¿era justo hacer la guerra a los indios naturales del Nuevo 
Mundo?27

¿Por qué surgió la disputa? El rey Carlos I ordenó el 16 de 
abril de 1550 que se suspendieran todas las conquistas en el 
Nuevo Mundo hasta que una Junta especial de teólogos y 
juristas decidieran sobre el método justo de llevarlas a cabo. El 

25	 Juan Belda Plans, La Escuela de Salamanca y la renovación de la teología 
en el siglo XVI. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2000, p. 512

26	 Apología de Juan Ginés de Sepúlveda contra Fray Bartolomé de las Casas y 
de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepúlveda. Traducción 
castellana de los textos originales latinos, introducción, notas e índices por 
Ángel Losada. Madrid: Editora Nacional, 1975.

27	 Seguimos la obra de Lewis Hanke, La lucha por la justicia en la conquista 
de América. Presentación por Manuel Gómez Tabanera. Madrid: Ediciones 
Istmo, 1988.



51Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

mismo día se despachó otra orden real que proveía que antes 
de que se diese licencia para cualquier conquista, el rey debía 
ser informado de las condiciones propuestas, a finde que todo 
se hiciera de una “manera cristiana”. Esta orden tan severa se 
cumplió “de facto”, por lo menos en Nueva Granada, la región 
del Chaco y Costa Rica. Las Casas había ganado su pleito; las 
conquistas se habían detenido. Tanto él como Sepúlveda 
deseaban tener un encuentro para decidir si las conquistas 
eran o no justas, y es lo que ordenaron el rey y el Consejo de 
Indias.

5.2. Preliminares históricos

“Por donación de la Santa Sede Apostólica y otros justos y 
legítimos títulos, somos señor de las Indias Occidentales, Islas 
y Tierra Firme del Mar Océano, descubiertas y por descubrir.” 
Así anunciaba orgullosamente Carlos I, el 14 de septiembre 
de 1519, la incorporación del Nuevo Mundo al territorio que 
estaba bajo la corona real de Castilla, y al hacerlo descubría 
de paso que la legitimidad de la soberanía de España ya había 
sido puesta en tela de juicio. El fraile Antón de Montesino –
como vimos anteriormente– había planteado por vez primera 
este problema en aquel sermón de la Navidad de 1511 en la isla 
Española, y debido a la gran repercusión que tuvo en todas 
las Indias, preocupó lo suficiente al rey Don Fernando para 
que ordenase a media docena de teólogos y jurisconsultos 
que elaboraran respuestas en favor suyo. Todos los teóricos 
cuyas opiniones fueron consultadas por la corona en 1512, 
estuvieron de acuerdo en que la concesión papal y sólo la 
concesión papal, justificaba el título de España, y en que esta 
concesión se había otorgado para conversión de los indios. De 
aquí que el problema se redujera a dar ordenanzas específicas 
para asegurar su buen tratamiento y la predicación eficaz 
de la fe. Las ya mencionadas Leyes de Burgos, promulgadas 
el 27 de diciembre de 1512, junto con una aclaración de estas 
leyes hecha seis meses más tarde, fueron el resultado lógico 
de las deliberaciones de Burgos. Ahora bien, si los monarcas 



52 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

españoles, los frailes y los conquistadores estaban todos de 
acuerdo en que la soberanía española se basaba en la donación 
papal, cabe preguntarse: ¿por qué surgió duda alguna sobre 
la justicia del título de España? Como una de las razones más 
importantes se señala las aspiraciones de los países europeos 
rivales de España, que deseaban participar de los frutos de la 
colonización y del prestigio imperial. Los filósofos políticos, 
como por ejemplo, el francés Jean Bodin en su obra Les six livres 
de la Republique (1579), admitían la existencia de la bula papal, 
pero deducían que el Papa “mantuvo expresamente para sí la 
herencia, la jurisdicción y la soberanía de ello”; por su parte, el 
inglés Richard Hakluyt dedicó todo un capítulo de su Discurso 
de la Colonización del Occidente (publicado en 1584) a “Una 
respuesta a la bula de donación de todas las Indias occidentales 
concedidas a los reyes de España por el Papa Alejandro VI, que 
era él mismo español de nacimiento”. Como correspondía a 
un profesor de teología, Hakluyt citaba a muchos Padres de la 
Iglesia en su argumentación para demostrar que “la función 
eclesiástica no tiene nada que ver con la donación absoluta y el 
reparto de simples temporalidades y reinos terrenales.

La disputa de Valladolid en 1550 y 1551 estaba lejos de ser la 
primera llevada a cabo en España para debatir la justicia de 
las guerras que se hacían en las Indias. Como hemos visto, la 
formulación del requerimiento en 1512 y la posterior disputa 
de Granada, que precedió a la promulgación en 1526 de la ley 
general para conquistadores, les preceden. En 1533 se reunió 
otra Junta, esta vez para resolver las cuestiones relativas a la 
justicia de esclavizar a los naturales de Trinidad. Los principales 
teólogos de la época, tal vez Francisco de Vitoria entre ellos, 
concluyeron:

Aunque por el derecho de gentes los infieles pueden tener 
dominio y jurisdicción sin pecado, y no sea lícito a ningún cristiano 
quitársela, no obstante esto, como quiera que el pontífice sucesor de 
San Pedro es vicario de Jesús Cristo, nuestro Redentor, sobre fieles 
e infieles, aunque no estén al presente todos en la obediencia de la 
santa Iglesia, y deste poder de pontífice se infiere que no tienen otra 



53Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

ley, sino la natural, si algo hiciesen contra ella, lícitamente el Papa 
los podría castigar; así, no solamente puede castigar a los idólatras 
y gentes que viven contra la ley natural, pero tiene obligación de 
hacerlo (...) si los dichos cristianos fuesen molestados e injuriados 
de los tales infieles (...) En caso que no admitan la predicación del 
Santo Evangelio, y lo perturben, o se defiendan, y no consientan que 
se les predique, hechas las amonestaciones por personas religiosas, 
el Papa puede y debe castigarlos, invocando el brazo seglar, y no 
solamente se deben castigar estos indios de la isla de Trinidad, sino 
otros cualesquiera de los cuales constare que son idólatras y que usan 
semejantes perfidias, resistencias y crueldades; y porque los reyes de 
Castilla y de León tienen este poder y facultad de los pontífices (...) 
se les podía y debía hacer la guerra rigurosa con buena conciencia.

5.3. Junta de Valladolid o “de los catorce” (1550-1551)

El 3 de julio de 1549 el Consejo de Indias aconsejó al rey que, 
“en vista de que los peligros para las personas de los indios 
y para la conciencia del rey que producían las conquistas 
eran tan grandes”, no debería darse licencia para nuevas 
expediciones sin su permiso expreso y el del Consejo de Indias. 
Además, concluía el Consejo, se hacía necesario convocar una 
Junta de teólogos y juristas para discutir “sobre la manera 
como se hiciesen estas conquistas justamente y con seguridad 
de conciencia.” Esta declaración hecha por la institución más 
alta que había en España para los asuntos de Indias, que habría 
de convertirse seguramente en piedra miliar en la historia 
de la teoría colonial española, es digna de citarse. El Consejo 
indicaba que aunque ya se habían promulgado previamente 
leyes para regular las conquistas,

(...) creemos, sin duda, que no se guardará ni cumplirá como 
no han guardado otras. Y porque no llevan consigo los que van a 
estas conquistas quien los resista en hacer lo que quieren ni quien 
los acuse de lo que mal hicieren, porque es tanta la codicia de los 
que van a estas conquistas y la gente a quien van tan humilde 
y temerosa que de ninguna instrucción que se les dé tenemos 
seguridad se guarde, convenía, si Vuestra Majestad fuese servido, 
mandase juntar letrados, teólogos y juristas con las personas que 
fuese servido que tratasen y platicasen sobre la manera como se 



54 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

hiciesen estas conquistas, para que justamente y con seguridad 
de conciencia se hiciesen y que se ordenase una instrucción para 
ello, mirando todo lo necesario para esto, y que la tal instrucción 
se tuviese por ley, así en las conquistas que se diesen en este Consejo 
como en las audiencias.

Las dos sesiones de los jueces (1550-1551).

“Así las cosas, el emperador Carlos V dispuso se convocará una 
reunión en Valladolid, el año 1550, donde tanto Las Casas como 
Sepúlveda fueran invitados a exponer sus razones ante una junta 
‘de teólogos y juristas y el Consejo Real de Indias’, según escribe 
Las Casas, o de ‘varones gravísimos y muy versados en ambos 
derechos, escogidos entre todos los del Consejo Real, junto con cuatro 
teólogos’, según afirmación de Sepúlveda”28. El 7 de julio de 1550 el 
rey ordenó a Melchor Cano y a Domingo de Soto, como también 
a los frailes Bartolomé Carranza de Miranda y Bernardino de 
Arévalo, que se reunieran en Valladolid en agosto para decidir 
“cuál sería el reglamento más conveniente para que las conquistas, 
descubrimientos y colonizaciones se hiciesen en concordancia con 
la justicia y la razón.” Los otros miembros en una Junta de catorce 
formaban parte, efectivamente, del Consejo de Castilla o del Consejo 
de Indias, e incluían funcionarios tales como Tomás de Mercado, 
del Consejo de Castilla, discípulo de Soto y autor de una obra 
famosa en su tiempo, Suma de tratos y contratos de mercaderes; 
Pedro de La Gasca, pacificador de Perú frente a Gonzalo Pizarro y 
Consejero de Inquisición; Juan de Pedraza (o Pedrosa), del Consejo 
de las Órdenes; Gregorio López, glosador de la conocida edición de 
las Siete Partidas, Gutierre Velázquez, Jerónimo de Sandoval, que 
ocupó cátedra en la Universidad de Salamanca, Hernán Pérez de la 
Fuente y Pedro de Ribadeneyra y Briviesca, todos ellos del Consejo de 
Indias. El obispo de Ciudad Rodrigo, Pedro Ponce de León, y el doctor 
Anaya Maldonado del Consejo Real fueron designados asimismo 
miembros de la Junta.

28	 Ángel Losada, en “Introducción” a Juan Ginés de Sepúlveda, Demócrates 
Segundo o de las justas causas de la guerra contra los Indios. Edición crítica 
bilingüe, traducción castellana, introducción, notas e índices por Ángel 
Losada. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Instituto 
Francisco de Vitoria, 1984, 2ª, p. XX.



55Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Temas tratados29

Aunque el interés en la controversia se agudizaba por la 
rivalidad personal entre Sepúlveda y Las Casas, el tema central 
se reconocía como mucho más amplio y de importancia 
nacional: ¿era justo o injusto el método actual –de carácter 
bélico– de llevar a cabo las conquistas en América? Domingo 
de Soto planteó la cuestión de manera clara al señalar sus 
deberes a los miembros de la magna asamblea: “El punto 
que vuestras señorías, mercedes y paternidades pretende 
aquí consultar es, en general, inquirir y constituir la forma 
y leyes como nuestra santa fe católica se pueda predicar y 
promulgar en aquel nuevo orbe cual Dios nos ha descubierto 
(...) y examinar qué forma puede haber como quedasen 
aquellas gentes sujetas a la Majestad del Emperador nuestro 
señor sin lesión de su real conciencia, conforme a la Bula de 
Alejandro.” Pero este programa propuesto no fue cumplido ni 
por Las Casas ni por Sepúlveda, como el propio Soto reconoce: 
“Estos señores proponientes no han tratado esta cosa así en 
general y en forma de consulta; más en particular han tratado 
y disputado esta cuestión: ...si es lícito a Su Majestad hacer la 
guerra a aquellos indios antes de que se les predique la fe para 
sujetarlos a su imperio a que, después de sujetados, puedan 
más fácil y cómodamente ser enseñados y alumbrados por la 
doctrina evangélica del conocimiento de sus errores y de la 
verdad cristiana.”

Así, pues, los temas tratados en la Junta de Valladolid 
giran en torno a lo expuesto por Sepúlveda en el Demócrates 
Segundo y en la Apología y Apologética Historia:

29	 Seguimos el estudio de Ángel Losada, “Evolución del moderno pensamiento 
filosófico-histórico sobre Juan Ginés de Sepúlveda”, Actas del Congreso 
Internacional sobre el ‘V Centenario del nacimiento del Dr. Juan Ginés de 
Sepúlveda, celebrado del 13 al 16 de Febrero de 1991 en Pozoblanco (Córdoba). 
Córdoba, 1993, pp. 9-42.



56 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

a) Teoría de la guerra en general

De la simple lectura del Demócrates Segundo surge esta 
clara conclusión: Sepúlveda es partidario resuelto de la paz. 
Recordemos que esta obra, lo mismo que el Demócrates 
Primero, está escrita en forma de diálogo en el que Leopoldo, 
alemán luterano, sostiene la tesis contraria al autor Sepúlveda, 
personificado éste en Demócrates, griego educado en Italia.

Leopoldo abre el libro con esta rotunda manifestación:

Te diré una y mil veces que considero injustificada la guerra, 
sobre todo entre cristianos.

A la que Demócrates (Sepúlveda) inmediatamente contesta:

Ojalá que Dios, óptimo y máximo, inspirase esta idea a todos los 
reyes y príncipes de cualquier república, para que cada uno estuviese 
contento con lo suyo, y así, no invadiese, movido de avaricia, el 
campo ajeno ni con ambición cruel e impía buscase la gloria o la 
fama en la destrucción de los demás. Ambos males han descarriado 
a muchos príncipes y les han armado para perdición mutua de sus 
pueblos e inmensa desgracia del género humano, con menoscabo 
de la tranquilidad y desprecio de la paz; pues cuando ésta falta en 
una nación, parece que falta en ella la felicidad más grande a que 
pueden aspirar las ciudades, ya que a éstas se las considera felices y 
dichosas precisamente cuando en el seno de la paz llevan una vida 
virtuosa.

Por lo que a Bartolomé de Las Casas se refiere, su doctrina 
sobre la teoría de la guerra no difiere en nada de la de Sepúlveda.

b) Práctica de la guerra en general

“Una guerra justa –dice Demócrates (Sepúlveda)– exige 
no sólo causas que justifiquen su iniciación, sino también 
legítima autoridad, buena intención en quien la promueve y 
rectitud en su desarrollo.” Sólo cuando estas circunstancias se 
den conjunta y solidariamente será justa la guerra; con una 
que falte, la guerra será injusta. Las Casas coincide en esto 
también con Sepúlveda.



57Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Legítima autoridad. Comienza Sepúlveda sentando este 
principio fundamental: “Es injusta toda guerra que no ha 
sido formalmente declarada, declaración que compete 
exclusivamente al príncipe, esto es, a la más alta autoridad 
del Estado”. Es decir, por príncipe se ha de entender aquella 
persona que está al frente de una forma de gobierno legítima, 
que está investido de la suprema autoridad y gobierna sin 
dependencia de un jefe superior. San Agustín y San Isidoro de 
Sevilla son los autores que brindan a Sepúlveda los argumentos 
de autoridad para reforzar este principio. Igualmente el 
humanista cordobés coincidía con Francisco de Vitoria, que en 
su relección “De iure belli” formulaba esta misma doctrina: los 
príncipes de sociedad perfecta pueden declarar la guerra; no 
podrá hacerlo el que no sea príncipe de república perfecta. Las 
Casas estaba en la misma línea.

Buena intención y rectitud en el desarrollo (o modo justo). 
Como Vitoria, y hasta como el propio Las Casas, Sepúlveda 
exige que se guarde moderación en toda guerra y sobre todo 
que se respete a los inocentes. Éstas son sus palabras:

Ha de observarse en el desarrollo de la guerra, como en las demás 
cosas, la moderación, de suerte que, a ser posible, no sufran daño los 
inocentes, no trascienda la desgracia a los embajadores, extranjeros 
o clérigos, se respeten las cosas sagradas y no se castigue al enemigo 
más de lo justo; pues ha de guardarse la palabra dada al enemigo 
y no hemos de extremar nuestro castigo con él, sino en proporción 
a su culpa.

Para Sepúlveda (como para Vitoria y Las Casas) toda guerra 
aunque sea justa está sometida a una serie de limitaciones en 
lo que respecta, sobre todo, a la protección de la población 
inocente que sufre las consecuencias de la misma.

Sepúlveda señala especialmente entre los inocentes a 
“embajadores, extranjeros o clérigos”. Las Casas en su Apología 
tiene una concepción más amplia: “mujeres, niños, sacerdotes, 
religiosos y religiosas y demás personas consagradas al 
culto divino, agricultores, obreros, mercaderes y todos los 



58 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

extranjeros en general”. Pero el principio es el mismo: para 
estos autores, la guerra total, tal como hoy día se entiende y se 
practica, sin consideración alguna a las personas inocentes en 
ella implicadas, es un mal gravísimo.

Asimismo, tanto Sepúlveda como Las Casas reprueban 
severamente la temeridad, la crueldad y la avaricia en guerrear, 
crímenes estos que, cuando son realizados por los soldados 
y los capitanes, recaen sobre los príncipes, reos de la misma 
condena, salvo que pongan sumo esfuerzo en que tales delitos 
se eviten:

No se ha de creer –dice Demócrates (Sepúlveda)– que aquel que 
aprueba el dominio de un príncipe o república sobre sus súbditos 
aprueba también de plano los pecados de sus prefectos o ministros. Y 
si hombres malvados e injustos cometen crímenes y actos de avaricia 
y crueldad, según he oído que se han dado muchos casos, no por 
eso pierde su valor la causa que defienden el príncipe y las personas 
honradas, a no ser que éstos con su negligencia o consentimiento den 
ocasión a que se cometan tales crímenes, pues entonces los príncipes 
al consentir, incurren en la misma culpa que sus ministros y con la 
misma pena han de ser castigados en el juicio de Dios... Así, el no 
cuidarnos de impedir la acción de los perversos, cuando se puede, no 
es otra cosa que fomentarla, y no está libre de sospechas de oculta 
complicidad aquel que deja de oponerse a un delito manifiesto de la 
guerra, pues si se hace tal como tú has dicho, Leopoldo, con el sólo 
propósito de ganar grandes cantidades de oro y plata, por medios 
ilícitos, es impía y criminal y mi opinión es que se debe castigar a 
los que así lo hacen como a los ladrones y plagiarios, pues de poco o 
nada sirve hacer cosas justas si los métodos no son justos.

c) Causas justificativas de la guerra en general

Sepúlveda estudia primeramente las tres causas 
justificativas de toda guerra en general, para pasar después al 
caso concreto de las cuatro causas justificativas de la guerra 
contra los indios:

Primera causa justificativa de la guerra en general: Repeler 
la fuerza con la fuerza.



59Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Segunda causa: Recobrar los bienes injustamente 
arrebatados.

Tercera causa: Exigir el castigo debido de quienes han 
cometido la ofensa, si antes no fueron castigados por su propia 
ciudad.

Teodoro Andrés Marcos ha mostrado en su obra Los 
imperialismos de Juan Ginés de Sepúlveda en su Democrates 
alter la semejanza que hay en esta materia entre Juan Ginés de 
Sepúlveda y Francisco de Vitoria, coincidencia que debemos de 
atribuir sin duda a la posesión de un fondo filosófico y jurídico 
común, que brota de las más primitivas fuentes del cristianismo 
y de sus más representativos autores, especialmente San 
Agustín y Santo Tomás30.

d) Causas justificativas de la guerra 
contra los indios en particular

Puesto que en los tres apartados anteriores no hay diferencias 
significativas entre Sepúlveda y Las Casas, centramos nuestra 
exposición en el “ius belli indiani”, pues él constituye el núcleo 
de la controversia. ¿Qué causas justifican la guerra contra los 
indios en particular? Juan Ginés de Sepúlveda propuso cuatro 
causas: 1ª causa: “Servidumbre natural de los indios”; 2ª causa: 
“Obligación de eliminar los sacrificios humanos y antropofagia 
practicadas por los indios”; 3ª causa: “Obligación, por derecho 
natural, de liberar a los inocentes sacrificados en tales ritos”; 4ª 
causa: “Favorecer la predicación del Cristianismo”. Las cuatro 
fueron rechazadas por Las Casas. Veámoslas por separado:

Primera Causa: “Servidumbre natural de los indios”31.

30	 Cfr., Teodoro Andrés Marcos, Los imperialismos de Juan Ginés de Sepúlveda 
en su Democrates alter. Madrid: Instituto de Estudios Políticos, 1947.

31	 Para comprender la situación que estas disputas originaron, “es útil recordar 
el marco ideológico en que se producen. Los europeos de la época expresaban 
su etnocentrismo en función de sus dos grandes tradiciones culturales: la 
judeocristiana, que define al hombre por su capacidad para recibir la 
gracia divina (de ahí las dicotomías judío-gentil y cristiano-pagano), y la 



60 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

Sepúlveda la exponía de la siguiente manera:

Hay además otras causas que justifican las guerras; una de ellas, 
la más aplicable a estos bárbaros llamados vulgarmente indios, 
es la siguiente: que aquellos bárbaros cuya condición natural es 
tal que deben obedecer a otros, si rehusan el imperio de éstos y no 
queda otro recurso, sean dominados por las armas, pues tal guerra 
es justa según la opinión de los más eminentes filósofos, entre ellos 
Aristóteles.32

clásica, que lo define por su capacidad racional (civilizado-bárbaro). Ambas 
tradiciones se fundían, aunque imperfectamente, en una clasificación dual 
de la humanidad: cristianos civilizados frente a bárbaros paganos. El estado 
de barbarie presenta en esta tradición varios niveles; el más bajo es el de 
salvajismo, en que el hombre es incapaz de vida social y existe aislado, en el 
límite de una pura vida animal. El concepto del salvaje ofrece, sin embargo, 
dos versiones contradictorias en la tradición clásica. Una, la del salvaje 
degenerado, animalizado, que —interpretando libremente a Aristóteles— 
solo puede llevar una vida humana si es dirigido y gobernado como esclavo 
por hombres civilizados. Otra, la del salvaje de la Edad de Oro, el solitario de 
los bosques que vive en estado de prístina inocencia, antes de ser corrompido 
por la vida social; en la versión judeo-cristiana, es el hombre anterior al 
pecado original. Los españoles de comienzos del siglo XVI no habían tenido 
otra experiencia histórica de contacto con pueblos de distinta cultura que 
la de los musulmanes peninsulares, evidentemente civilizados, aunque 
anticristianos: les clasificaron con precisión como “infieles”; la experiencia 
en las Canarias y la costa occidental de África fue demasiado limitada, 
afectando solo a unos pocos mercaderes y hombres de mar, y por eso se 
encajó sin el menor rigor, pero también sin dificultad, en las categorías 
ya conocidas: se trataba, según los casos, de gentes identificables como 
infieles, esclavos-mercancía y algún que otro salvaje suelto sin particular 
especificación. En estos esquemas mentales, ¿dónde podían encajar los 
impropiamente llamados indios?, ¿cuál era su verdadera naturaleza?” 
Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispánica (1492-1898)”, en 
Manuel Tuñón de Lara (Dir.), Historia de España. Tomo VI. Barcelona: 
Editorial Labor, S. A., 1988 (1ª edición, 7ª reimpresión), pp. 227-228

32	 En realidad, Sepúlveda no sigue linealmente el argumento aristotélico, 
sino que combina diversos pasajes de la Política para llegar a la 
conclusión que le interesa: es guerra justa la declarada contra los 
‘bárbaros’ si éstos rehúsan obedecer a los que por ley natural deben 
obedecer. Este aserto no ha sido expresamente formulado por Aristóteles.. 
Cfr., Jesús Lens, “Sepúlveda y la historiografía clásica I: Aristóteles y 
Posidonio sobre el ‘esclavo por naturaleza’ en el Democrates alter”, Actas del 



61Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Fray Bartolomé de las Casas contraargumenta diciendo:

No se puede generalizar el argumento de “barbarie” sin más y 
apoyándose, como Sepúlveda lo hace, en la autoridad de Aristóteles, 
aplicarlo a los indios de América... Ante todo es necesario bien definir 
el concepto de “barbarie”... “las diferentes clases de bárbaros” y ver en 
cuál de éstas entran los indios, si es que entran en alguna.

Las Casas se apoyaba también en Aristóteles33, y realiza un 
estudio sobre el problema de la “barbarie” que constituye una 
estupenda monografía entre tantas de que consta su Apología 
sobre temas concretos y de perenne actualidad34. Las Casas dice 
que “conviene recordar que, según Aristóteles, Santo Tomás y 
otros doctores, hay cuatro clases de bárbaros”:

1. Bárbaros en sentido impropio y amplio: “todos los hombres 
inhumanos y atroces”.

2. Bárbaros “secundum quid”: los que “carecen de un idioma 
literario correspondiente a su idioma materno (idioma literario que 
entre nosotros es el latín), y así no saben exponer en él lo que piensan. 
Por lo cual son considerados rudos y faltos de letras y erudición.”

3. Bárbaros en sentido propio y estricto: los hombres “que, por 

Congreso Internacional sobre el V Centenario del nacimiento del Dr. Juan 
Ginés de Sepúlveda, celebrado del 13 al 16 de Febrero de 1991 en Pozoblanco 
(Córdoba). Córdoba, 1993, pp. 71-81.

33	 Igualmente, el Padre Las Casas, en su contraargumentación a Sepúlveda, 
da una visión peculiar del testimonio aristotélico, pues si bien es verdad 
que Aristóteles se había ocupado en su Política de concretar quién es 
por ‘naturaleza señor’ y quién es ‘esclavo’, y había afirmado asimismo 
el ‘común beneficio’ que a ambos reporta su relación, no se interesó 
por determinar los ‘modos’ de esta relación. En cambio, Las Casas sí 
insiste en presentar la doctrina del Estagirita como determinante para 
justificar el gobierno de los ‘más inteligentes’ y el sometimiento sin 
más de aquellos otros ‘no dotados de tan grande capacidad intelectual’.  
Cfr., Ibidem, p. 75.

34	 Cfr., Apología de Juan Ginés de Sepúlveda contra Fray Bartolomé de las 
Casas y de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepúlveda. 
Traducción castellana de los textos originales latinos, introducción, notas 
e índices por Ángel Losada. Madrid: Editora Nacional, 1975. #14# -#31# del 
original [pp. 125-143 de la traducción].



62 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

impío y pésimo instinto, o por las malas condiciones de la región 
que habitan, son crueles, feroces, estólidos, estúpidos y ajenos a la 
razón, los cuales no se gobiernan ni con leyes ni con derecho, ni 
cultivan la amistad ni tienen constituida la república o la ciudad 
de una manera política; más aún, carecen de príncipe, leyes e 
instituciones.” Estos son los considerados por Aristóteles como 
“siervos por naturaleza.”35

4. Los hombres “que no conocen a Cristo. En efecto, todo pueblo, 
por muy perfecta que sea su administración política, todo hombre, 
por gran filósofo que sea, está expuesto a las máximas barbaries, 
esto es, a los peores vicios si no está imbuído de los misterios de la 
filosofía cristiana.”

Las Casas afirma que Sepúlveda incluía a los indios de 
América en la “tercera categoría de bárbaros”, esto es, “los 
siervos por naturaleza e incapaces de gobernarse a sí mismos”, 
los cuales, de acuerdo con la doctrina de Aristóteles36, debían 

35	 ¿Cuál sería la interpretación más prudente y razonable? Creemos que las 
palabras de Aristóteles referidas a la ‘comunidad política’ y a la ‘comunidad 
familiar’, no pueden extrapolarse hasta tal extremo como para a 
partir de ellas desarrollar una doctrina explícita ‘de la esclavitud’. En 
nuestra opinión, no hay un apoyo textual sólido y explícito en 
la Política de Aristóteles para justificar la creencia de que 
éste sostenía “que son los bárbaros los esclavos por naturaleza”. 
Cfr., H. C. Baldry, The Unity of Mankind in Greek Thought. 
Cambridge: Cambridge University P r e s s ,  1965, p. 98.

36	 La opinión de Aristóteles sobre quiénes son ‘esclavos por naturaleza’ 
y quiénes son ‘señores naturales’, ha sido objeto de múltiples 
interpretaciones. De hecho, su propia doctrina aparece en diversos 
pasajes de la Política, y no están exentos de ciertas tensiones entre ellos: 
1252 a: “El que es capaz de previsión con su inteligencia es un gobernante 
por naturaleza y un jefe natural. En cambio, el que es capaz de realizar 
las cosas con su cuerpo es súbdito y esclavo, también por naturaleza. 
Por tal razón amo y esclavo tienen una conveniencia común.” 
1254 a: “El que siendo hombre no se pertenece por naturaleza a 
sí mismo, sino que es un hombre de otro, ése es, por naturaleza, 
esclavo. Y es hombre de otro el que, siendo hombre, es una 
posesión, y una posesión como instrumento activo y distinto.” 
1254 b: “Al referirnos de nuevo al hombre y los demás animales sucede 
lo mismo: los animales domesticables son mejores que los salvajes, y 



63Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

ser obligados por la fuerza a adoptar una recta norma de vida; 
en el caso de los indios, a abrazar el cristianismo y a someterse 
a los príncipes cristianos.

El obispo de Chiapas comienza su propia argumentación 
subrayando que para el propio Aristóteles, los bárbaros de 
esta tercera clase se dan en escaso número, pues “la naturaleza 

para todos ellos es mejor estar sometidos al hombre, ya que así obtienen 
su seguridad. También en la relación del macho con la hembra, por 
naturaleza, el uno es superior; la otra, inferior; por consiguiente, el uno 
domina; la otra es dominada. [...] Del mismo modo es necesario que suceda 
entre todos los humanos. Todos aquellos que se diferencian entre sí tanto 
como el alma del cuerpo y como el hombre del animal, se encuentran en 
la misma relación. Aquellos cuyo trabajo consiste en el uso de su cuerpo, 
y esto es lo mejor de ellos, éstos son, por naturaleza, esclavos, para los que 
es mejor estar sometidos al poder de otro, como en los ejemplos anteriores. 
Así que es esclavo por naturaleza el que puede depender de otro (por eso, 
precisamente, es de otro) y el que participa de la razón en tal grado como 
para reconocerla, pero no para poseerla. Pues los demás animales, que 
poseen sólo sensaciones, no obedecen por cálculo racional, sino que sirven 
con sus reacciones instintivas. En su utilidad la diferencia es pequeña. 
Porque con su cuerpo proporcionan una ayuda para las necesidades de 
la vida unos y otros, tanto los esclavos como los animales domésticos. La 
naturaleza intenta incluso hacer diferentes los cuerpos de los esclavos y 
los de los libres: a los unos, fuertes, para su obligado servicio, y a los otros, 
erguidos e inhábiles para tales menesteres, pero capaces para la vida política. 
(La cual, por su parte, está dividida en actividad de guerra y de paz).” 
1260 a: “De modo que por naturaleza la mayoría de las cosas se componen 
de gobernantes y gobernados. De distinta forma manda el libre al 
esclavo que el macho a la hembra y que el hombre a su hijo. Y en todos 
ellos existen las partes del alma; pero existen de manera diferente. Porque 
el esclavo carece completamente de facultad deliberativa; la mujer 
la tiene, pero falta de seguridad; y el niño la tiene, pero imperfecta.” 
Conclusión: todos estos textos no favorecen la opinión de Sepúlveda 
sobre la identificación del ‘siervo por naturaleza’ con el ‘bárbaro’, 
pues parece ser que las cualidades que Aristóteles atribuye al ‘siervo 
por naturaleza’ son menores que las reconocidas al ‘bárbaro’. 
Cfr., Aristóteles, Política. Introducción, traducción y notas de Carlos García 
Gual y Aurelio Pérez Jiménez. Madrid: Alianza Editorial, S. A., 1998. Primera 
edición en “Biblioteca temática”.



64 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

tiende siempre a engendrar y producir lo que es mejor y 
más perfecto”. Son una excepción, pues de lo contrario se 
defraudaría a la intención de Dios que busca siempre la 
perfección sobre la imperfección, como dice San Tomás. Por lo 
tanto, es algo que repugna en sí el que se encuentre toda una 
raza, nación o región o provincia en este estado de barbarie. Y 
esta es la idea de Aristóteles.

Pero aun aceptando que se dé esa minoría de hombres 
bárbaros ¿cuál deberá ser la conducta de los cristianos para 
con ellos? Aristóteles opinaba que estos bárbaros “deben ser 
ocupados y cazados como fieras para ser atraídos a la recta 
razón de vida”. Las Casas no está en esto de acuerdo con el 
filósofo griego y así lo expone en una vivísima defensa:

Tales bárbaros, “contra la rígida afirmación del Filósofo, no 
deben ser obligados, sino que deben ser mansamente atraídos y 
ganados con caridad a adoptar las mejores costumbres [...] Por otra 
parte, si queremos ser seguidores de Cristo y de la verdad evangélica, 
conviene que consideremos que, aunque se trate de bárbaros en el 
más alto grado, no por ello éstos dejan de ser creados a imagen de 
Dios y no están tan totalmente abandonados de la providencia 
divina que no sean capaces de entrar en el reino de Cristo, al ser 
nuestros hermanos y haber sido redimidos con la preciosísima 
sangre de Cristo, no menos que los más prudentes y sabios de todo el 
mundo [...] Por tanto, aunque el Filósofo, desconocedor de la verdad y 
caridad cristianas, escriba que los sabios pueden cazar a los bárbaros 
no menos que a las fieras, nadie entienda por ello que los bárbaros 
deben ser matados o sometidos a trabajos inicuos, duros, crueles 
y rígidos como jumentos y que con tal fin pueden ser buscados y 
capturados por los más sabios. Mandemos, añade, a paseo en esto a 
Aristóteles, pues de Cristo, que es verdad eterna, tenemos el siguiente 
mandato: “Amarás a tu prójimo como a ti mismo”.

Así, pues, aun suponiendo que los indios de América se 
encontraran dentro de esta categoría, tal era la conducta que 
había que seguir con ellos y no la preconizada por Aristóteles, 
el cual, aunque en verdad fue un gran filósofo, no fue digno 
de llegar mediante sus elucubraciones a Dios a través del 



65Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

conocimiento de la verdadera fe.

De incluirlos, por tanto, en alguna categoría de bárbaros, 
sería únicamente en la cuarta, “los no cristianos”, en la que 
cabrían los indios, según Las Casas.

Sepúlveda –añade el dominico–, en lugar de fiarse de 
Fernández de Oviedo (testigo de parte pues tenía esclavos 
indios), debió beber en las fuentes de los predicadores y 
religiosos:

Esta narración de Jovio37 es la que tú, Sepúlveda, varón tan 
erudito, debiste imitar para exponer la verdad y no escribir tu 
famosos libelo contra los indios que habitan en aquel inmenso 
mundo, siguiendo al pie de la letra el testimonio de hombres poco 
seguros. Así nos citas la historia de Oviedo aprobada, dices, por 
el Regio Consejo, como si Oviedo, como él mismo atestigua en el 
capítulo 8 del libro 2º de su obra, no hubiera sido un cierto tirano 
cruel que poseís indios sometidos a esclavitud como animales [...] Tú 
das fe al enemigo de los indios y a alguien que en este asunto está 
en causa, pues poseís un cierto número de indios como los demás 
tiranos.

Ahora bien, ¿interpreta exactamente Fray Bartolomé de 
las Casas el pensamiento de Sepúlveda al asegurar que éste 

37	 Se refiere Las Casas al obispo de Nocera, Paulo Jovio, que escribió Las 
Historias de su Tiempo. En el libro 34 encontramos este elogio a favor de 
los indios: “Hernán Cortés, dirigiéndose por vía terrestre hacia los reinos 
mexicanos, sometió a los indios y se apoderó de la ciudad ‘Themestitana’, 
después de haber tomado por asalto con gran combate, llevado a cabo con 
navíos fabricados, aquella ciudad maravillosa, situada en una laguna 
salada, ciudad semejante a la ciudad de Venecia por sus edificios y por 
la multitud de habitantes [...] Era lícito al pueblo mexicano inmolar a 
los dioses hombres vivos, pero condenados por sus maldades [...] A Cortés 
no le resultó difícil el convertir a aquel pueblo, ingenioso y dócil por 
naturaleza, al culto de Cristo después de abandonar la idolatría. Así, pues, 
abandonando los jeroglíficos con los que solían escribir los anales de sus 
reyes decorándolos con varias pinturas para la posteridad, aprenden ya 
gustosos y con admiración nuestros caracteres de escritura [...] (En nota 
marginal: ‘Escriben elegantísimamente y pintan artísticamente los libros 
en pergamino para el coro de los religiosos’)”.



66 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

consideraba a los indios como siervos por naturaleza incapaces 
para siempre de gobernarse a sí mismos?, se pregunta Ángel 
Losada. Y él mismo, después de una lectura concienzuda de 
toda la obra de Sepúlveda, responde que Las Casas distorsionó 
el pensamiento de éste al atribuirle tal doctrina: jamás dice 
Sepúlveda que tal estado de barbarie sea algo esencial e 
irreparable de gente alguna, sino que es debido al ambiente en 
que ciertos pueblos nacen y se crían, ambiente que puede ser 
mejorado y corregido.

No es Sepúlveda partidario de la existencia de razas humanas 
esencialmente superiores en cuanto a posibilidades de cultura; 
pues si así lo fuera, tales posibilidades serían privativas de 
dichas razas y no serían transferibles. La argumentación 
sepulvediana consiste precisamente en la posible transmisión 
de la cultura, colocando el objeto del dominio sobre las razas 
inferiores por las superiores en que éstas hagan a aquellas 
partícipes de su cristiandad y civilización, sin marcar límite a 
la participación.

La posición de Las Casas al respecto es de sobra conocida: 
fiel a su doctrina del “buen salvaje”, considera al indio superior 
en cualidades naturales y sobre todo morales al español, en lo 
que está plenamente en su derecho; no lo está –sigue diciendo 
el profesor Losada– cuando, retorciendo el texto de lo que 
Sepúlveda enseñara, hace decir a éste lo que en realidad no 
dijo.

Es indudable que la postura de Las Casas, al negar validez 
a este argumento sepulvediano, resulta más atractiva; pero 
afirmar que Sepúlveda defendía la “esclavitud natural” de los 
indios como algo esencial a ellos, es una falsedad. El propio 
Sepúlveda salió al paso de esta tergiversación de su doctrina 
en una carta a Francisco de Argote que figura en su Epistolario, 
hasta ahora nada citada, y sin embargo esencial para conocer 
su parecer sobre este importante asunto. En efecto, Argote sí 
era partidario de la esclavitud natural de los indios y Sepúlveda, 
lejos de utilizarle como argumento a favor de su doctrina, le 



67Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

recrimina duramente y sale al paso de la acusación lanzada 
contra él por Bartolomé de las Casas, que considera pura y 
simplemente calumniosa. Así lo dice38:

Cierto es, ¡qué duda cabe! que no es en modo alguno legítimo 
el despojar de sus bienes, así como el reducir a esclavitud a los 
bárbaros del Nuevo Mundo que llamamos indios. Ahora bien, sólo 
a una persona (se refiere a Bartolomé de Las Casas) que ve su causa 
desesperadamente perdida por voto unánime de todos los doctores, 
gracias a mi intervención, se le ocurre echar mano de la mentira 
y de la calumnia para atribuirme teorías tan extrañas que estoy 
muy lejos de sostener. Yo no mantengo el que los bárbaros deban ser 
reducidos a la esclavitud, sino solamente que deban ser sometidos 
a nuestro mandato; no mantengo el que debamos privarles de sus 
bienes, sino únicamente someterlos sin cometer contra ellos actos 
de injusticia alguna; no mantengo que debamos abusar de nuestro 
dominio, sino más bien que éste sea noble, cortés y útil para ellos. 
Así, primeramente debemos arrancarles sus costumbres paganas 
y después, con afabilidad, impulsarlos a que adopten el Derecho 
natural y, con esta magnífica preparación para aceptar la doctrina 
de Cristo, atraerlos con mansedumbre apostólica y palabras de 
caridad a la religión cristiana.

En tu carta me dices que consideras justo el que los más fuertes 
y poderosos impongan su autoridad a los más débiles; supongo lo 
dirás con la siguiente restricción “mientras el motivo para hacer 
la guerra e imponer, por ende, la autoridad, sea justo”. Pues la 
autoridad adquirida injustamente por la violencia no es legítima, 
como muy bien enseña Aristóteles (a quien tu citas) en su obra 
Política, quien adopta pura y simplemente tal posición.

El Derecho natural, pues, da la razón a aquellos pueblos que, por 
simples motivos de generosidad, se lanzan a implantar su dominio 
en pueblos bárbaros, no con el fin de sacar un provecho material, 
tratarlos injustamente y reducirlo a esclavitud, sino más bien para 
cumplir con un deber de humanidad, al intentar desarraigar sus 
costumbres tan contrarias al Derecho natural, hacerlos cambiar 
de vida y adoptar por lo menos las obligaciones de dicho Derecho 
natural; con ello se consigue un doble beneficio al establecerse, 

38	 Carta 84 de la edición de Salamanca.



68 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

además, un intercambio de favores entre la nación dominadora y 
los pueblos sometidos.

El contenido de esta carta refleja perfectamente el verdadero 
pensamiento de Sepúlveda, en opinión de Ángel Losada.

¿Cuál es la doctrina de Vitoria en relación con este primer 
argumento sepulvediano? El teólogo dominico adopta una 
posición un tanto ecléctica y se sitúa en un término medio: 
acepta la posibilidad de que los indios se encuentren en la 
situación expuesta por Sepúlveda, aunque sin pronunciarse a 
favor o en contra de este título. 

Dice así:

Otro título podría no ciertamente afirmarse, pero sí ponerse a 
estudio y parecer a algunos legítimo. Yo no me atrevo a darlo por 
bueno ni a condenarlo en absoluto. El título es éste: Esos bárbaros, 
aunque, como se ha dicho, no sean del todo faltos de juicio, distan, 
sin embargo, muy poco de los amentes, por lo que parece que no son 
aptos para formar o administrar una república legítima dentro de 
los términos humanos y civiles. Por lo cual no tienen una legislación 
conveniente, ni magistrados, y ni siquiera son suficientemente 
capaces para gobernar la familia. Por eso carecen también de 
ciencias y artes, no sólo liberales, sino también mecánicas, y de 
cuidada agricultura, de trabajadores y de otras muchas otras cosas 
provechosas y hasta necesarias para los usos de la vida humana.

Podría entonces decirse que para utilidad de ellos pueden los reyes 
de España tomar a su cargo la administración de aquellos bárbaros, 
nombrar prefectos y gobernadores para sus ciudades y aun darles 
también nuevos príncipes si constara que esto era conveniente para 
ellos.

Las Casas, por su parte, refiriéndose al caso concreto de los 
indios se opone a toda idea de la existencia de una nación de 
raza inferior destinada a ser dominada:

Sería imposible –dice en su Apología– que, en cualquier parte 
del mundo, se puedan encontrar toda una raza, nación o región o 
provincia necia o insensata, y que, como regla general, carezcan de 
la suficiente ciencia o habilidad natural para regirse o goberarse a 



69Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

sí mismas. A estas última clase de bárbaros (los necios o insensatos, 
por regla general), estricta, simple y propiamente se aplica lo que 
dice el Filósofo, a saber, que deben ser gobernados por los griegos, 
esto es, por personas dotadas de más razón que ellos, puesto que la 
naturaleza por la estupidez y fiereza de su ingenio, los hace siervos.

Pero no es ésta la situación de los aborígenes de América, pues 
los indios –sigue diciendo Las Casas– son también muy peritos en 
las artes liberales, en las que hasta ahora han sido instruidos, como 
la gramática y la lógica, y en toda clase de música con dulzura 
admirable acarician el oído de sus oyentes. Escriben muy diestra y 
pulcramente, de manera que a veces se duda si los caracteres son a 
mano o de tipografía”, lo cual prueba con el testimonio de la propia 
experiencia: ‘Durante treinta años (dice en una nota marginal 
autógrafa) que estuve entre ellos pude observar sus maravillosas e 
ingeniosas obras en toda clase de artificio’.

La segunda causa: “Obligación de eliminar los sacrificios 
humanos y antropofagia practicadas por los indios” y la 
tercera causa: “Obligación, por derecho natural, de liberar a 
los inocentes sacrificados en tales ritos”, justificativas de la 
guerra contra los indios, según Sepúlveda, se complementan: 
la segunda causa consiste en la obligación de desterrar los 
crímenes nefandos de sacrificios humanos y antropofagia, 
practicados por los indios, no en cuanto individuos, sino en 
cuanto nación o colectividad; la tercera causa consiste en la 
obligación, por derecho natural, de liberar a los inocentes 
sacrificados en tales ritos monstruosos, no esporádicos o 
individuales, sino en cuanto conducta nacional, pública u 
oficial del régimen de gobierno existente entre los indios.

Una vez más, Sepúlveda y Vitoria tienen ciertas 
coincidencias, especialmente por lo que a la tercera causa se 
refiere. Así dice Vitoria en su primera relección De Indis:

Otro título puede ser la tiranía de los mismos señores de los 
bárbaros o de las leyes inhumanas que perjudican a los inocentes, 
como el sacrificio de hombres inocentes o el matar a hombres 
inculpables para comer sus carnes. Afirmo también que sin necesidad 
de la autoridad del Pontífice, los españoles pueden prohibir a los 



70 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

bárbaros toda costumbre y rito nefasto. Y es porque pueden defender 
a los inocentes de una muerte injusta.

Esto se prueba porque a todos mandó Dios el cuidado de su 
prójimo, y prójimos son todos aquéllos; luego cualquiera puede 
defenderlos de semejante tiranía y opresión. Y a quienes más 
incumbe esto es a los príncipes.

Además se prueba por el texto de los Proverbios: Salva a 
aquellos que son arrastrados a la muerte, y no dejes de librar a 
los que son llevados al degolladero. Esto no sólo se entiende para 
el preciso momento de ser llevados a la muerte, sino que también 
puédese obligar a los bárbaros a que renuncien en absoluto a tal 
costumbre, y si se niegan, ya hay causa para declararles la guerra 
y emplear contra ellos todos los derechos de guerra. Y si la sacrílega 
costumbre no puede abolirse de otro modo, puédese destituir a los 
jefes y constituir un nuevo principado. En este sentido, y en cuanto 
a esto solamente, es verdadera la anterior opinión de Inocencio y 
del Arzobispo de que se puede castigar por los pecados contra la 
naturaleza.

No es obstáculo el que todos los bárbaros consientan en tales leyes 
y sacrificios y no quieran que los españoles los libren de semejantes 
costumbres. Pues no son en esto dueños de sí mismos ni alcanzan sus 
derechos a entregarse ellos a la muerte ni a entregar a sus hijos. Este 
puede ser el quinto título legítimo.

Tanto Sepúlveda como Vitoria fundamentaban su 
afirmación en la Ley natural, confirmada por el mandato 
divino, de velar por el prójimo y librarle de una muerte injusta 
aunque se hiciera necesario el uso de las armas, si no había 
otro recurso pacífico para evitarlo:

Todos los hombres están obligados por ley natural, si le es posible 
sin gran daño para ellos, a evitar que hombres inocentes sean 
degollados con indigna muerte.

La argumentación de ambos se reducía al siguiente 
silogismo: “Por Derecho natural es justo hacer la guerra a 
quienes –como nación, colectividad o siguiendo el rito de 
su religión– dan muerte a hombres inocentes; los indios se 
encuentran en tal situación; luego justamente los españoles 



71Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

mueven guerra contra ellos.”39

Las Casas rechaza los tres elementos del silogismo: “Tal 
guerra –viene a decir– sería justa si el Papa o los príncipes 
cristianos que la mueven tuvieran jurisdicción sobre tales 
pueblos paganos; como éste no es el caso, la guerra es injusta.” 
Para Las Casas, las únicas guerras justas que los príncipes 
cristianos pueden mover contra otros pueblos son aquéllas que 
se hacen a título defensivo, bien para rechazar el ataque o bien 
para resarcirse de los daños graves inferidos por tales pueblos 
a los cristianos: guerras contra los mahometanos, judíos, 
herejes. Pero en el caso de los indios, que jamás conocieron 
al cristianismo ni previamente hicieron daño grave a los 
cristianos, éstos no tienen por qué entrometerse en sus asuntos 
ni hacerles la guerra, a pesar de que su religión practique los 
monstruosos ritos de sacrificios de víctimas humanas:

Si se encuentran, pues, infieles que cometen tal clase de crimen, 
es decir, que sacrifican niños para inmolarlos a los dioses o para 
comérselos, aunque a la Iglesia corresponda poner remedio para 
suprimir este mal, no siempre se les ha de hacer la guerra, sino que 
anteriormente se debe ponderar mucho la cuestión, no vaya a ser 
que para impedir la muerte de unos cuantos inocentes sacrifiquemos 
una innumerable multitud de hombres, sin que éstos lo merezcan, 
destruyamos reinos enteros e inculquemos en las almas de aquéllos 

39	 Según García Pelayo, la concepción del indio en el Democrates 
alter de Sepúlveda está basada en la idea de un Derecho natural impreso 
por ley eterna en la criatura racional. Ahora bien, la doctrina sepulvediana 
identifica el Derecho natural con el de los países más civilizados, por lo que 
de esta manera los indios se sitúan al margen de las condiciones de vida 
jurídica indispensables para las relaciones con los demás pueblos. Hay, por 
decirlo así, una identificación entre el ius naturae y el ius gentium primarium 
restringido a los países civilizados. De ahí que una de las principales 
razones por las que Sepúlveda justifica la conquista y dominación de los 
pueblos del Nuevo Mundo sea la ‘violación’ por los indios de los preceptos 
de la ‘ley natural’, es decir, de las ‘normas naturales’ del país conquistador. 
Cfr., Juan Ginés de Sepúlveda. Tratado de las justas causas de la guerra 
contra los indios, con una Advertencia de Marcelino Menéndez y Pelayo y 
un estudio por Manuel García Pelayo. México: Fondo de Cultura Económica, 
1941, pp. 12-17.



72 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

el odio a la Religión Cristiana de manera que para siempre se 
nieguen a oír el nombre de Cristo o su doctrina, lo cual ciertamente 
es contrario al fin al que tienden Dios y nuestra misma madre la 
Iglesia. Más aún, hay que abstenerse en tal caso de la guerra y se 
debe tolerar aquel mal, a menos por un tiempo, y en ciertos casos 
a perpetuidad (... ) más bien se deberá pensar en alguna manera 
prudente y cristiana por medio de la cual, con la palabra de Dios 
que todo lo limpia, con amonestaciones, ruegos y exhortaciones, 
aquellas gentes se abstengan de tal crueldad.

He aquí el nudo gordiano de la argumentación lascasiana: 
la “novedad del caso indio”40. Así, pues, sobre la soberanía de 
España en Indias no hubo duda entre los teólogos y juristas 
del siglo XVI. La hubo, eso sí, sobre los métodos y táctica de 
colonización, pero en lo que todos estaban de acuerdo era en 
que, una vez iniciado el proceso de evangelización de Indias 
y convertidos sus habitantes al cristianismo, la soberanía 
española era irrefutable.

El Padre Las Casas se nos presenta como el verdadero 
precursor de la acepción de un pluralismo de razas, religiones 
y culturas, que trata de indagar cuánto hay de positivo y es 
conforme a la doctrina y moral cristiana en esta diversidad. La 

40	 Contra los títulos invocados por Sepúlveda y Vitoria, Las 
Casas no acepta más que uno: la “predicación pacífica” del 
cristianismo, título por él invocado y puesto en práctica en el paso 
a la jurisdicción de los Reyes de España de la región de Verapaz. 
Del episodio de Verapaz tenemos abundantes datos: los propios de 
Bartolomé de las Casas en su Apología y en De Thesauris, la versión 
novelada del fraile dominico Antón Remesal publicada en Madrid en 1619, 
Historia de la provincia de San Vicente de Chyapa y Guatemala de la 
Orden del Padre Sancto Domingo [tt. IV y V de la Biblioteca Goathemala, 
de la Sociedad de Geografía e Historia, Guatemala, 1932] y la visión 
definitiva de Marcel Bataillon, “IV. La Vera Paz, novela e historia”, en 
Estudios sobre Bartolomé de las Casas [Traducción de J. Coderch y J. A. 
Martínez Schrem]. Barcelona: Ediciones Península, 1976, pp. 181-243. 
Un resumen esclarecedor de los pronunciamientos anteriores en Ángel 
Losada, Fray Bartolomé de las Casas a la luz de la moderna crítica histórica. 
Madrid: Editorial Tecnos, S. A., 1970, pp. 166- 183.



73Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

lucha contra el “etnocentrismo” que pareciera haber sido un 
descubrimiento de nuestros modernos pensadores encuentra 
ya en Las Casas un decidido campeón. Aquí sí que radica la 
diferencia esencial entre las doctrinas de Las Casas, por una 
parte, y las de Vitoria y Sepúlveda, por otra. Vitoria y Sepúlveda 
participan del estado de opinión de la superioridad de la 
cultura occidental sobre la de los demás pueblos. Sin embargo, 
Sepúlveda y Vitoria, partidarios además de la transmisibilidad 
de tal cultura y religión, jamás aspiran a un monopolio de 
superioridad por parte de los pueblos tradicionalmente 
de cultura cristiana, sino que, como cristianos que son, 
preconizan la igualdad de todos los hombres y pueblos, previa 
su conversión al cristianismo41.

41	 Sepúlveda, Las Casas y Vitoria difieren mucho entre sí, pero coinciden en 
tres cosas. Primera, su etnocentrismo eurocéntrico, inevitable en su tiempo y 
circunstancias y comprensible hoy; en todo el proceso histórico no ha habido 
colonización sin la existencia de un complejo de superioridad del colonizador 
sobre el colonizado; aún hoy, cuando tan ufanos nos sentimos con el reciente 
invento del relativismo cultural, seguimos viviendo nuestro etnocentrismo, 
aunque comprendamos que culturas diferentes a la nuestra no deben ser 
llamadas bárbaras, primitivas ni salvajes, sino simplemente “distintas”. 
Segundo factor en común es la legitimación, aunque solo sea en parte, del 
imperialismo y el compartir una actitud paternalista: incluso cuando llegan 
a proclamar la igualdad entre indios y españoles (Sepúlveda se guarda muy 
bien de hacerlo), admiten que estos tutelarán a aquellos, aunque solo sea 
para protegerlos y mejorarlos; justo es reconocer también que en esa actitud 
paternalista late a veces, en el caso específico de Las Casas, un sentimiento 
nuevo y en aquella época todavía no inventado por la civilización 
europea: la compasión. El tercer aspecto común a los tres doctrinarios 
es el condicionar la licitud del imperialismo a una serie de precisas 
restricciones de tipo jurídico, y sobre todo ético; restricciones lo bastante 
extensas y severas en el caso de Vitoria y de Las Casas como para asegurar 
que contienen los principios básicos de la doctrina del antiimperialismo 
moderno: la libertad de individuos y pueblos como punto esencial en Las 
Casas; en Vitoria, la existencia de naciones soberanas que deben relacionarse 
entre sí por medio de leyes y en paz, no por la fuerza y la violencia.” 
Guillermo Céspedes del Castillo, “América Hispánica (1492-1898)”, en 
Manuel Tuñón de Lara (Dir.), Historia de España. Tomo VI. Barcelona: 
Editorial Labor, S. A., 1988 (1ª edición, 7ª reimpresión), pp. 231.



74 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

Cuando un siglo más tarde, el ideólogo oficial de la Corte 
española, Solórzano Pereyra, en su magna obra Política indiana 
(lib. I, cap. XI, núm. 22) exponga este principio: “Aun cuando 
nuestros Reyes quisieran voluntariamente dexar las Indias, y 
abdicar de sí el derecho, o dominio, que tienen, y exercen en 
ellas, no lo pudieran hacer sin pecado”42, invocará en su apoyo 
el Tratado Comprobatorio de Las Casas y la relección De Indis 
de Vitoria.

Cuarta causa: favorecer la predicación del cristianismo

Esta cuarta causa justificativa –siempre según Sepúlveda– 
de la guerra contra los indios, brevemente expuesta es como 
sigue: los españoles mueven guerra en Indias para cumplir 
la obligación impuesta por el Papa Alejandro VI, quien 
exhortó a los Reyes Católicos de España “a que sometieran a 
estos bárbaros a su imperio y cuidasen de llevarlos a la fe de 
Cristo”, e impedir a los indios y a sus jefes que se opongan a tal 
predicación.

Ángel Losada subraya insistentemente que Sepúlveda 
no dice que deba hacerse la guerra para forzar a los indios a 
abrazar el cristianismo, sino para impedir que se opongan a tal 
predicación, que son cosas muy distintas:

Este deber puede cumplirse de dos maneras: una, solamente 
mediante las exhortaciones y la doctrina, y otra, acompañándolas 
de alguna fuerza y temor a las penas, no con el fin de obligarlos a 
creer, sino para suprimir los impedimentos que puedan oponerse a 
la predicación y propagación de la fe.

En este punto el cordobés es tajante y él mismo en su 
Apología se cuida de hacer la distinción:

El texto del Concilio de Toledo y el otro texto canónico según 
el cual nadie debe ser obligado a creer, se entienden clara y 
abiertamente en el sentido de que nadie, por violencia o por guerra 
o por amenazas, debe ser obligado a hacerse cristiano o a recibir el 

42	 Edición de Madrid, Imprenta Real, 1776, t. I, p. 48 b.



75Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

bautismo contra su voluntad. Y la razón es que tal violencia resulta 
inútil, pues nadie puede hacer fiel si se opone a ello su voluntad, la 
cual no puede forzarse. Por lo tanto, se debe utilizar la doctrina y la 
persuasión.

La predicación del Evangelio es para Sepúlveda un deber de 
humanidad; ahora bien, como un deber requiere medios para 
cumplirlo, si hay oposición para la predicación del Evangelio 
por parte de los indios, o su conversión implica recorrer un 
camino “con muchos peligros y trabajos”, no quedaría otro 
remedio más que el uso de las armas; luego éstas constituirían 
un medio legítimo para el cumplimiento de tal obligación:

Habiendo, pues, dos caminos que puedan llevar a la conversión 
de los bárbaros: uno difícil, largo y obstaculizado con muchos 
peligros y trabajos que consiste solamente en la admonición, 
doctrina y predicación, y otro fácil, breve, expedito y muy ventajoso 
para los bárbaros, que consiste en su sometimiento, no es de hombre 
prudente dudar cuál de estos caminos se deba seguir, sobre todo 
cuando tenemos el testimonio de San Agustín, quien nos dice 
expresamente que hay que marchar por el camino más expedito 
(... ): ‘Si son adoctrinados pero no aterrorizados, endurecidos por la 
antigüedad de su costumbre, se inclinarán demasiado lentamente 
a entrar por el camino de la salvación’. Claramente enseña con esto 
San Agustín que no sólo hay que actuar con la doctrina, sino que se 
debe emplear la fuerza saludable que protege el camino.

¿Qué opinaba Vitoria sobre esta razón? He aquí su 
pensamiento:

Conclusión cuarta: Si los bárbaros, ya sean sus jefes, ya el pueblo 
mismo, impidieran a los españoles anunciar libremente el Evangelio, 
pueden éstos, dando antes razón de ello a fin de evitar el escándalo, 
predicarles aun contra su voluntad y entregarse a la conversión de 
aquella gente, y, si fuere necesario, aceptar la guerra o declararla, 
hasta que den oportunidad y seguridad para predicar el Evangelio. 
Lo mismo se ha de decir si, permitiendo la predicación, impiden las 
conversiones, matando o castigando de cualquier otra manera a los 
ya convertidos a Cristo, o de otros modos atemorizando a los demás 
con amenazas.



76 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

Ello es claro, porque en esto hacen los bárbaros injuria a los 
cristianos, como se desprende de lo ya dicho; luego tienen ya éstos 
justa causa para declarar la guerra. En segundo lugar, porque 
también se impediría el bien de los bárbaros mismos, lo cual sus 
príncipes no pueden impedir en justicia. Luego en favor de los que 
son oprimidos y padecen injuria pueden mover guerra los españoles, 
máxime tratándose de un asunto de tanta importancia.

De esta conclusión también se desprende claramente y por los 
mismos motivos que si no se puede de otro modo atender al bien de 
la religión, es lícito a los españoles ocupar sus tierras y provincias, 
establecer nuevos señores y destituir a los antiguos, y hacer las demás 
cosas que por derecho de guerra son lícitas en toda guerra justa, 
guardando siempre moderación y justicia para que no se vaya más 
allá de lo que sea necesario. Que más bien se ceda del derecho propio 
que se invada lo que no es lícito, y siempre ordenándolo todo más 
al provecho y utilidad de los bárbaros que al propio interés. [...] Este 
pudo ser el segundo título legítimo por el cual los bárbaros pudieron 
venir a poder de los españoles. Pero siempre debe tenerse ante la vista 
lo que se acaba de decir, no sea que lo que de suyo es lícito pueda por 
alguna circunstancia convertirse en malo, porque el bien resulta de 
la integridad de las causas, mientras que el mal lo hace cualquier 
circunstancia, como enseñan Aristóteles y Dionisio.

Vemos cómo Vitoria, en la explicación de esta razón, pone un 
requisito previo: el aviso a los indios de que se les va a predicar 
el cristianismo; así, la guerra se justifica como violación 
por parte de éstos del derecho que los cristianos tienen de 
predicar por todo el mundo el Evangelio, y más especialmente, 
los españoles en Indias por el mandato de la Bula del Papa 
Alejandro VI.

La coincidencia entre Sepúlveda y Vitoria es evidente: Vitoria 
llega hasta a justificar la intervención armada en Indias por 
su célebre título del “ius communicationis”, esto es, el derecho 
natural al comercio pacífico sin trabas, que es consecuencia 
de la comunidad universal del género humano, y que puede 
imponerse por la fuerza si un país pretende impedirlo sin causa 
legítima. Vitoria distingue perfectamente el “orden interno de 
cada estado”, cuya finalidad es el bien común de los súbditos 



77Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

de dicho estado, del “bien universal” (bonum commune totius 
orbis), idea ésta con razón considerada como la más profunda y 
original de todo el pensamiento vitoriano: el “bonum commune 
totius orbis” limita la actividad y, por tanto, la soberanía de los 
estados sometiéndolos a un principio superior. Así lo expone 
de manera clarísima y magistral en su De potestate civili:

Siendo así que una república (Estado) es parte del universo 
y que una provincia cristiana es parte de toda la república, si la 
guerra fuese útil a una provincia o a una república en detrimento 
del universo (“orbis”) o de la cristiandad, yo pienso que por este solo 
hecho sería injusta.

No puede decirse con palabras más claras que todo derecho 
subjetivo de un miembro de la comunidad internacional deberá 
ceder ante un desorden mayor dentro de la comunidad. Por la 
misma argumentación, deduce que quien se opone al “Derecho 
natural de comercio pacífico” se opone al “bonum commune 
totius orbis” y ofrece causa de justa guerra contra él. “Mutatis 
mutandis” –dice el doctor Losada– éste venía a ser el cuarto 
argumento de Sepúlveda: la oposición grave a la predicación 
del cristianismo ofrece asimismo causa de justa guerra, pues 
aunque no se utilice el término de Vitoria, en el pensamiento 
de Ginés de Sepúlveda es un “bonum commune totius orbis”.

La oposición de Las Casas a este pronunciamiento es mucho 
más radical:

Aquí refutamos el cuarto argumento o razonamiento de 
Sepúlveda [Al margen, autógrafo: ‘Se responde al cuarto argumento 
o causa del Doctor Sepúlveda’]. Sepúlveda lo formula así: ‘Se puede 
hacer la guerra a los indios, para que se propague la religión 
cristiana, abriendo así las puertas a los predicadores del Evangelio’.

Verdaderamente, no salgo de mi asombro al pensar qué espíritu 
ha inspirado a un hombre como Sepúlveda, teólogo, ya anciano, y 
estilista eminente de las lenguas griega y latina, para difundir tales 
venenos por el mundo, con miras a que los extensísimos imperios 
indianos se conviertan en el botín de cruelísimos ladrones contra 
le ley de Cristo. Hasta ahora ha sido la desmedida ambición de la 
gente española la que perpetró aquellos crímenes, los cuales ninguna 



78 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

gente jamás, que recuerde la historia, por muy fiera que haya sido, 
perpetró.

Sepúlveda trata precisamente con todas sus fuerzas de 
ampliar estos crímenes, con lo que conseguirá que lo que 
queda de los pueblos de todo aquel mundo finalmente sea 
destruido, y Dios, justo y recto, indignado, derrame el furor de 
su ira contra la España entera, adelantándose a sus primeros 
designidos.

En resumen: por ningún concepto (“predicación del 
evangelio”, “ius communicationis”) puede hacerse la guerra a los 
indios que se opongan a ello:

Este es el caso de los indios, quienes mataron a 
algunos predicadores no precisamente por el hecho de 
ser predicadores, sino porque tanto aquéllos como todos 
sus territorios de las Indias fueron objeto por parte de los 
españoles de toda clase de malos tratos, tales que jamás se 
tuvo antes noticia de algo parecido, al ser desvastadas no 
sólo sus ciudades, sino también sus reinos y gradísimos 
territorios [...] Sobrepasa, pues, a todo estupor y tiene 
resabios de miserable ignorancia la afirmación de que 
los indios pueden ser perseguidos con la guerra, aunque 
matasen a doscientos mil predicadores y al propio 
Apóstol San Pablo y demás discípulos de Cristo que 
los evangelizasen. Una guerra tal sería propia de fiera 
barbarie y de una crueldad aún mayor que la de los 
escitas, y debería llamarse guerra diabólica más bien que 
cristiana; y los indios que hacen la guerra a los españoles, 
por hacerla deberían ser honrados con las más exquisitas 
alabanzas por los más prudentes filósofos.

5.4. Ponderación de los argumentos teológicos 
y filosóficos de Sepúlveda y Las Casas

No es de extrañar que los jueces, agotados y confundidos 
ante este gran conflicto, entraran en discusiones entre sí y 
no llegaran a una decisión definitiva. Las Casas consignó que 



79Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

“la decisión fue favorable a las opiniones del obispo, aunque 
para desgracia de los indios no fuesen bien ejecutadas las 
providencias del consejo”, y Sepúlveda escribió a un amigo 
que los jueces “creyeron lo justo y legal que los bárbaros del 
Nuevo Mundo fuesen sometidos al dominio de los cristianos, 
con la sola excepción de un teólogo.” El disidente era Domingo 
de Soto.

Los hechos ahora disponibles no apoyan ninguna de las dos 
afirmaciones. Los jueces se dispersaron después de la sesión 
final, y durante años el Consejo de Indias estuvo luchando 
para que dieran sus pareceres por escrito: a Cano, por ejemplo, 
se le pide que no parta para Trento sin dejar por escrito 
su informe sobre el tema, que debería enviar al Marqués 
de Mondéjar, Presidente del Consejo de Indias. Todavía en 
1557, transcurridos más de cinco años desde su vuelta del 
Concilio, se volvió a reclamar a Fray Melchor Cano su parecer, 
indicándole que todos los demás jueces habían presentado 
sus testimonios y que el suyo se necesitaba enseguida. Estos 
expedientes escritos nunca han salido a la luz, con la excepción 
de la opinión del Obispo Anaya Maldonado, que aprobaba la 
conquista a fin de difundir la fe y de detener los pecados de 
los indios contra la naturaleza, con la estipulación de que las 
expediciones fuesen financiadas por el rey y mandadas por 
capitanes “celosos por servir a Dios y al rey, que habrían de 
dar buen empleo a los indios con sus actuaciones.” Ningún 
otro parecer se ha encontrado, y parece que los jueces nunca 
tomaron una decisión colectiva.

¿Cuál fue entonces el verdadero resultado y el verdadero 
sentido de la gran disputa de Valladolid? Una consecuencia 
esperada fue que Sepúlveda se convirtió en el héroe de los 
conquistadores y demás españoles que “querían hacerles 
guerra a los indios”. El cabildo de la ciudad de México, la más 
rica y más importante de todas las Indias, reconoció agradecido 
lo que había hecho en su favor, y en prenda de su aprecio y 
“para animarle en el porvenir a que lo prosiga”, votó el 8 de 



80 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

febrero de 1554 “que se le envíen algunas cosas desta tierra 
de joyas y aforros hasta en valor de docientos de pesos.” No 
se sabe si estos donativos llegaron a poder de Sepúlveda, pero 
es significativo que los españoles de ultramar reconociesen la 
importancia del problema para estar dispuestos a recompensar 
la habilidad que Sepúlveda había demostrado en la defensa 
de su causa. Y se consideraba tan universalmente como el 
defensor más destacado de este punto de vista que el historiador 
contemporáneo suyo, Francisco López de Gómara, no se tomó 
el trabajo de justificar la conquista, sino que recomendó 
a sus lectores que consultaran a “Sepúlveda, cronista del 
Emperador, que la escribió en latin doctísimamente; y así 
quedará satisfecho del todo.”

Sin embargo, la doctrina de Sepúlveda no triunfó. Sus 
libros y sus diversas apologías no pudieron publicarse durante 
su vida. Hasta fines del siglo XVIII no aparecieron su Opera, 
y el libro que fue causa inmediata de la disputa de Valladolid 
no llegó a imprimirse hasta 1892. Además se prohibieron sus 
libros anteriores y se enviaron órdenes a las Indias para que 
se recogieran, a fin de impedir su circulación. Por el contrario, 
Las Casas pudo publicar en 1552 en Sevilla, al año siguiente de 
concluirse la disputa, toda una serie de tratados provocativos, 
con inclusión del Confesionario y del que daba su versión 
de la controversia con Sepúlveda, y de la notable Brevísima 
Relación de la Destrucción de las Indias, panfleto espeluznante 
lleno de adjetivos violentos contra los conquistadores. 
Sepúlveda se apresuró a replicar con una andanada titulada 
Proposiciones temerarias, escandalosas y heréticas que notó 
el doctor Sepúlveda en el libro de la Conquista de las Indias, 
que Fray Bartolomé de Las Casas, obispo que fue de Chiapa, 
hizo imprimir “sin licencia” en Sevilla, año de 1552. Pero de 
nada valió. Los tratados no se prohibieron. Las Casas continuó 
escribiendo y hablando como le pareció durante toda su vida, 
y hasta después de su muerte en 1566 sus libros circularon por 



81Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

todas partes, para exasperación de los conquistadores.

6. Conclusión

¿Tuvo la disputa entre Las Casas y Sepúlveda algún efecto 
positivo? Tal vez sería prudente iniciar las conclusiones 
insistiendo en que todavía hoy no se conocen todos los hechos. 
Cierto que las conquistas no se interrumpieron, porque en 
1566 el rey envió de nuevo órdenes permitiendo a sus virreyes 
en América dar licencias para nuevos descubrimientos, 
aunque encargándoles estrictamente que cuidaran de que se 
dieran a sus jefes todas las leyes e instrucciones necesarias. 
Tampoco se resolvió el problema de la “guerra justa en las 
Indias”, pues Las Casas continuó presentando memoriales al 
rey y al Consejo de Indias sobre el tema, y hasta trató de hacer 
que el Papa excomulgara y anatematizara a cualquiera que 
considerase justa la “guerra contra los infieles”. Es cierto que 
la conquista de las Filipinas de 1570 en adelante se hizo en 
forma relativamente pacífica porque el bando de Sepúlveda no 
había triunfado43, y es probable que la ley arquetipo de 1573 
sobre nuevos descubrimientos se redactase en términos tan 
generosos debido a la batalla que riñó Las Casas en Valladolid44.

43	 Interesante, como ya hemos dicho en páginas anteriores, el “corpus” 
documental que presenta Lewis Hanke en su libro Cuerpo de documentos 
del siglo XVI. Sobre los derechos de España en las Indias y las Filipinas. 
Descubiertos y anotados por Lewis Hanke. Compilador Agustín Miralles 
Carlo. México: Fondo de Cultura Económica, 1977, 1ª reimpresión.

44	 Creemos que el significado histórico de la disputa de Sepúlveda con Las Casas 
además de provocar una ruptura de los presupuestos ideológicos del Medioevo 
con los de la Modernidad, representó también la búsqueda de un orden político 
nuevo: detrás de la cuestión de la legitimidad de la Conquista de Indias se 
esconde la cuestión de la legitimidad de la naturaleza del régimen político. 
Como muy bien dice el jesuita Joblin, “la legitimidad de la conquista de las 
Indias [iba a plantear el problema] de la conciliación de los derechos de un 
individuo con las exigencias de un bien común, no solamente en una sociedad 
particular, sino a escala mundial.” Con ello, se mostró la necesidad de definir 
las ‘nuevas bases’ de la ciencia y de la práctica de la decisión política, y que en 
este momento histórico se concreta en no poder tomar para lo sucesivo como 
‘hipótesis directrices’ la superioridad de la Cristiandad sobre los otros pueblos. 



82 Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

En una época en que muchas personas dudaban de que los 
indios “fuesen hombres”, el obispo de Chiapas alzó su voz en 
favor de ellos, y no sólo ejerció todo “su santo celo de convertir 
almas a Jesucristo sacándolas del poder de las tinieblas 
paganas”, como decía un autor de la época de la reina Isabel, 
sino que exclamaba como lo había hecho Antón de Montesino 
cuarenta años antes en la isla Española: “¿No son estos indios 
hombres? ¿No tienen almas racionales? ¿No estáis obligados a 
amarlos como os amáis a vosotros mismos?”45

Cfr., J. Joblin, S. J., “Significado histórico de la disputa de Sepúlveda con 
Las Casas”, Actas del Congreso Internacional sobre el V Centenario del 
nacimiento del Dr. Juan Ginés de Sepúlveda, celebrado del 13 al 16 de Febrero 
de 1991 en Pozoblanco (Córdoba). Córdoba, 1993, pp. 237-249.

45	 Las palabras finales de la Apología del Padre Las Casas justifican nuestra 
afirmación: “Todo esto es lo que se me ha ocurrido decir, conforme el módulo 
de gracia que me ha sido concedida, en defensa de esta larga y santísima 
causa, tan ligada a la piedad cristiana [...] Para terminar, insto y amonesto 
por Jesucristo a mi hermano y colega en Cristo Sepúlveda y a los demás 
enemigos de los indios a que obedezcan a las palabras del Señor y presten 
oídos a las tradiciones de los Santos Padres y las reverencien y teman a Dios 
vengador de todas las perversas maquinaciones [...] Los indios son nuestros 
hermanos, por los cuales Cristo dio su vida. ¿Por qué los perseguimos sin que 
hayan merecido tal cosa, con inhumana crueldad? [...] Lo pasado, como lo 
que ha dejado de hacerse, no tiene remedio; atribúyase a nuestra debilidad 
siempre que se haga restitución de los bienes impíamente arrebatadas [...] 
Además, esté ausente de nosotros toda crueldad y aparato bélico más propio 
de los mahometanos que de los cristianos [...] Sean enviados a los indios 
pregoneros íntegros, cuyas costumbres sean espejo de Jesucristo y cuyas almas 
sean reflejo de las de Pedro y Pablo [...] Si esto se hace así, estoy convencido de 
que ellos abrazarán la doctrina evangélica, pues no son necios ni bárbaros, 
sino de innata sinceridad, sencillos, modestos, mansos y, finalmente, tales 
que estoy seguro de que no existe otra gente más dispuesta que ellos a 
abrazar el Evangelio, el cual, una vez por ellos recibido, es admirable con 
qué piedad, ardor, fe y caridad cumplen los preceptos de Cristo y veneran los 
sacramentos; pues son dóciles e ingeniosos, y en habilidad y dotes naturales 
superan a muchas gentes del mundo conocido, lo cual pondrá ante los 
ojos de todos la segunda parte de nuestra Apología, escrita en español, con 
numerosísimos argumentos, ejemplos y verdadera descripción de aquel 
mundo, para que finalmente callen los impiísimos salteadores que con 
virulentas detracciones y criminales mentiras infamaron a aquella gente, 
dócil, modesta, ingeniosa y la más sincera de todas. Gracias sean dadas a 



83Alfonso Maestre Sánchez

Todas las gentes del mundo son hombres
El gran debate entre Fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda 

Si la analizamos –dice Hanke– desde esta perspectiva, 
la disputa de Valladolid en 1550 y 1551 ha de interpretarse 
claramente no como una contienda personal entre un fraile y 
un erudito, ni como una violenta argumentación para aprobar 
o desaprobar la impresión de los tratados de Sepúlveda, sino 
como el testimonio apasionado de un hecho decisivo en la 
historia de la humanidad: por no haber triunfado las ideas de 
Juan Ginés de Sepúlveda se dio un paso más, penoso e inseguro 
todavía, en el camino de la justicia para “todas las razas en un 
mundo de múltiples razas”; por hablar con tanta vehemencia 
Fray Bartolomé de las Casas en Valladolid en favor de los 
indios americanos, su larga y complicada argumentación tuvo 
también otra utilidad: fortaleció a todos aquellos que en su 
tiempo, y en los siglos que siguieron, trabajaron con la creencia 
de que “todas las gentes del mundo son hombres”. No bestias, ni 
esclavos por naturaleza, no como niños con un entendimiento 
limitado o estático, sino hombres que son capaces de llegar a 
ser cristianos, que tienen pleno derecho a gozar de sus bienes, 
su libertad política y su dignidad humana, y que en su creencia 
deberían ser incorporados a la civilización española y cristiana 
en vez de ser esclavizados o destruidos46.

Dios.” Cfr., Apología de Juan Ginés de Sepúlveda contra Fray Bartolomé de 
las Casas y de Fray Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepúlveda. 
Traducción, con introducción, notas e índices, hecha por Angel Losada. 
Madrid: Editora Nacional, 1975. Cfr., #252 v.# y #253# del original [p.393 
de la traducción].

46	 Cfr., Lewis Hanke, La Humanidad es Una. Estudio acerca de la querella 
que sobre la capacidad intelectual y religiosa de los indígenas americanos 
sostuvieron en 1550 Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda. 
Traducción [del original inglés] por Jorge Avendaño-Inestrilla y Margarita 
Sepúlveda de Baranda. México: Fondo de Cultura Económica, 1985.



"No mantengo el que los bárbaros deban ser reducidos a la "No mantengo el que los bárbaros deban ser reducidos a la 
esclavitud, sino solamente que deban ser sometidos a nuestro esclavitud, sino solamente que deban ser sometidos a nuestro 

mandato… Así, primeramente debemos arrancarles sus mandato… Así, primeramente debemos arrancarles sus 
costumbres paganas y después, con afabilidad, impulsarlos costumbres paganas y después, con afabilidad, impulsarlos 

a que adopten el Derecho natural y, con esta magnífica a que adopten el Derecho natural y, con esta magnífica 
preparación para aceptar la doctrina de Cristo, atraerlos con preparación para aceptar la doctrina de Cristo, atraerlos con 
mansedumbre apostólica y palabras de caridad a la religión mansedumbre apostólica y palabras de caridad a la religión 

cristiana.. "cristiana.. "

Bartolomé de las Casas. Bartolomé de las Casas. 

Debate Valladolid 1550Debate Valladolid 1550

Imagen: Sergio GuriérrezImagen: Sergio Guriérrez



(Re)pensar el Derecho y la 
noción del sujeto indio(a) desde 

una mirada descolonial1

Por K. Ochoa Muñoz

Resumen

En el presente trabajo se hace un recorrido por los 
postulados teológicos del fraile dominico Francisco de 
Vitoria, considerado padre del Derecho internacional, 

quien formula las bases jurídicas de la empresa colonialista 
Europea y de lo que -en adelante sería el derecho moderno. 
El objetivo es reconocer los elementos constitutivos del orden 
legal que da sustento a la concepción que sobre las poblaciones 
amerindias se construye a partir del siglo XVI, y que encuentra 
un continuum en las concepciones del derecho moderno.

Abstract

This paper runs through the theological tenets of the 
Dominican friar Francisco de Vitoria, considered the father of 
international law , who makes the legal bases of the European 
colonialist enterprise and what would be done -in belowmodern 
law. The aim is to recognize the constituent elements of legal 
order that gives support to the conception of Amerindian 
populations constructed from the sixteenth century, which is 
a continuum in the conceptions of modern law.

Palabras clave

sujeto amerindio(a), Derecho de gentes, ley natural, ley civil, 
humanidad-deshumanización

Keywords

Amerindian subject, law of nations, natural law, civil law, 
humanity-dehumanization

1	 Tomado de Revista Internacional de Comunicación y Desarrollo (RICD). 
https://agora.edu.es/servlet/revista?codigo=22971. 



86 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

1. INTRODUCCIÓN

U no de los eventos que trastocó profundamente la 
historia del pensamiento moderno en occidente fue 
el mal nombrado “descubrimiento de América”, ya 

que ante la inminente invasión sobre los “nuevos” territorios 
se volvió necesaria una argumentación –con bases teológicas 
y legales- que justificara el sometimiento de los pueblos 
originarios de América; lo anterior promovió importantes 
debates entre los más ilustres pensadores del “viejo mundo”.

De tal suerte que de forma paralela a las exploraciones y 
la conquista de los territorios americanos se fue perfilando 
una particular noción sobre el “sujeto” amerindio/a que logra 
articularse con la visión colonial y hegemónica sobre la cosa 
pública, lo cual, sin duda, está marcado por los supuestos de 
desigualdad subyacente no sólo en la tradición escolástica sino 
también en la filosofía clásica, y sobre todo por los intereses 
estratégicos de las potencias colonizadoras.

La razón por la cual resulta tan relevante la recuperación 
crítica del debate sobre la cuestión indiana se debe a que 
representa el punto de partida para la formulación de los 
principios que le dan sentido a la concepción del mundo 
moderno, además de encarnar los fundamentos ideológicos 
sobre el cual se organiza la desigualdad y subordinación en 
América, condición que, históricamente, ha impedido a los/
as indios/as incursionar como sujetos colectivos con plenos 
derechos en el ámbito político.

Con las controversias sobre la conquista de América “se da 
inicio a la ‘masiva formación discursiva” de construcción de 
Europa/ Occidente y lo otro, del europeo y del indio, desde el 
privilegiado lugar de enunciación asociado al poder imperial” 
(Lander, 1993, p. 16). Sin duda, el debate que llevó a una 
particular concepción sobre lo indio encierra una diversidad de 
posturas entre los pensadores de la época. Sin embargo, pese a 
las diferentes posiciones y percepciones, en dicha controversia 



87K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

prevaleció una visión donde el otro, o sea el/la indio/a, “se veía 
reducido al estado de objeto” (Todorov, 1989, p. 142).

Parece ocioso reproducir la polémica que hace casi cinco 
siglos marcó el rumbo de los pueblos nuestroamericanos, pero 
las implicaciones que tuvo, y sigue teniendo, en lo referente a 
la comprensión de lo indio, es por de más relevantes. Por ello, 
nos parece importante hacer esta revisión analítica sobre el 
tema con el fin de comprender las percepciones, las gramáticas 
políticas y las relaciones jerárquicas que se establecen al 
momento de abordar el problema indiano y femenino, pues sin 
duda constituye una línea explicativa que encuentra vigencia 
en los procesos que llevaron a la constitución del moderno 
sistema mundo, los Estados nación en América Latina y, con 
la sucesión del tiempo, la actual lucha por el reconocimiento 
de los derechos políticos y culturales de los pueblos indios de 
México y el continente.

Así pues, en este texto se intentará exponer a uno de los 
teólogos que formula las bases de la empresa colonialista 
europea y, por tanto, del derecho moderno, me refiero a Fray 
Francisco de Vitoria. Dicha revisión tiene como fin reconocer 
los elementos constitutivos del orden legal moderno que da 
sustento a la concepción que sobre las poblaciones amerindias 
se construye desde el siglo XVI, y encuentran un continuum en 
las concepciones más actuales de los Derechos humanos.

2. Los postulados de Fray Francisco De Vitoria

La obra de Fray Francisco de Vitoria (1483  1546) es en 
suma relevante, ya que desde una postura muy original logra 
formular la idea de una comunidad universal capaz de reunir 
a pueblos de diferentes culturas y creencias, y a partir de allí 
posicionarse frente al problema indiano. Es de todos conocido 
que en “su Relectio de Indis, [Vitoria] desarrolló teoremas 
esencialmente tomistas sobre los derechos naturales para 
establecer los cimientos doctrinales del derecho internacional” 
(Brading, 2003, p. 23). Recordemos que en el siglo XVI el mito 



88 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

de que los indios americanos vivían en estado de naturaleza 
reanimó los debates respecto a la Ius Naturale y la relación de 
ésta con el ámbito político o civil, así como el significado de 
la civilidad y la barbarie, por ello no resulta extraño que Fray 
Francisco de Vitoria posicionara en su obra temas relacionados 
al dominio, la soberanía y el Estado para tratar el problema 
indiano.

Si bien Francisco de Vitoria “no pudo, obviamente, haber 
conocido, ni en manuscrito siquiera, el libro de Sepúlveda, da 
cuenta del argumento por ser algo conocidísimo desde la Edad 
Media y sobre todo en el Renacimiento” (Gómez Robledo, 2000, 
p. LIII). De inicio es pertinente situar sus contribuciones en el 
marco de los acontecimientos derivados del mal nombrado 
“descubrimiento de América”, ya que los europeos, hasta antes 
de que Colón arribara a estas tierras, no imaginaron que pudiera 
existir una comunidad universal. Es con el “descubrimiento” 
de los pueblos americanos

…(que) nace la posibilidad de una sociedad internacional con 
caracteres ecuménicos, y de esta posibilidad se hace cargo Vitoria en 
su concepción del totus orbis… Y por eso decimos que América está 
detrás –como estímulo o inspiración de esta idea de la comunidad 
universal y del derecho que le es propio (Gómez Robledo, 2000, p. 
XLVI).

Francisco de Vitoria se gana el título de Padre del derecho 
internacional -cuya actualidad es absolutamente reconocida 
en las sociedades contemporáneas2- debido al tratamiento 
que hace al tema de Derecho de Gentes en su vínculo con la 
jurisprudencia universal. Y es que para el fraile dominico el 
derecho de gentes “no sólo tiene fuerza por el pacto y convenio 
de los hombres, sino que contiene verdadera fuerza de ley” en 
todo el orbe, porque “tiene el poder de dar leyes justas y a todos 
convenientes”. De tal suerte que los que violan estos preceptos, 

2	 Véase Gómez Robledo, Antonio (2000). Introducción. En Francisco de 
Vitoria. Reelecciones del Estado, de los indios y del derecho de la guerra (pp. 
IX-XC). México: Porrúa.



89K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

“sea de paz, sea de guerra, particularmente en asuntos tan 
graves como la inviolabilidad de los embajadores”, pecan 
mortalmente. Además, para nuestro autor, ninguna nación 
puede eximirse de este derecho y sus respectivas obligaciones 
porque está dictada por la autoridad mundial (de todo orbe), 
que en sus planteamientos aparece, en cierta forma, como 
una República global, es decir, como un sujeto de derecho 
internacional (Gómez Robledo, 2000, p. XLIV).

Para comprender lo expuesto por el teólogo dominico es 
de vital importancia reconocer que entre sus preocupaciones 
está la necesidad de explicar: primero, la forma como se 
establece el Poder civil en el momento mismo en que se 
comienza a configurar la comunidad universal; y segundo, el 
tipo de facultades, derechos y obligaciones que tienen quienes 
sustentan el uso de la razón en ese nuevo orden global/colonial. 
Y es en esta última línea de reflexión donde aborda el problema 
de “la salvación del gentil nacido y crecido en la barbarie 
-infans nutritus in sylvis- o que… pasa su vida sin haber sido 
predicada la fe cristina”, es decir, de los indios americanos y los 
pueblos bárbaros (Gómez Robledo, 2000, p. XXXV).

En la Reelección del poder civil, Fray Francisco de Vitoria 
plantea diversos argumentos respecto a las causas materiales 
que le dan sentido de existencia a la República (como el deber 
de resguardar la paz y la justicia entre los miembros asociados 
a un Estado), asimismo establece que el poder público es la 
facultad o autoridad para gobernar la República civil, y que 
la prosecución del bien común es el fin último de la sociedad 
política, a decir, del Estado3. Al respecto Gómez Robledo, quien 
introduce -en la edición mexicana de Porrúa- las Relecciones 
del Estado, de los Indios y del derecho de la guerra, menciona 
que:

Bien común llamaban ellos a lo que hoy denominamos, con 
expresión perfectamente sinónima, el bien público, y que no es la 
suma de los bienes particulares, sino la condición o el conjunto 

3	 Ibid., p. XLI.



90 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

de condiciones que hacen posible el goce de aquellos bienes, como, 
principalmente, la seguridad en el interior y en el exterior y la 
administración de la justicia. (Pero) a estos requerimientos no 
pueden satisfacer cumplidamente las sociedades menores, como 
la familia y otras aún, pero siempre perfectas y limitadas, sino 
únicamente la sociedad que puede en todo bastarse a sí misma, la 
sociedad perfecta, como se decía entonces, es decir, el Estado (Gómez 
Robledo, 2000, p. XL).

Ahora bien, todo lo que Francisco de Vitoria desarrolla sobre 
la República y las sociedades políticas es aplicable a los pueblos 
paganos. “No se puede poner en duda -dice Vitoria- que entre 
los paganos haya legítimos príncipes y señores” (De Vitoria, 
citado por Gómez Robledo, 2000, p. XLII), pues siguiendo a 
Santo Tomás de Aquino, ni el pecado original, ni los pecados 
humanos o personales, como la infidelidad, pueden “privar 
al hombre de nada de lo que le compete por naturaleza…”Por 
tanto, “el derecho divino… no cancela el derecho humano, que 
procede de la razón natural” (Gómez Robledo, 2000, p. L).

Es claro que por la influencia tomista en el pensamiento 
vitoriano la condición de fidelidad e infidelidad corresponde 
al derecho divino que no puede sustituir al derecho humano. 
En este sentido, para el jurista y catedrático de Salamanca no 
sólo hay una clara distinción entre derecho divino, natural y 
civil, sino que existe plena autonomía entre estas esferas y sus 
respectivas competencias.4

Visto con este telón de fondo, el interés de Fray Francisco de 
Vitoria no se ubica precisamente en explicar la condición de 
naturaleza de los pueblos bárbaros o infieles -que para algunos 
pensadores de la época, como Sepúlveda, son de espíritu 
“naturalmente” servil-, sino en reflexionar sobre cuestiones 
tales como el dominium et praelatio5 en la república.

Y entonces ¿desde dónde aborda el problema indiano 

4	 Ibid., p. LII.
5	 En español: dominio y soberanía.



91K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

nuestro autor? Es preciso decir que Vitoria, en su Relectio 
de Indis, no pretende hacer una defensa del indio como ser 
humano, sino afrontar el problema de la legitimidad, o no, 
de la conquista española sobre los territorios americanos, 
por lo que de inicio se pregunta si los amerindios, antes de la 
invasión española, eran dueños de sus bienes y territorios, ello 
con el objeto de enunciar las circunstancia precisas en las que 
la ocupación peninsular tiene validez jurídica.

La respuesta a su pregunta es categóricamente afirmativa6, 
y es que -como dice el fraile dominico- si un niño puede tener 
dominio sobre sus bienes antes del uso de la razón, en tanto 
que tienen una personalidad propia e inalienable, entonces 
los nativos de las Indias americanas, por muy agrestes que 
parezcan, pueden ser verdaderos dueños y señores de sus 
tierras y propiedades. Prueba de ello es que los indios no 
tuvieron ningún obstáculo para que, antes de la llegada de los 
españoles, estuvieran “pública y privadamente, en pacífica 
posesión de las cosas” (De Vitoria, 2000, p. 28). Por tanto, según 
Francisco de Vitoria, los indios:

…deben ser tenidos por verdaderos señores, y no se les puede 
despojar de su posesión en tales circunstancias… Y, por tanto (…), 
debe notarse que si los bárbaros no tuvieran dominio, no parece que 
pudiera alegarse otra causa sino porque son pecadores, porque son 
infieles o porque son amentes o idiotas (De Vitoria, 2000, p. 28. El 
subrayado no es del autor).

Pero frente a la sentencia que dicta para los bárbaros el 
no dominio sobre su pertenencias, dado que en su calidad 
de infieles estaban en pecado mortal, el teólogo de la orden 
dominicana “establece la siguiente proposición: el pecado 
mortal no impide el dominio civil y dominio verdadero” (De 
Vitoria, 2000, p. 29). De esta forma queda abierta la posibilidad 
de que los indios puedan ser reconocidos con capacidad de 
acción y dominio sobre sus posesiones; o sea, que:

6	 Véase: Gómez Robledo, Antonio, op. cit, p. LII.



92 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

(el) paganismo… de los indios no invalida de modo alguno sus 
derechos naturales al auto gobierno, la propiedad y la libertad. Por 
bárbaros que parezcan, son hombres y gozan de los derechos de 
todas las sociedades humanas (Brading, 2003, p. 54).

En vista de lo anterior, las voces que se oponen a reconocer 
el dominio que los amerindios tienen sobre su persona, 
sus bienes y sus territorios -a razón de su pecaminosidad, 
bestialidad o demencia-, quedan plenamente desautorizadas, 
ya que como Vitoria lo prueba en los alegatos que hace junto a 
Cayetano, San Agustín, Santo Tomás de Aquino y otros doctos 
en el tema, “la potestad espiritual no se pierde por el pecado 
mortal; luego ni la civil, que mucho menos parece se funde en 
la gracia que la espiritual” (De Vitoria, 2000, p. 30).

De hecho, Fray Francisco de Vitoria manifiesta que: la 
infidelidad no es, ni debe ser, impedimento para reconocer 
a los paganos como verdaderos señores con dominio de sus 
propiedades o bienes, pues por derecho natural los hombres 
son libres salvo por dos excepciones: la de dominio paterno y 
marital.

Así, desde una sensible elocuencia crítica, Vitoria observa 
que el problema indiano no puede remitirse a cuestiones de 
derecho natural sino a la de protestad civil7, aun cuando los más 
reconocidos argumentos que en su época se esgrimieron para 
legitimar el derecho de conquista sobre los indios encontraran 
sustento en la interpretación de la tesis aristotélica que postula, 
por cuestión de Natura, para unos (los indios) la condición de 
esclavitud y para otros (los españoles) la de mando.

7	 Vale aclarar que para que para Francisco de Vitoria “La noción de derecho 
natural es del todo solidaria de la noción de Dios (simul stabunt, simul 
cadunt, según el viejo adagio), y con sólo que esto se tuviera presente podría 
dirimirse (por un “sí” o por un “no” evidentemente metajurídicos) la eterna 
controversia sobre el derecho natural. Su existencia o inexistencia está en 
función, evidentemente, de la existencia o inexistencia del Ser supremo que… 
ha tenido forzosamente que dar una ley de comportamiento a sus criaturas; 
una ley que, en el caso de la criatura racional, del hombre, se hace parte 
presente en su conciencia y es de ejecución voluntaria.” (Gómez Robledo, 
2000, p. XXXVII).



93K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Si bien, la cualidad natural de siervos que se asigna a los 
nativos americanos se justifica –como se mencionó con 
Sepúlveda porque no se les reconoce la suficiente razón para 
regirse y auto representarse a sí mismos, también es cierto que 
para el teólogo salamantino existe cierta racionalidad entre los 
indios de América, en tanto que éstos, “a su manera”, ejercen 
el uso de la razón para establecer un orden “a sus cosas”. Al 
respecto el teólogo dominico dice:

Tienen, en efecto, ciudades que requieren orden, y tienen 
instituidos matrimonios, magistrados, señores, leyes, artesanos, 
mercados, todo lo cual requiere el uso de razón. Además tienen 
también una especie de religión, y no yerran tampoco en las cosas 
que para los demás son evidentes, lo que es un indicio de su uso de 
razón… (De Vitoria, 2000, p. 35).

Aunque Francisco de Vitoria hace una elocuente defensa 
de la “peculiar” racionalidad de los indios, también plantea 
-en apoyo a las tesis aristotélicas-, que la servidumbre civil y 
legítima que el filósofo griego postula en la Política:

…no hace a nadie siervo por naturaleza. Ni tampoco quiere decir 
(con esto el Filósofo griego) que sea lícito ocupar sus propiedades, 
reducir a esclavitud y llevar a mercado a los que Natura hizo bastante 
cortos y faltos de ingenio. Lo que quiere enseñar (Aristóteles) es que 
hay en ellos una necesidad natural de ser regidos y gobernados por 
otros, siéndoles muy provechoso el estar a otros sometidos, como los 
hijos necesitan estar sometidos a los padres y la mujer al marido. 
Y que ésta sea la intención del filósofo es claro; porque del mismo 
modo dice que hay algunos que por naturaleza son señores, a saber, 
los que abundan en capacidad intelectual. Cierto es, sin embargo, 
que no entiende aquí que estos tales puedan, a título de más 
sabios, abrogarse el mando de los otros, sino que han recibido de la 
naturaleza facultades para mandar y gobernar… (De Vitoria, 2000, 
p. 36. El subrayado no es del autor).

En este sentido, la subordinación que Aristóteles atribuye a 
los faltos de ingenio y razón (en este caso aplicado a los indios), 
no debe, ni puede ser más que una servidumbre de carácter 
civil que abre la posibilidad de que estos sean gobernados 



94 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

por otros: los de mayor ingenio y virtuosidad (es decir, los 
españoles)8. Pero lo anterior no significa, de ninguna manera, 
que se les pueda tomar en esclavitud forzada y a sus bienes en 
dominio. Por el contrario, lo que Vitoria señala es que “aun en el 
supuesto de que estos bárbaros sean tan ineptos y romos como 
se dice, no por eso debe negárseles el tener verdadero dominio, 
ni tenérseles en el número de los siervos civiles”, pues -asegura 
nuestro autor- “el que nos parezcan tan idiotas (…) proviene en 
su mayor parte de la mala y bárbara educación, pues tampoco 
entre nosotros escasean rústico poco desemejantes de lo 
animales” (De Vitoria, 2000, p. 36).

Pero Vitoria no niega que de los preceptos aristotélicos 
pueda proceder algún derecho que permita legítimamente 
someter a los indios. Es decir, para el teólogo salamantino es 
posible que los indios puedan ser gobernados por los españoles 
sin que los primeros pierdan la posesión de sus bienes y 
territorios (como con el tutelaje que los adultos tienen sobre 
los niños o los maridos sobre las mujeres)9. De hecho, en sus 
argumentos transfiere del orden natural derechos que se rigen 
por la Ley humana o civil; de tal suerte que, los derechos de 
tutela que por vía familiar10 detentan los padres y esposos (en 
calidad de varones), les permiten también en el orden civil11 
obtener derechos de mando sobre los niños y las mujeres. Este 
derecho se equipará al que tienen los más aptos para gobernar 

8	 Véase De Vitoria, Francisco (2000). Relecciones del Estado, de los indios y del 
derecho de la guerra. México: Porrúa. pp. 22-36.

9	 Pero, para ello, deben estar claramente definidas las circunstancias en 
las que esto sea legítimo, por lo que en su obra se encarga de enunciar los 
motivos que tienen españoles para declararles una guerra justa o legal a los 
indios.

10	  Según Fray Francisco de Vitoria, este derecho de mando “…del padre respecto 
de los hijos y la del hombre respecto de su mujer, (…) es natural” (Vitoria, 
2000, p. 39).

11	 La ley civil “aunque es cierto que deriva de la naturaleza (y puede, por 
tanto, llamársele natural, como Santo Tomas lo hace…), no obstante, no está 
constituida por la naturaleza, sino por la ley” humana (De Vitoria, 2000, p. 
39).



95K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

a los “ineptos” o “brutos”, a decir, los indios y los bárbaros. Así 
lo señala Antonio Gómez Robledo:

Vitoria nos da una interpretación ciertamente colonialista 
(esto era imposible eludirlo), pero templada y humanitaria, del 
pensamiento del Filósofo (griego). (En la interpretación vitoriana, 
Aristóteles) No quiso decir… que los pueblos bárbaros o de cultura 
inferior puedan ser reducidos a esclavitud o privados de sus 
propiedades por los pueblos superiores, sino simplemente que los 
primeros deben ser regidos y gobernados por los segundos, como el 
hijo por el padre o la mujer por el marido. Y ya en esta exegética, 
no sólo no rechaza Vitoria el pensamiento de Aristóteles (ningún 
tomista se atrevió jamás a tanto, fuera de Bartolomé de las Casas), 
sino que concede desde este momento que de ahí podría nacer, en 
los españoles, algún derecho para someter a los indios: posset oriri 
aliquod ius adsubiiciendum eos (Gómez Robledo, 2000, p. LIIILIV).

Queda claro que en el pensamiento vitoriano, lo dicho por 
Aristóteles se encuentra estrechamente vinculado al orden 
civil que debe regir a todos los hombres del planeta, por ello, 
rechaza la idea de reducir al indio a condiciones de esclavitud 
forzada; sin embargo, también reconoce que:

Esos bárbaros, aunque, como se ha dicho, no sean todos faltos 
de juicio, distan, sin embargo, muy poco de los amentes, por lo que 
parece que no son aptos para formar o administrar una república 
legítima dentro de los términos humanos y civiles. Por lo cual no 
tienen una legislación conveniente, ni magistrados, y ni siquiera 
son suficientemente capaces para gobernar la familia. Por eso 
carecen también de ciencia y artes, no son liberales, sino también 
mecánicas, y de cuidada agricultura, de trabajadores y de otras 
muchas cosas provechosas y hasta necesarias para los usos de la 
vida humana (De Vitoria, 2000, p. 7071).

Para nuestro autor, el problema radica en la incapacidad de 
los indios para autogobernarse, ya que “su ‘rudeza’ es ‘mayor 
que la de los niños y amentes de otras naciones’. Así que es lícito 
en su país intervenir para ejercer lo que equivale a un derecho 
de tutela” (Todorov, 1989, p. 161), y bien harían en entregar se al 
gobierno de los más “aptos” y ceder la administración de sus 
pueblos y territorios a la Corona española.



96 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

Ahora bien, de los argumentos expuestos por el teólogo 
dominico se pueden inferir algunos presupuestos básicos. 
Primero, en la obra de Francisco de Vitoria se establecen, 
claramente, dos ámbitos de acción separados y autónomos: el 
público y el privado, siendo la Ley natural la que determina 
los códigos de organización del ámbito doméstico (donde, 
por ejemplo, los esposos varones y los padres adultos tienen 
derecho de tutela sobre los hijos menores y las esposas 
mujeres)12, y la Ley civil (proveniente de la ley natural) que 
norma a las sociedades públicas en la comunidad universal 
(donde los españoles tienen derecho de mando y gobierno 
sobre los indios, tutela que se equipara a la que por naturaleza 
detentan los padres y esposos sobre los niños y las mujeres, 
respectivamente). En contraposición a la esfera privada, el 
ámbito público o civil adquiere un significado universal que 
encierra los fundamentos naturales para el ordenamiento de 
la vida pública de todo el orbe.

Segundo, los postulados de Vitoria establecen un principio 
de desigualdad/subordinación entre los españoles (superiores) 
y los indios  (inferiores), con la salvedad de que ahora esta 
distribución inequitativa tiene un carácter civil, que si bien 
proviene de la ley de naturaleza en realidad está impresa en el 
marco de la ley humana.

Tercero, encontramos en los manuscritos de Vitoria la tesis 
que equipara a los indios con las mujeres y los niños, quedando 
circunscritos a la calidad de menores feminizados que 
requieren de la tutela civil de los mejores en ingenio, a decir, 
de los europeos. En este sentido, el derecho paterno y marital 
se convierte en un derecho de carácter político asociado a las 
capacidades para la administración de una república.

Cuarto, el indio es reconocido por nuestro autor como un 

12	 No olvidemos que, en los alegatos de Vitoria, estos preceptos naturales se 
convierten en ordenanzas humanas al transferirse al ámbito civil como 
derechos de tutela a los varones de mayor capacidad intelectual sobre los 
faltos de raciocinio (o sea, mujeres, niños e indios).



97K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

“sujeto incompleto”, pues aun que tiene dominio sobre sus 
bienes y persona, civilmente carece (como las mujeres y los 
niños) de la capacidad que tienen los “superiores en ingenio” 
para el autogobierno y la administración de la república. De 
tal suerte que, en el pensamiento vitoriano, la humanidad del 
amerindio es, al mismo tiempo, afirmada y negada. Afirmada 
en el sentido de que se le reconoce como un “sujeto productor 
de objetos13” (y hasta consumidor de mercancías); y negada en 
tanto que no poseen las facultades necesarias para ostentar la 
capacidad de mando civil y autodeterminación.

Quinto, aun cuando al padre Vitoria se ha considerado un 
defensor de los amerindios -al mismo nivel de fray Bartolomé 
de Las Casas14-, su discurso no deja de ser profundamente 

13	 La noción de “sujeto-productor-de objetos” es retomada de Tzvetan Todorov, 
en el libro La conquista de América. El problema del otro, donde hace 
referencia al “sujeto intermedio” para sustentar la eficacia del colonialismo 
frente al esclavismo. A continuación reproducimos parte de sus argumentos: 
“Si en vez de tomar al otro como objeto, se le considerara como un sujeto 
capaz de producir objetos que uno poseerá, se añadiría un eslabón a la 
cadena –un sujeto intermedio- y, al mismo tiempo, se multiplicaría al 
infinito el número de objetos poseídos. De esta transformación vienen dos 
preocupaciones adicionales. La primera es que hay que mantener al sujeto 
‘intermedio’ precisamente en ese papel de sujeto-productor-de-objetos 
e impedir que llegue a ser como nosotros: la gallina de los huevos de oro 
pierde todo su interés si ella misma consume sus productos. El ejército, o la 
policía, se ocupará de eso. La segunda preocupación se traduce de la manera 
siguiente: el sujeto será más productivo cuanto mejor cuidado este.

14	 Para Marcel Bataillon en la Apología de Fray Bartolomé de Las Casas queda 
claro que “más que un desacuerdo doctrinal con Vitoria o una divergencia 
de apreciación doctrinal respecto al mismo sobre las violaciones del derecho 
de gentes por parte de los conquistadores, (Las Casas) traduce un profundo 
malestar ante el método de selección de títulos de guerra practicado por el 
gran profesor, a quien sin embargo manifiesta Las Casas toda su deferencia. 
Fray Bartolomé… sigue fácilmente la discusión de los títulos ‘legítimos’ que 
Vitoria empieza por destruir, sin miramientos hacia los supuestos derechos 
del emperador y del papa, pero cuando aborda la cuestión de los títulos que 
Vitoria reconoce como ‘legítimos’ se decepciona al ver que se fundan sobre 
hechos hipotéticos que, de ser ciertos (los españoles llegan pacíficamente 
para comerciar y son recibidos belicosamente por los indígenas), podrían 



98 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

colonialista. Si se hace un examen minucioso del pensamiento 
vitoriano podemos concluir que, aunque menos evidente, 
sus posturas son tan etnocéntricas como las de Juan Ginés 
de Sepúlveda y otros autores de la época, pues, como señala 
Todorov:

¿Quién decide una vez más qué es barbarie o salvajismo, y qué 
es civilización? Sólo una de las dos partes que se enfrentan, entre 
las cuales (…) no subsiste ninguna igualdad ni reciprocidad… (Por lo 
que,) queda claro que su papel (el de Vitoria) es otro: al amparo de un 
derecho internacional fundado en la reciprocidad, proporciona en 
realidad una base legal para las guerras de colonización, que hasta 
entonces no la tenían [por lo menos no tenía una justificación que 
pudiera resistir a un examen más o menos serio]  (Todorov, 1989, p. 
161).

Por ello es que, siendo el “padre de la Modernidad jurídica 
en la cuestión de la expansión europea en Ultramar, es decir, 
en la justificación del mundo colonial del World System, a 
Fray Francisco de Vitoria debe juzgársele, “desde esta nueva 
perspectiva, como el fundador del ius gentuim europeum…” 
(Dussel, 2007, pp. 207208).

No se puede ocultar que, frente a tantos argumentos que 
desmeritan la esclavitud de los indios, Vitoria formula otros más 
que justifican la conquista de América y el sometimiento “civil” 
de los nativos desde un particular punto de vista eurocéntrico 
y mercantil. Por ejemplo, en: De los títulos legítimos por los 
cuales pudieran venir los bárbaros a poder de los españoles15, 
el teólogo dominico plantea que los indios están obligados a 
cumplir y respetar las ordenanzas derivadas del derecho de 
gentes, en tanto que tienen un carácter universal16. Pero ese 

justificar una guerra defensiva. Vitoria no lo dice como lo gritaría Las Casas 
que estas hipótesis son irreales y que no pueden considerarse realizadas más 
que por los conquistadores o por un Sepulveda” (Bataillon, 1976, p. 22).

15	 Véase De Vitoria, Francisco op. cit., De los títulos legítimos por los cuales 
pudieran venir los bárbaros a poder de los españoles, pp. 59-72.

16	 “Y ciertamente –para Vitoria– muchas cosas parecen proceder el 



99K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

principio de universalidad quién lo establece si no los propios 
españoles, convirtiéndose no sólo en juez sino en parte. De 
hecho, en dichos títulos encontramos las siguientes facultades 
(o derechos) que sólo son atribuibles a los peninsulares en 
América:

1) Los españoles tienen derecho a transitar libremente 
sobre el territorio Americano y establecerse o permanecer 
en él siempre que no dañen a los naturales de estas tierras17; 
y éstos últimos no pueden prohibírselos de modo alguno, 
pues “en todas las naciones tienen como inhumano el tratar y 
recibir mal a los huéspedes y peregrinos sin motivo alguno…” 
(De Vitoria, 2000, p. 60). Bajo este precepto, los “bárbaros” no 
pueden hacerles guerra justa a los españoles mientras éstos 
últimos no les hagan daño. Y tampoco pueden expulsarlos de 
sus territorios, dado el supuesto de hospitalidad dictado para 
todas las naciones.

2) Los españoles pueden comerciar sus productos con los 
indios y extraer el oro, la plata y otras cosas que abundan en 
sus tierras,18 “y ni sus príncipes pueden impedir a sus súbditos 
que comercien con los españoles, ni por el contrario, los 

derecho de gentes, el cual, por derivarse suficientemente 
del derecho natural tiene manifiesta fuerza para dar 
derecho y obligar. Y dado que no siempre se derive del 
derecho natural, parece que basta el consentimiento de 
la mayor parte del orbe, sobre todo si es a favor del bien 
común” (Vitoria, 2000, p. 63).

17	 Para Vitoria “la naturaleza establece cierto parentesco entre los hombres”, 
por lo que es contra natura que se impongan barreras infranqueables entre 
ellos, “pues no es el lobo del hombre para otros hombres, como dice Ovidio, 
sino hombre” (De Vitoria, 2000, p. 62).

18	 El argumento que Francisco de Vitoria esgrime para justificar este principio 
es que “los príncipes están obligados por derecho amar a los españoles, luego 
no es lícito, si puede hacerse sin propio daño, prohibirles sin causa alguna el 
disfrute de aquellas regiones”, porque si lo hicieran “obrarían en contra del 
proverbio que dicta: No hagas a otro lo que no quieras que te hagan a ti” (De 
Vitoria, 2000, p. 62).



100 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

príncipes españoles pueden prohibirles comerciar con ellos” 
(De Vitoria, 2000, p. 62).

3) Tampoco es lícito prohibir a los peninsulares la 
comunicación y la participación de las cosas que sean 
comunes tanto a éstos como a los indios. “Por ejemplo: si es 
lícito a otros extranjeros extraer el oro en un campo o en los 
ríos…, no pueden impedirlo a los es pañoles, sino que, del mismo 
modo que a los demás, les es lícito hacer estas cosas y otras 
semejantes, en tanto que no sean gravosas a los ciudadanos y 
naturales del país” (De Vitoria, 2000, p. 62).

4) “Las cosas que no son de ninguno, por derecho de gentes, 
son del que las ocupa… Luego si el oro que se halla en el campo, 
las perlas del mar o cualquier otra cosa de los ríos, no es 
propiedad de nadie, por derecho de gentes será del ocupante…” 
(De Vitoria, 2000, pp. 6263. Las negritas no son del autor).

5) No se puede negar a los españoles y a los hijos que nacen 
en los “nuevos territorios” habitar en las ciudades de las 
Indias americanas. Por tanto, “si algunos (españoles) quisieran 
domiciliarse en algunas de las ciudades, sea tomando mujer 
a de algún modo, conforme a lo cual otros los suele hacerse 
ciudadanos, no parece que se les pueda prohibir más que otros, 
y por consiguiente, gozar de los privilegios de ciudadanos 
como los demás… (De Vitoria, 2000, p. 63. Las negritas no son 
del autor).

Para Enrique Dussel, estos derechos de carácter universal 
resultan muy “convenien tes y justos” si no se considerara la 
situación que se vivía en las Indias Americanas en 1539, por 
ello, para nuestro autor, “tales afirmaciones… o son ingenuas o 
son cínicas, ya que nadie ‘pasaba’ a las Indias a hacer un tour 
estético o turístico para contemplar la belleza de los lugares 
o efectuar un intercambio equitativo de mercancías” (Dussel, 
2007, p. 208209).

Como es evidente, Francisco de Vitoria emplea como 
criterio de universalidad lo que corresponde en exclusiva a la 



101K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

particular experiencia española, validando la perspectiva ética 
e ideológica de los europeos. Por ejemplo, en los anteriores 
postulados nuestro autor sólo hace referencia a los derechos 
que ostentan los españoles en los territorios americanos (y en 
todo el orbe), nunca al de los indios para resistirse al etnocidio. 
Al respecto, Dussel comenta:

Dichos derechos se enuncian en nombre del ‘derecho de todos 
los pueblos’, pero sólo los europeos pueden ser sus sujetos, porque 
Vitoria no se está refiriendo al derecho de peregrinar, comerciar o 
de adoptar los derechos de ciudadanía de los indígenas en Europa.

Por ello, es un eufemismo hablar, por ejemplo, de ‘comercio’ 
en el sistema de encomienda, donde el indígena debía 
contribuir con trabajo gratuito, sin recibir nada a cambio; y 
el oro y la plata que se extraían simplemente pasaban a ser 
propiedad privada del súbdito o de la corona… (Dussel, 2007, p. 
209. El subrayado y las negritas no son del autor).

Sin embargo, es preciso señalar que, en correspondencia 
con sus alegatos, Vitoria reconoce –explícitamente- un 
derecho que resulta exclusivo de los indios americanos: el 
de voluntariamente aceptar el mando y el gobierno de los 
españoles. Nuestro autor advierte que:

Si los bárbaros, comprendiendo la humanidad y sabia 
administración de los españoles, libremente quisieran, tanto los 
señores como los demás, recibir pro príncipe al rey de España. Esto 
podría hacerse y sería título legítimo y de ley natural (De Vitoria, 
2000, p. 69. El subrayado no es del autor).

En realidad, los indios no tienen más opción que aceptar el 
yugo español y someterse a la corona, reconociendo esto como 
un “derecho” y no como lo que históricamente fue: una guerra 
genocida. De hecho, se presupone de inicio que los indios 
no cumplen los requisitos mínimos para ostentar derechos 
de mando civil, mientras los españoles tienen todas las 
prerrogativas de ley para recurrir al uso legítimo de la violencia 
si los nativos americanos les impidieran ejercer los derechos 
que se derivan de lo enumerado con anterioridad. Después de 



102 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

todo, “la negación del derecho del colonizado comienza por la 
afirmación del derecho del colonizador” (Bartolomé Clavero, 
citado por Lander, 1993, p. 17).

Aunque queda demostrada la pretensión de que sean los 
españoles/europeos los garantes de los valores universales que 
ellos mismos definen y estipulan -y,  por  tanto, de establecer 
un orden mundial para ellos conveniente-, a continuación 
describimos y reflexionamos sobre algunas de las causas que 
Vitoria considera legítimas para guerrear contra los indios:

1) Para garantizar los derechos de los españoles: “Si los 
bárbaros quisieran negar a los españoles las facultades arriba 
declaradas de derecho de gentes, como el comercio y las otras 
cosas dichas, los españoles deben, primero con razones y 
consejos evitar el escándalo… Más si dada razón de todo los 
bárbaros no quieren acceder, sino que acuden a la violencia, 
los españoles pueden defenderse y tomar todas la precauciones 
que para su seguridad necesiten; porque lícito es rechazar la 
fuerza con la fuerza” (De Vitoria, 2000, p. 6364).

2) Para obtener la paz y la seguridad de los españoles 
establecidos en América: “Si, tentados todos los medios, los 
españoles no pueden conseguir seguridad respecto de los 
bárbaros, sino ocupando sus ciudades y sometiéndolos, pueden 
lícitamente hacerlo” (De Vitoria, 2000, p. 64).

3) Para predicar la religión cristiana: Si los indios “impidieran 
a los españoles anunciar libremente el Evangelio, pueden 
éstos…, predicarles aun contra su voluntad y entregarse a la 
conversión de aquella gente, y, si fuere necesario aceptar la 
guerra o declararla, hasta que den oportunidad y seguridad 
para predicar el Evangelio”. Del mismo modo, “Si alguno de los 
bárbaros se convirtiera al cristianismo, y sus príncipes quieren 
por la fuerza y el miedo volverlos a la idolatría, pueden por este 
capítulo también los españoles… declarar la guerra y obligar a 
los bárbaros a que desistan de semejante injuria y utilizar todos 
los derechos de guerra contra los obstinados hasta destruir en 



103K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

ocasiones a los señores, como en las demás guerras justas” (De 
Vitoria, 2000, p. 67 y 68).

4) Para evitar la tiranía de los Príncipes indios “o de las leyes 
inhumanas que perjudican a los inocente, como el sacrificio de 
hombres inocentes o matar a hombres inculpables para comer 
sus carnes”, Vitoria afirma que: “sin necesidad de la autoridad 
del Pontífice, los españoles pueden prohibir a los bárbaros toda 
costumbre y rito nefasto” (De Vitoria, 2000, p. 69).

Con estas ordenanzas el teólogo salamantino establece, 
por un lado, el principio de inalienabilidad de los derechos 
que, para el caso americano son asumidas como facultades 
exclusivas de los españoles y, por otro, las razones legales para 
hacerlos valer mediante el uso de la violencia legítima, a decir, 
las guerras justas.

Vitoria, como ningún otro de los pensadores del siglo 
XVI que revisamos en este documento, construye un cuerpo 
argumentativo profundamente moderno que como doctrina 
general fundamenta los criterios éticos y legales para el 
expansionismo europeo. Por supuesto, los valores superiores 
que se plasma en el locus del pensamiento vitoriano son 
definidos -de forma categórica- sólo por una de las partes en 
cuestión: los españoles europeos.

Lo anterior se evidencia, por ejemplo, cuando Fray Francisco 
de Vitoria se refiere a libre divulgación de ideas19. Allí se afirma 
que si los indios se niegan a la propagación del Evangelio, los 
peninsulares pueden declarar les la guerra hasta generar las 
condiciones para divulgar el cristianismo. Pero Vitoria sólo 
está pensando en “la libertad de los españoles para predicar el 
Evangelio a los indios, y nunca en la de los indios para propagar 
el Popol Vuh en España, (ya que) la ‘salvación’ cristiana es para 
él un valor absoluto” (Todorov, 1989, p. 160).

19	 Véase inciso 3, de las causas legitimas que Vitoria considera para declarar 
una guerra justa a los indios.



104 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

De manera similar, cuando nuestro autor sostiene que para 
evitar la tiranía de los príncipes indios contra “los inocentes” 
es lícita la intervención española20, se expresa una falta 
de reciprocidad en sus planteamientos, pues -siguiendo a 
Todorov- “aun si esta regla se aplicara indistintamente a indios 
y españoles, estos últimos son quienes decidieron el sentido de 
la palabra ‘tiranía’, y eso es lo esencial”. Los españoles son los 
que establecen los criterios para definir qué costumbres son 
“nefastas” y juzgar a los indios; son ellos quienes “deciden, 
por ejemplo, que el sacrificio humano implica tiranía, pero no 
opinan lo mismo para la matanza” en territorios americanos21 
(Todorov, 1989, p. 161).

El alcance de estas formulaciones es todavía mayor si 
retomamos la tesis de Enrique Dussel sobre el mito irracional de 
la Modernidad. Para el filósofo de la liberación, 1492 no sólo es el 
momento en el que nace la modernidad “como concepto, (sino) 
el origen de un muy particular mito de violencia sacrificial, 
(y) también marca el origen de un proceso de ocultamiento o 
no reconocimiento de lo no europeo” (Dussel, 2001, p. 58). De 
acuerdo con el autor, entre los elementos constitutivos del 
mito de la modernidad encontramos los siguientes:

(4) Allí donde los bárbaros o los primitivos se oponen al proceso 
civilizatorio, la praxis de la modernidad debe, en última instancia, 
recurrir a la violencia necesaria para remover los obstáculos para la 
modernización. (5) Esta violencia que produce víctimas en muchos 
modos diferentes, lleva un carácter ritual: el héroe civilizador enviste 
a la víctima (colonizado, esclavo, la mujer, la destrucción ecológica 

20	 Véase inciso 4.
21	 Para Todorov esto es vigente: “Los cristianos se indignan por los casos de 

canibalismo; la introducción del cristianismo lleva a suprimirlos. Pero para 
lograrlo, !hay hombres a los que queman vivos! Toda la paradoja de la pena 
de muerte: la instancia penal realiza en mismo acto que condena, mata 
para impedir que se mate. Para los españoles era una forma de lucha contra 
lo que consideraban barbarie; como los tiempos han cambiado, apenas 
percibimos la diferencia de ‘civilización’ entre quemar vivo y comer muerto” 
(Todorov, 1989, p. 192).



105K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

del mundo, etc.) con el carácter de partícipe en un proceso de sacrificio 
redentor. (6) Desde el punto de vista de la modernidad, el bárbaro 
o el primitivo, está en un estado de culpabilidad [por oponerse al 
proceso de civilización]. Esto per mite a la modernidad presentarse 
a sí misma …como una fuerza que emancipará o redimirá a las 
víctimas de su culpa. (7) Dado este carácter “civilizado” y redentor 
de la modernidad,  los sufrimientos y los sacrificios (los costos) de 
la modernización impuestos a los pueblos “inmaduros”, razas 
esclavizadas, el sexo “débil”, etcétera, son inevitables y necesarios 
(Dussel, 2001, pp. 6869. El subrayado no es del autor).

Aunque debemos guardar ciertas reservas respecto a los 
planteamientos de Dussel -dado que él se refiere puntualmente 
a la modernidad como concepto y a algunos elementos del 
mito que encierra, resulta muy sugerente la recuperación de 
sus postulados para reflexionar sobre el estado de inocencia 
y/o culpabilidad de los indios en el discurso vitoriano, así 
como el papel de la violencia y la manera en que se justifica 
moralmente.

Recordemos que para Francisco de Vitoria las “guerras justas” 
lo son porque tienen como telón de fondo la reparación de una 
injuria o el rechazo a cierta injusticia22. Esquemáticamente, se 
puede decir que si hay injuria hay agravio, y si hay injusticia 
implícitamente hay víctimas; y las víctimas siempre son 
inocentes. Por ello, el catedrático de Salamanca escribe que no 
es lo mismo el derecho de guerra contra culpables que contra 
inocentes.

Para Vitoria los indios al ser “ignorantes”, “imbéciles”, 
“necios” y “medrosos” son inocentes, y aunque los españoles 
estén obligados, por norma general, a trasmitir sus intenciones 
“pacíficas” en América, estos bárbaros podrían sentir temor 
de hombres más poderosos que ellos y tan extraños como los 

22	 Pero, “.Como se podrá decidir sobre lo injusto de una guerra?... Esta justicia 
absoluta —según Vitoria— solo es accesible a los hombre sabios, que están 
obligados a ella. Al respecto dice: “Conviene […] consultar a hombres probos y 
sabios que […] hablen con entera libertad y sin ira, odio ni pasión” (Todorov, 
1989, p. 193).



106 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

peninsulares. Tal desconfianza es entendible para el teólogo 
salmantino; sin embargo, no exculpa a los amerindios de los 
agravios cometidos contra los españoles si no les respetaran 
los derechos de gentes (aun cuando la ofensa se diera por 
“imbecilidad” o “necedad”, o sea, que no fuera intencionada). 
En tal caso, para ambas partes sería legítimo declarar la guerra 
justa, ya que los españoles deben defenderse y hacer valer 
sus derechos y los indios por temor o falta de entendimiento 
pueden expulsar o matar a los españoles, provocando con ello 
una grave injuria23.

Desde esta perspectiva, la ignorancia indiana se traduce en 
inocencia, pero dicha inocencia no surge del agravio cometido 
por los españoles se deriva, en cambio, de su condición de 
“amentes” e “ignorantes”. Es decir, los indios son inocentes 
porque les falta la racionalidad que otorga la definición misma 
de sujeto, y como los indios no son sujetos plenos24, entonces, 
no pueden saber lo que es mejor para ellos. Por lo tanto, aun 
cuan do Francisco de Vitoria equipara la ignorancia con la 
inocencia, tarde o temprano la inocencia de los indios se vuelve 
culpabilidad, pues como escribe nuestro autor: “El que duda y 
es negligente para la verdad, no posee de buena fe” (De Vitoria, 
citado por Todorov, 1989, p. 193). Y la verdad no puede estar en 
manos de los ignorantes sino de los hombres probos y sabios, 
por tanto, la verdad sólo es aprehensible para los españoles25.

La justificación moral de Vitoria para el uso de la fuerza 
es en suma interesante porque se base en la idea de derechos 
universales, es decir, en el derecho de gentes, y aunque alega 
igualdad y reciprocidad de derechos en realidad no siempre se 
plasma así.

23	 Véase De Vitoria, op. cit., p. 64.
24	 Recordemos que como las mujeres y los niños deben ser tutelados por lo más 

aptos para el gobierno.
25	 Fray Francisco de Vitoria se distingue y distancia de Fray Bartolomé de las 

Casas que consideraba a los indios inocentes. Véase debate posterior sobre la 
inocencia de los indios en Las Casas.



107K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Finalmente, vale mencionar que aun cuan do Francisco de 
Vitoria desarrolla importantes argumentos sobre el derecho de 
los indios para mantener el dominio de sus bienes, también es 
cierto que en sus alegatos ratifica la exclusión de los nativos 
americanos en el nuevo ordenamiento jurídico que da sustento 
a la universalización de los derechos, cuyo carácter “universal” 
se desprende, evidentemente, de la particular experiencia 
europea y de los intereses de las potencias colonizadoras. 
Pero, al mismo tiempo que los excluye (al considerarlos 
implícitamente sujetos incompletos), los obliga a reconocer 
dicho orden mediante el acato de sus leyes (sea este voluntario 
o inducido por el uso de la fuerza).

Esta también es una paradoja inherente a la modernidad 
que, por un lado, excluye de la noción de sujeto (moderno) a 
quien considera “bárbaro”, “incivilizado”, “fundamentalista”, 
“antidemocrático”, etc., y, por otro, demanda de ese Otro-
excluido el reconocimiento y la aceptación del orden legal 
moderno y de sus valores éticos.

El uso legal de la violencia es, nuevamente, el vehículo 
que garantiza ambas cuestiones,  por ello -como menciona 
Immanuel Wallerstein en su conocido libro: Universalismo 
Europeo. El Discurso del poder- la facultad para declarar 
la guerra o intervenir a otras naciones, en los hechos “es un 
derecho que se apropian los poderosos. Pero es un derecho 
difícil de legitimar”, por lo que ha estado sujeto a controversias 
como las que se exponen en este documento. No obstante, 
cuando se cuestiona y desafía a los interventores “recurren 
siempre a la justificación moral: el derecho natural y el 
cristiano en el siglo XVI, la misión civilizatoria en el siglo 
XIX y los derechos humanos y la democracia a fines del XX 
y principio del XXI” (Wallerstein, 2007, p. 44). Sin duda este 
debate contiene muchas aristas todavía abiertas a la discusión, 
pues -como podemos apreciar con Dussel- “la relación entre la 
conquista de América y la formación de la Europa Moderna 
permite una nueva definición”, o sea una nueva forma de ver la 



108 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

cuestión indiana y la propia modernidad, la cual “muestra no 
sólo su lado emancipador sino también su costado destructivo 
y genocida” (Dussel, 2001, p. 68).

3. A manera de conclusiones

Ahora bien, ¿Por qué hacer este largo recorrido por los 
postulados de uno de los primeros juristas modernos, Fray 
Francisco de Vitoria?, ¿qué nos ofrece esta mirada general 
sobre el Derecho de Gentes y las causas “justas” para guerrear 
con los indos? Es preciso señalar aquí que si consideramos 
la contemporaneidad y vigencia del discurso de Vitoria en 
el derecho internacional moderno, podemos deducir de sus 
principios jurídicos algunos planteamientos:

Primero, que la experiencia de conquista y colonización 
de Nuestramérica apuntala al “Derecho” como instrumento 
de dominio y explotación de los pueblos colonizados y de 
todas aquellas poblaciones que no se ajustan a los cánones 
eurocéntricos de las potencias colonizadoras (es decir, a la 
civilidad, la modernización, el desarrollo, las democracias, 
etc.).

Segundo, que el marco jurídico del Derecho de gentes, es 
decir, la incipiente plataforma de los derechos de los humanos 
en Vitoria justifica plenamente la empresa colonialista 
europea bajo el supuesto de que las poblaciones indígenas (o 
no europeas) son incapaces de autogobernarse y, por tanto, 
deben dejar en manos de los mejores en “virtud” (léase para 
la actualidad las potencias europeas y estadounidense) la 
posibilidad de la administración de sus bienes, territorios, 
recursos naturales y hasta sus vidas.

Tercero, que las poblaciones no europeas y colonizadas 
quedan reducidas al estatus de “sujetos” no plenos, incompletos, 
infantilizados, sujetos-productores de mercancías u “objetos” 
del derecho público, “incapaces” de autodefinirse a sí mismos, 
auto representarse y autodeterminarse. Como a los indios/as 
en siglo XVI, a las poblaciones dominadas, subdesarrolladas o 



109K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

periféricas se nos racializa y se nos feminiza; y digo que se nos 
feminiza porque se nos impone una condición de tutela que 
en el caso de los infantes termina en el momento mismo en 
que llegan a la mayoría de edad, pero en las mujeres se vuelve 
perpetua porque se hereda por línea androcéntrica de padres 
a esposos.

Así, me atrevo a decir que uno de los principales problemas 
del derecho moderno y de sus derechos humanos es que 
constituyen la base del sistema de explotación y dominio 
imperial colonial que se sustenta sobre la negación del “otro”, 
pues los derechos de humanidad no se confieren de manera 
igualitaria a todas las personas, éstos quedaron resguardados 
para a las poblaciones blancas, burguesas, hetero normadas, 
generando en ellas privilegios legalmente incuestionables.

Por todo lo anterior, los retos para descolonizar el Derecho 
no son menores, pues por la forma como se configura el sistema 
mundomodernocolonial (sexista y androcéntrico), requiere de 
repensarlo desde las bases que le dan sustento. Esto nos obliga 
a desmontar la falsa idea de igualdad que guardan los derechos 
humanos, y pensar desde la diversidad de experiencias otras 
muchas plataformas éticas y jurídicas que reconozcan a los 
sujetos excluidos y feminizados, así a como los sistemas de 
desigualdad racial, de clase y de sexogénero, que atraviesan 
al sistema de desigualdad desde su carácter imbricado. En las 
resistencias, la organización social, los movimientos y en las 
prácticas cotidianas de múltiples sujetos subalternizados de 
Nuestramérica se pueden vislumbrar ejercicios que fisuran los 
componentes centrales del derecho moderno y positivo.

No por nada, a poco más de 500 años de la guerra genocida 
contra las poblaciones amerindias -hecho conocido como 
“Descubrimiento de América”-, las y los indígenas del sureste 
mexicano se levantaron en armas para exigir el derecho de los 
pueblos a la autodeterminación. No por nada, los hijos e hijas 
de desaparecidos y desaparecidas en la llamada guerra fría, 
enarbolan la consigna: “Ni perdón, ni olvido”. No por nada, 



110 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

crecen las policías comunitarias en la Costa Chica de Guerrero, 
con métodos de impartición de justicia basados no en la sanción 
sino en la reinserción social. No por nada, las mujeres Xincas 
en Guatemala luchan por la defensa de sus territorios contra la 
explotación minera y aseguran que “Defender un territorio de 
la minería sin defender a las mujeres de la violencia sexual es 
una incoherencia”.

Pensemos pues desde estas realidades múltiples y complejas 
nuevas plataformas que posicionen a los sujetos históricamente 
excluidos ante la posibilidad de un ejercicio pleno y efectivo de 
los derechos de humanidad, basados en los principios éticos de 
justicia y dignidad.

Referencias Bibliográficas

Bataillon, Marcel (1976). Estudios sobre Fray Bartolomé de Las 
casas. Barcelona: Ediciones península

Brading, David (2003). Mito y profecía en la historia de 
México. México: FCE.

Castro Gómez, Santiago y Grosfoguel Ramón (Eds.), (2007). 
El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad 
epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo 
del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto 
de Estudios Sociales Contemporáneos y Pontificia 
Universidad Javeriana, Instituto Pensar.

Concha Malo, Miguel (1992). El uso alternativo del derecho en 
Bartolomé de Las Casas. En Dominicos en Mesoamérica, 
500 años, suplemento de la revista Analogía Filosófica 
(pp. 5774). Santiago de México y Teutona.

De Las Casas, Bartolomé (1997). Tratados de Fray Bartolomé 
de Las Casas. México: FCE.

De Vitoria, Francisco (2000). Relecciones del Estado, de los 
Indios y del derecho de Guerra. México: Porrúa



111K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Dussel, Enrique (2007). Política de la liberación. Historia 
mundial crítica. Madrid: Editorial Trotta.

Dussel, Enrique (2006 a). Ética de la liberación en la edad de 
la globalización y la exclusión. Madrid: Editorial Trotta

Dussel, Enrique (2006 b). Filosofía de la cultura y la liberación. 
México: UACM.

Dussel, Enrique (2001). Eurocentrismo y modernidad 
(Introducción a las lecturas de Frankfurt). En Walter 
Mignolo (comp.), Capitalismo y geopolítica del 
conocimiento. El eurocentrismo y la filosofía de la 
liberación en el debate intelectual contemporáneo 
(pp. 5970). Buenos Aires: Ediciones del Signo/Duke 
University.

Femenías, María Luisa (2000). Sobre sujeto y género. 
Lecturas feministas desde Beauvoir a Butler. Argentina: 
Catálogos

García Pelayo, Manuel (1996). Juan Ginés de Sepúlveda y 
los problemas jurídicos de la Conquista de América. 
Introducción. En Juan Ginés de Sepúlveda, Tratado 
sobre las justas causas de la guerra contra los indios (pp. 
142). México: FCE.

Ginés de Sepúlveda, Juan (1996). Tratado sobre las justas 
causas de la guerra contra los indios. México: FCE.

Gómez Robledo, Antonio (2000). Introducción. En Francisco 
de Vitoria, Relecciones del Estado, de los Indios y del 
derecho de Guerra (pp. IXXC). México: Porrúa.

Hanke, Lewis (1997). Prólogos. En Tratados de Fray Bartolomé 
de Las Casas (pp. XXILXXXVII). México: FCE.

Hinkelammert, Franz J. (1991). La fe de Abraham y el Edipo 
Occidental. Costa Rica: Departamento Ecuménico de 



112 Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Revista Inaltera Vol. 3- No. 16 - 2025

Investigaciones.

Lander, Edgardo (1993). Ciencias sociales: saberes coloniales 
y eurocéntricos. En Edgardo Lander (Comp.), La 
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas (pp. 1140). Buenos Aires:

UNESCO/FLACSO.

Lugones, María (2008). Colonialidad y Género. En Tabula 
Rasa, 9, 73101.

Maldonado Torres, Nelson (2007). Sobre la colonialidad de 
ser: contribuciones al desarrollo de un concepto. En 
Santiago Castro Gómez y Ramón Grosfoguel (eds.), 
El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad 
epistémica más allá del capitalismo global (pp. 127167). 
Bogotá: Siglo del Hombre Editores; Universidad 
Central, Instituto de Estudios Sociales Contemporáneos 
y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto Pensar.

Mendoza, Breny (2007). Los fundamentos no democráticos de 
la democracia: un enunciado desde Latinoamérica pos 
occidental. Encuentros, Revista Centroamericana de 
Ciencias Sociales,  6, 8593.

Quijano, Aníbal (2001). Colonialidad del poder, cultura y 
conocimiento en América Latina. En Walter Mignolo 
(Comp.), Capitalismo y geopolítica del conocimiento. El 
Eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate 
intelectual contemporáneo (pp. 117131). Buenos Aires: 
Ediciones del Signo/Duke University.

Todorov, Tzvetan (1989). La conquista de América. El problema 
del otro. México: Siglo XXI.

Wallerstein, Immanuel (2007). Universalismo Europeo. El 
discurso del poder. México: S. XXI editores.



113K. Ochoa Muñoz

Re)pensar el Derecho y la noción 
del sujeto indio(a) desde una mirada descolonial

Yañez, Agustín (2001). Fray Bartolomé de Las Casas. El 
conquistador conquistado. México: Planeta.

NOTAS BIOGRÁFICAS

Karina Ochoa Muñoz es profesora-investigadora de la 
Universidad Autónoma Metropolitana, unidad 
Azcapotzalco. Es integrante del colectivo “La Guillotina” 
y del “Grupo Latinoamericano de Estudios Formación y 
Acción Feminista” (GLEFAS).

Contacto: karina.otxoa@gmail.com


